
opusdei.org

La bellesa dels sants
i la mortificació
cristiana

Al cristianisme la mortificació
no busca el dolor pel dolor. La
mortificació del cos respon
fonamentalment a dues
motivacions: l'autocontrol o el
domini de si mateix i
l'embelliment de la persona.

16/05/2006

Dues premisses per entendre la
mortificació cristiana



Per abordar aquest tema, en el marc
més o menys polèmic que es
presenta avui dia (entorn de la
discussió sobre el llibre i la pel·lícula
Codi da Vinci), hem de partir de dues
premisses. La primera,
d’importància essencial, és tenir en
compte que el cos ocupa un paper
central i insubstituïble per a la vida
de fe. El cristianisme no és una
religió, filosofia o visió del món
espiritualista. És a dir, el cos
representa un rol fonamental. Sense
el cos no hi ha cristià, és més: no hi
ha cristianisme. Alhora, el cos en el
conjunt de la persona té les seves
regles, la seva autonomia i els seus
límits, amb els quals cal comptar. 

La segona premissa és més
circumstancial. Sabem que una
imatge val més que moltes paraules.
Si tenim en la nostra retina l’escena
de Silas flagel·lant-se, no entendrem
res. Silas, el sicari-assassí amb
aparença externa de monjo, en les



seqüències del Codi da Vinci no fa
mortificació corporal sinó
masoquisme. La mortificació té un
motiu més enllà d’ella mateixa, i a
més un motiu bo, en cas contrari no
és mortificació cristiana. En el
Cristianisme la mortificació no busca
el dolor pel dolor. En aquest sentit,
per entendre la mortificació del cos
cal posar-la al costat de la imatge
d’un sant: quadra amb el somriure
de Joan Pau II o amb la pau de Teresa
de Calcuta enmig dels més pobres
entre els pobres.

Valorades ambdues premisses, si
entrem en el fons de l’assumpte,
trobem que la mortificació del cos
respon fonamentalment a dues
motivacions: l’autocontrol o domini
de si mateix i l’ennobliment de la
persona. 

1. El cos manifesta la persona i és
la llera per a expressar els seus



sentiments, la seva llibertat i el seu
amor

La persona és el seu cos, però no
solament el seu cos. El món interior
de cada persona no està fet de teixits
i líquids, sinó de pensaments, amors i
sentiments. Per això ja deien els
grecs que l’home és en certa manera
totes les coses, un microcosmos, un
món. En la persona humana existeix
el nivell biològic, però també el
psicològic i l’espiritual. Encara que la
persona és una unitat, observem en
la nostra vida l’existència de forces o
tensions diverses que ens
condueixen a diferents objectius i
que cal controlar i integrar en la
unitat personal. Per exemple, em ve
de gust fumar (el cos m’ho demana)
però sé (aquí apareix la
intel·ligència) que no em convé o que
està prohibit i em poden multar, i per
això decideixo fumar o no imposo
aquesta decisió a la meva actuació
(això seria la voluntat). 



Per controlar i dirigir totes les forces
o tensions que apareixen en la meva
vida, perquè s’integrin entorn de la
meva identitat personal de manera
harmoniosa, cal educar la
intel·ligència i enfortir la voluntat.
Aquí la mortificació es demostra
necessària. 

Aconseguir l’acte-domini o senyoriu
sobre el meu cos té necessitat de la
mortificació, que pot descriure’s com
negació voluntària d’una apetència
(em ve de gust fumar però no fumo),
o afirmació voluntària d’alguna cosa
que no em ve de gust (no em ve de
gust menjar això perquè no
m’agrada, però és el que hi ha i m’ho
menjo; no em ve de gust posar-me a
estudiar o treballar, però m’hi poso;
no em ve de gust aixecar-me, però
m’aixeco). La mortificació del cos és
un acte lliure forjat per una decisió
de la voluntat, informada per la
intel·ligència (que proporciona el
motiu d’aquesta decisió), que



contraria les apetències o gustos del
cos en un acte determinat. 

Ara bé, per què necessito controlar el
meu cos?, o millor, per què busco
controlar el meu cos? Els motius
poden ser molt variats, com per
exemple l’educació o cortesia
humana. Així, he de mortificar el
meu cos per no dur a terme actituds
que destorben la pau i la convivència
pròxima. 

Entre les moltes raons que duen a
mortificar o subjectar -si es vol,
reprimir- el cos, penso que la
fonamental és la petició al cos d’un
servei a la persona per sobre de les
seves possibilitats inicials o
ordinàries. M’explico amb alguns
exemples. En el món en què vivim,
sobretot en les societats avançades,
acostumem a mortificar el cos
principalment en relació amb el
treball professional. Suportant fred o
calor (especialment les persones que



treballen a la intempèrie); superant
el cansament i la son (gairebé
universalment cada matí en aixecar-
se -a qui no li demana el cos quedar-
se una bona estona més en el llit, tots
o gairebé tots els dies?-; en els
treballs d’atenció directa al públic no
em puc permetre fer mala cara i
ometre el somriure, encara que
realment el cos demani empipar-se o
simplement passar d’algú o alguna
cosa), quants projectes ens duen més
enllà de les nostres forces i exigeixen
mortificar el cos!, en períodes
determinats o per a determinats
treballs sempre. 

Per descomptat, també he de
mortificar el meu cos per complir
altres deures, especialment amb la
família o amb els amics.
Pràcticament cada dia he de
mortificar el meu cos i les seves
apetències, a favor dels requeriments
d’uns altres: el pare i la mare entre
ells i respecte als seus fills petits; els



nuvis; els amics; els veïns. No estem
sols en el món, la relació amb els
altres duu moltes vegades a posar les
seves coses abans que les nostres i,
per tant, mortificar els gustos propis.
En cas contrari, en poc temps
arribarem a trobar-nos realment
sols. 

Avui potser la mortificació corporal
més severa s’exigeix als esportistes.
Han de viure fregant i superant el
límit de les possibilitats del cos
humà. Per a això necessiten
mortificar el cos fins a l’extenuació
en la seva vida diària d’entrenament;
a més han de seguir una dieta
rigorosa, sense permetre’s excessos
ni capritxos; un horari estable i
regular que limiti la diversió. És una
mica voluntari, però que exigeix
molta mortificació: pensi’s en les
discussions i crítiques -de vegades
amb fonament- sobre si Ronaldo està
gras o no, o si els futbolistes han de
sortir a la nit o no. Encara que el cas



dels futbolistes és una mica especial.
Si pensem en ciclistes, tennistes,
nedadors, atletes, muntanyencs o
gimnastes no ens quedarà dubte de
la duresa de la seva vida: de
l’entrenament i de la competició. 

Amb els esportistes professionals, de
vegades justifiquem tot aquest esforç
en què ells són els millors o
representen l’excel·lència de la
humanitat. En aquest sentit, aquests
personatges d’elit són uns triats per a
la glòria i per tant se’ls pot demanar i
fins i tot exigir tot aquesta submissió
o mortificació del cos, mentre els
altres contemplem aquestes
meravelles des de la nostra butaca de
la tele. Però segons el cristianisme
tots hem estat triats per a la glòria,
per tant cada persona singular és
tractada per Déu com el seu millor
fill, com si fos l’únic. 

Connectem així amb el tema que ens
ocupa. La mortificació corporal



cristiana es pot enquadrar dintre
d’aquest sentit d’exercici o
entrenament per a controlar el cos,
amb idea de disposar-lo al servei de
Déu i dels altres. En la societat que
vivim, té sentit mortificar el cos per
controlar les seves forces i integrar-
les cap a l’execució d’un projecte
laboral, la realització de tasques o
deures en relació amb els altres,
l’assoliment d’unes metes esportives,
etc. No obstant això, a alguns els pot
estranyar la mortificació del cos per
aconseguir un objectiu espiritual,
religiós. La renúncia a un gust
sensible o material, per apreciar amb
més desimboltura un valor
espiritual. És curiós, encara que
explicable pel materialisme pràctic
de la nostra cultura. 

La vida cristiana ensenya que l’ideal
d’estimar Déu sobre totes les coses i
els altres com a un mateix, no surt
sol i necessita de la implicació
personal, de la lluita i l’esforç. Aquí



apareix la necessitat de la
mortificació del cos, per a involucrar-
lo per complet en l’íntima unitat de
la persona i així pugui donar el
millor de si mateix. 

No només perquè existeixen
tendències desordenades que
condueixen la persona a la seva
pròpia ruïna, i que cal controlar. El
desig de satisfacció i de gaudi,
desordenat pel pecat, duu a coses
que, si les féssim, ens apartarien de
la pau interior i de la comunió amb
Déu. Per exemple, l’apetit desordenat
pel menjar o la beguda, l’enveja, la
crítica o intolerància amb alguna
persona (familiar, amic, veí o
company), la mandra davant els
propis deures, etc. Sinó també
perquè l’excel·lència de l’ideal cristià
(estimar amb totes les forces i totes
les obres), comporta la pràctica
intensa de la virtut (la caritat i totes
les altres), la qual cosa no és possible
sense imposar-se coses, per dir-ho



així, desagradables, que ens resten
comoditat i repòs per a obligar-nos al
compromís i al treball pels altres. Per
a poder avançar en la vida cristiana,
cal mortificar-se. Com succeeix en
molts aspectes de la vida humana
(l’esport, el treball o la carrera
professional, l’estètica personal, etc.).
Canvia la motivació: l’amor a Déu i a
les altres persones. 

2. Una bellesa que fuig de la
uniformitat i la uniformació

Però passem al segon punt. Em
sembla que l’altre motiu fonamental
de la mortificació corporal és
l’ennobliment del cos, o si volem el
cos com adorn. Amb dues precisions.
Parlem d’adorn no en el sentit
d’alguna cosa bonica però supèrflua,
sinó com a quelcom essencial o
transcendental, és a dir, com a
bellesa. D’altra banda, subratllem
que la bellesa del cos expressa i és
part de la bellesa de la persona. Per



aquest motiu sempre és una bellesa
individual i singular, pròpia de cada
persona, que fuig de la uniformitat i
la uniformació de criteris generals. 

Doncs bé, per aconseguir la bellesa
del cos o en el cos també es necessita
la mortificació corporal. Sens dubte
el cos danone s’aconsegueix prenent
molts iogurts, però alhora deixant de
prendre moltes altres coses, riques i
saboroses, que reclamen l’atenció i el
gust, però a les quals cal respondre
amb un exigent “no”. 

En ocasions, la bellesa estètica
requereix una mortificació corporal
més específica. Aquí entra el camp de
les operacions quirúrgiques, sens
dubte violentes i invasives però
d’acceptables resultats en algunes
ocasions, estil liposucció, estiraments
facials, nas, etc. Altre cop tenim una
mortificació del cos, però per un
motiu que transcendeix i supera el
sacrifici: la bellesa del cos. 



En aquest àmbit entra també tot el
tema de les exigències de la moda,
respecte a la incomoditat
(determinats talons no són el millor
ni per al peu ni per al caminant, però
la bellesa justifica aquesta
mortificació), al fred o a la calor; o
del costum (no es pot oblidar el plor
d’una nena petita en obrir-li un
foradet a les orelles). En aquest
context, potser un punt especial
mereix l’adorn del cos mitjançant el 
piercing, el tatuatge, etc. 

Per al cristià l’adorn del cos, el cos
com adorn i manifestació de la
persona és fonamental. Aquest adorn
es manifesta en el somriure, en
l’esforç de vegades heroic per l’altre
(entre els esposos o entre amics; el
pare o la mare pels seus fills), en el
compartir la pobresa amb el pobre i
la malaltia amb el malalt, etc. Com es
veu, és un adorn de la persona,
manifestat de maneres visibles (el
que sempre s’han anomenat obres de



misericòrdia corporals). Però com es
tracta d’un cos animat per l’esperit,
per l’ànima, en la unitat de la
persona l’adorn també és espiritual:
l’adorn del cos pobre o malalt és
l’amor solidari d’aquest cos,
d’aquesta persona. 

Principalment en aquest sentit
d’adorn i bellesa espiritual del cos,
s’ha entès la mortificació corporal
del cristià. I també directament
relacionada amb la Passió de
Jesucrist. Es tracta d’adornar el cos
en correspondència a Jesucrist
Crucificat. L’ús tradicional en
l’Església de pràctiques de penitència
corporal com el cilici o -en el cas que
ens ocupa- les deixuplines, va unit a
aquest adornar el cos espiritualment
amb els sofriments i les nafres de
Crist, compartint en el nostre cos els
dolors de Jesús. 

Per comprendre això cal intentar
entendre el sacrifici de Crist. Només



així pot haver tolerància i respecte
vers el cristià. Probablement per a la
nostra societat, aquest és l’aspecte de
la mortificació corporal que més ens
costa comprendre. Potser perquè la
deixuplina o el cilici es veuen com
càstig al cos. 

Crist sofreix una violència brutal per
part dels soldats i del poble. La
detenció, els insults, la flagel·lació, la
corona d’espines, el camí de la creu i
la crucifixió. Però aquesta descripció
no explica gairebé res de la realitat
profunda que aquí està succeint. 

La realitat que s’esdevé és que Crist
transforma la violència brutal de la
humanitat al llarg de la Història en
l’amor total de Déu i dels homes.
Crist no pateix sense més la violència
d’un condemnat a mort, sinó que Ell
que és amo de la seva vida, l’ofereix,
i l’ofereix per amor a la humanitat,
als pecadors, als marginats, als
pobres. Per això el Crucificat adorna:



expressa a través del seu cos
mortificat la corona de l’amor
desinteressat i total per Déu i pels
altres. 

Crist sofreix perquè vol, i vol perquè
amb el seu sofriment s’uneix a cada
persona que sofreix, l’acompanya, la
sosté, li dóna esperança. No es pot
demanar al cristià que renunciï a la
creu (“el senyal del cristià és la santa
creu”), ni que renunciï al crucifix. 

El sofriment del cristià, i dintre d’ell,
la mortificació corporal, és la
manifestació d’una realitat més
profunda: la seva solidaritat i
proximitat amb el sofriment de tots
els homes i de cada home al llarg de
la Història i de la seva vida. No és un
càstig al cos, com si aquest fos dolent
o menyspreable, sinó tot el contrari.
És un adorn del cos que fa més bella
la persona, ja que expressa en la seva
carn l’amor solidari i la unió amb



Crist i amb la humanitat sofrent,
necessitada, marginada, oblidada. 

No és obligatori tenir un cos danone,
ni anar a la moda encara que sigui
incòmoda, ni dur un piercing o fer-se
tatuar, com tampoc és obligatori
utilitzar la mortificació corporal del
cilici o les deixuplines. 

Tampoc aquests són els únics mitjans
per a adornar el cos. Però sí que són
uns mitjans, utilitzats per molts avui
com ahir, que han provat la seva
eficàcia per a arribar a una
particular bellesa. Aquí tenim
sobretot l’exemple de Crist i de tants
màrtirs. I també l’exemple de la vida
i obra de tants sants. No és fàcil
dedicar la vida a Déu i als altres,
abans i per sobre del que pot venir
de gust al propi jo: cuidar i viure
entre els més pobres d’entre els
pobres, no només un dia, sinó un dia
i altre, la vida sencera; etc. 



Per què estigmatitzar ningú o jutjar a
priori, amb un cert grau
d’intolerància? Millor tractem de
comprendre les raons que pot tenir
cadascú per a viure i actuar a la seva
manera. Entre tots, cadascú
procurant ser millor personalment,
farem una civilització i un món
millor.

Pablo Marti del Moral

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/la-bellesa-dels-
sants/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/la-bellesa-dels-sants/
https://opusdei.org/ca/article/la-bellesa-dels-sants/
https://opusdei.org/ca/article/la-bellesa-dels-sants/

	La bellesa dels sants i la mortificació cristiana

