opusdei.org

Humilitat

Us oferim en audio i text,
I'homilia de sant Josepmaria
"Humilitat" publicada a "Amics
de Déu" i pronunciada el 6
d'abril de 1965.

18/08/2020

Disponible també a Soundcloud,
ivoox i Youtube

Considerem ara per uns instants els
textos d’aquesta Missa del dimarts de


https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-humilitat?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/27690527
https://youtu.be/O7cs54EgZmw

Passio. Pensem de quina manera els
homes es deifiquen. Perque cal que
sapiguem distingir la deificacio bona
de la deificacio dolenta. Parlarem
d’humilitat, ja que aquesta és la
virtut que ens ajuda a coneixer,
simultaniament, la nostra miseria i la
nostra grandesa.

La nostra miséria ressalta amb prou
evidencia. No vull dir les limitacions
naturals: tantes grans aspiracions en
les quals ’home somia i que, en
canvi, mai no fara efectives, mal que
sigui per falta de temps. Penso més
aviat en allo que fem malament, en
les caigudes, en les errades que
podrien evitar-se i no s’eviten.
Continuament experimentem la
nostra ineficacia personal. Pero, de
vegades, sembla com si s’ajuntessin
totes aquestes coses, com Si se’ns
manifestessin amb un major relleu,
perqueé ens adonem de la poqueta
cosa que arribem a ser. Que hem de
fer?



Expecta Dominum,[1] espera en el
Senyor; viu de I’esperanca, ens
suggereix I’Església, amb amor i amb
fe. Viriliter age,[2] comporta’t
baronivolament. Qué hi fa que
siguem criatures de fang, si tenim
I’esperanca posada en Déu? I si mai
una anima sofreix una caiguda, un
retrocés —cosa que no cal pas que
s’esdevingui—, s’hi posa remei, com
se sol fer en la vida ordinaria amb la
salut del cos, i tornem-hi!

¢No us heu fixat en les families, quan
conserven una peca decorativa de
valor i fragil —un gerro, posem per
cas—, com en tenen cura perque no
es trenqui? Fins que arriba un dia
que el nen, tot jugant el tira a terra, i
aquell record precios s’esmicola en
mil trossos. El disgust és gran, pero
de seguida ve ’adob; es recompon,
s’enganxa amb tot el mirament i, un
cop restaurat, a la fi és tan bonic com
abans.



Pero, quan I’objecte és de terrissa o
només de terra cuita, generalment
n’hi ha prou amb unes grapes de
ferro o de qualsevol altre metall, que
mantindran els trossos units. I
I’atuell, reparat aixi, cobra un encis
original.

Portem aixo a la vida interior.
Davant les nostres miséries i els
nostres pecats, davant els nostres
errors —bé que, per la gracia divina,
siguin de poc pes—, anem a l’oracid i
diguem al nostre Pare: Senyor, en la
meva pobresa, en la meva fragilitat,
en aquest fang meu d’atuell trencat,
Senyor, poseu-m’hi unes grapes i
—amb el meu dolor i amb el vostre
perdo— seré més fort i més agraciat
que no pas abans! Una oracio
consoladora, per repetir-la quan
s’esmicoli aquest pobre fang nostre.

Que no ens sorprengui pensar que
som tan trencadissos, que no ens
sobti si comprovem que el nostre



capteniment s’esbocina per un no
res; confieu en el Senyor, que té
I’auxili sempre preparat: el Senyor és
la meva llum i la meva salvacio, qui
em pot fer mal?[3] Ningu: tractant
aixi el nostre Pare del Cel, no
tinguem por de ningu ni de res.

Siacudim a la Sagrada Escriptura,
veurem com la humilitat és un
requisit indispensable per a
disposar-se a sentir Déu. On hi ha
humilitat hi ha saviesa,[4] explica el
llibre dels Proverbis. Humilitat és
mirar-nos com som, sense pal-liatius,
amb la veritat. I en comprendre que
amb prou feines valem res, ens
obrim a la grandesa de Déu: aquesta
és la nostra grandesa.

Que bé que ho entenia Nostra
Senyora, la santa Mare de Jesus, la
criatura més excelsa de totes les que
han existit i existiran damunt la
terra! Maria glorifica el poder del
Senyor, que derroca del soli els



poderosos i exalga els humils.[5] I
canta que en Ella s’ha esdevingut un
altre cop aquesta providéncia divina:
puix que ha posat els ulls en la
petitesa de la seva serventa, heus
aqui, doncs, que des d’ara em diran
benaurada totes les generacions.[6]

Maria es mostra santament
transformada, en el seu cor purissim,
davant la humilitat de Déu: Esperit
Sant vindra sobre teu, i la virtut de
PAltissim et cobrira amb la seva
ombra. Per aixo el sant que naixera de
tu sera anomenat Fill de Déu.[7] La
humilitat de la Verge és
consequéncia d’aquest abisme
insondable de gracia, que s’opera
amb ’Encarnacio6 de la Segona
Persona de la Trinitat Beatissima en
les entranyes de la seva Mare sempre
Immaculada.

Quan sant Pau evoca aquest misteri,
prorromp també en un himne joios,
que avui podem assaborir amb



deteniment: tingueu entre vosaltres
els mateixos sentiments que tingué
Jesucrist. Essent, ell, de condicio
divina, no fou per usurpacio, sino per
essencia, aixo d’ésser igual a Déu, i no
obstant s’anorrea a ell mateix prenent
la condicio d’esclau, i esdevenint
semblant als homes. I trobat,
d’aspecte, com un altre home
s’humilia a si mateix fent-se obedient
fins a la mort, i mort de Creu.[8]

Jesucrist, Senyor Nostre, molt sovint
ens proposa en la seva predicacid
I’exemple de la seva humilitat:
apreneu de mi, que soc mans i humil
de cor.[9] Perque tu i jo sapiguem
que no hi ha cap altre cami, que
només el coneixement sincer del
nostre no res enclou la forga
d’atreure envers nosaltres la divina
gracia. Per nosaltres, Jesus vingué a
patir fam i a nodrir, vingué a tenir set
i a donar de beure, vingué a vestir-se
de la nostra mortalitat i a vestir



d’immortalitat, vingué pobre per a fer
rics.[10]

Déu resisteix els superbs i dona la
seva gracia als humils,[11] ensenya
I’apostol sant Pere. En qualsevol
época, en qualsevol situacio humana,
no hi ha altre cami —per a viure la
vida divina— que el de la humilitat.
¢Es que, per ventura, el Senyor es
complau en la nostra humiliacié? No.
Queé aconseguiria, amb el nostre
abatiment el qui ho ha creat tot i
manté i governa tot el que existeix?
Déu només desitja la nostra
humilitat, que ens buidem de
nosaltres mateixos per tal de poder-
nos omplir; pretén que no li posem
obstacles, perque —parlant com els
homes— pugui cabre més gracia seva
en el nostre pobre cor. Perque el Déu
que ens inspira d’ésser humils és el
mateix que transformara el nostre
cos miserable, conformement al seu
cos glorificat, segons la forca amb que
pot sotmetre totes les coses a si



mateix.[12] Nostre Senyor ens fa
seus, ens deifica amb una deificacio
bona.

La supérbia, I’enemic

I qué és el que impedeix aquesta
humilitat, aquesta deificacio bona? La
superbia. Aquest es el pecat capital
que mena a la deificacio dolenta. La
superbia porta a seguir, potser en les
questions més menudes, la
insinuacio que Satanas va presentar
als nostres primers pares: se us
obriran els ulls i sereu com Déu,
coneixedors del bé i del mal.[13]
Podem llegir també a ’Escriptura
que el principi de la supérbia és que
Ihome s’aparti del Senyor.[14] Perque
aquest vici, un cop ha arrelat,
influeix en tota I’existéncia de ’home
fins a convertir-se en allo que sant
Joan anomena superbia vitae,[15]
superbia de la vida.

Superbia? De qué? L’Escriptura Santa
recull accents, tragics i comics



alhora, per estigmatizar la supérbia:
de que et glorieges, pols i cendra? Ja
en vida vomites les entranyes. Una
lleugera malaltia: el metge somriu.
L’home que avui és rei, dema sera
mort.[16]

Quan l'orgull s’apodera de I’anima,
no és estrany que al darrera vinguin
en corrua tots el vicis: I’avaricia, les
intemperancies, ’enveja, la
injusticia. L’orgullds intenta
inutilment treure del seu soli Déu,
que és misericordios amb totes les
criatures, i aixi poder-s’hi acomodar
ell, que actua amb entranyes de
crueltat.

Hem de demanar al Senyor que no
ens deixi caure en aquesta
temptacio. La supérbia és el pitjor
dels pecats, i el més ridicul. Si
aconsegueix d’emmordassar amb les
seves multiples al-lucinacions, la
persona atacada es vesteix
d’aparenca, s’emplena de buidor,



s’envaneix com el gripau de la faula,
que inflava el pap, tot presumint, fins
que va rebentar. La supérbia és
desagradable, també humanament:
qui es considera superior a tothom i
a tot, s’esta contemplant
continuament a si mateix i
menyspreant els altres, que li
corresponen fent burla de la seva
vana fatuitat.

Sentim parlar de supérbia, i potser
ens imaginem una conducta
despotica, asservidora: una gran
remor de veus aclamatories i el
triomfador que passa, com un
emperador roma, per sota els alts
arcs, amb el gest d’acotar el cap, no
fos cas que el seu front glorios
arribés a tocar el marbre blanc.

Siguem realistes: aquest orgull
nomeés es pot donar en una fantasia
esbojarrada. Hem de lluitar contra
unes altres formes més subtils, més
frequents: 'orgull de preferir la



propia excel-léncia a la del proisme;
la vanitat en les converses, en els
pensaments i en els gests; una
susceptibilitat gairebé malaltissa,
que se sent ofesa amb paraules i
accions que de cap manera no
signifiquen un greuge.

Tot aixo si que pot ser, i ho és, una
temptacio corrent. L’home es
considera a si mateix com el sol i el
centre dels qui son al seu voltant. Tot
ha de girar al seu entorn. I no és
estrany que recorri, amb el seu afany
morbés, fins a la simulacio del dolor,
de la tristesa 1 la malaltia, per tal que
els altres el curin i ’afalaguin.

La major part dels conflictes, que es
plantegen en la vida interior de
molta gent, els fabrica la imaginacio:
que si han dit, que si pensaran, que si
em consideren... I aquesta pobra
anima pateix, per la seva trista
fatuitat, amb sospites que no son
reals. En aquesta aventura



desgraciada, la seva amargor és
continua i mira de produir
desassossec en els altres: perqueé no
sap ésser humil, perque no ha apres
a oblidar-se de si mateixa per lliurar-
se, generosament, al servei dels
altres per amor de Déu.

Un burret per tron

Tornem a ’Evangeli. Mirem-nos en el
nostre model, en Crist Jesus.

Jaume i Joan, per mitja de la seva
mare, han demanat a Crist de posar-
se a la seva esquerra i a la seva dreta.
Els altres deixebles s’indignen amb
ells. I Nostre Senyor, queé contesta?: el
qui vulgui arribar a ser gran entre
vosaltres, perque el vostre servidor; i
el qui entre vosaltres vulgui ser el
primer, ha de ser criat de tots: perque
el Fill de ’home no ha vingut a fer-se
servir, sino a servir i a donar la vida
com a redempcio de molts.[17]



En una altra ocasio anant a
Cafarnaum, potser Jesus —com en
d’altres jornades— els anava al
davant. I arribats a casa els
preguntava: qué discutieu pel cami?
Pero ells no badaven boca; és que pel
cami havien discutit —una vegada
més— entre ells qui era el més gran.
Aleshores, tot asseient-se, va cridar
els dotze i els digué: si algti vol ser el
primer, sera el darrer de tots i el
servidor de tots. Llavors prengué un
neniel posa enmig d’ells i, tot
abragant-lo, els digué: qui acull un
d’aquests nens en nom meu, a mi
m’acull; i el qui m’acull, no m’acull a
mi, sino aquell qui m’ha enviat.[18]

No us enamora aquesta manera de
fer de Jesus? Els ensenya la doctrina
1, per tal que ’entenguin, els presenta
un exemple viu. Crida un nen d’entre
els que devien correr per aquella
casa i l’estreny contra el seu pit. Ah,
aquest silenci tan eloquent de Nostre
Senyor! Ja ho ha dit tot: Estima



aquells qui es fan com nens. Despreés
afegeix que el resultat d’aquesta
senzillesa, d’aquesta humilitat
d’esperit és poder abracar-lo a Ell i al
Pare que és al cel.

Quan s’acosta el moment de la seva
Passio, i Jesus vol mostrar d’una
manera grafica la seva reialesa, entra
triomfalment a Jerusalem, a cavall
d’un burret! Estava escrit que el
Messies havia de ser un rei
d’humilitat: digueu a la filla de Sio:
guaita, ve cap a tu el teu Rei ple de
mansuetud i muntant una somera i el
seu polli, fill d’aquella que esta
avesada al jou.[19]

Ara, en I'ulltima Cena, Crist ho ha
preparat tot per acomiadar-se dels
seus deixebles, mentre que ells s’han
embrancat en una enésima discussio
sobre qui d’aquest grup escollit seria
tingut com el més gran. Jesus s’aixeca
de taula, es treu el mantell i se cenyeix
una tovallola al cos. Despreés tira



aigua en un gibrell i comenga a rentar
els peus dels deixebles i a eixugar-los-

els amb la tovallola que duia cenyida.

[20]

Ha tornat a predicar amb I’exemple,
amb obres. Davant els deixebles que
discutien per motius de supeérbia, de
vanagloria, Jesus s’inclina i fa de gust
I'ofici de servent. En acabat, quan
torna a taula, els comenta: ho
enteneu, el que us he fet? Vosaltres em
dieu Mestre, Senyor, i feu bé de
tractar-me aixi, perque ho soc. Ara, st
jo, el Mestre i el Senyor, us he rentat
els peus, vosaltres també us heu de
rentar els peus els uns als altres.[21]
A mi em commou aquesta delicadesa
del nostre Crist. Perqué no afirma: si
jo me n’ocupo, qué no haurieu de fer
vosaltres? Es posa al mateix nivell,
no coacciona: fustiga amorosament
la falta de generositat d’aquells
homes.



Com als primers dotze, també a
nosaltres el Senyor ens pot insinuar i
ens insinua continuament: exemplum
dedi vobis,[22] us he donat exemple
d’humilitat. M’he convertit en
servent, perque vosaltres sapigueu,
amb cor benigne i humil, servir tots
els homes.

Fruits de la humilitat

Com més gran ets, més humil t’has de
fer, i trobaras gracia davant el
Senyor.[23] Si som humils, Déu no
ens abandonara mai. Ell humilia
I’altivesa del superb, pero salva els
humils. Ell allibera I'innocent, el qual
per la puresa de les seves mans sera
rescatat.[24] La infinita misericordia
del Senyor no triga a acudir en
socors de qui el crida des de la
humilitat. I aleshores actua com qui
és: com Déu Omnipotent. Ni que hi
hagi molts perills, ni que I’anima
sembli ben assetjada, ni que es trobi
encerclada pertot arreu pels enemics



de la seva salvacid, no sucumbira. I
aixo no és solament una tradicié
d’altres temps: avui encara passa.

Llegint ’Epistola d’avui, veia Daniel
ficat entre aquells lleons famolencs, i,
sense pessimisme —no puc dir allo
de qualsevol temps passat fou millor,
ja que tots els temps han estat bons i
dolents—, considerava que també en
els moments actuals hi ha molts
lleons deixats anar, i nosaltres hem
de viure en aquest ambient. Lleons
que cerquen qui poden devorar:
tanquam leo rugiens circuit quaerens
quem devoret.[25]

I aquestes feres, com les evitarem?
Potser no ens passara com a Daniel.
Jo no s4c miracler, pero estimo
aquesta grandiositat de Déu, i entenc
que li hauria estat més facil
d’apaivagar la fam del profeta, o de
posar-li davant un aliment; i no ho va
fer. Va disposar, en canvi, que des de
Judea es traslladés miraculosament



un altre profeta, Habacuc, a dur-li el
menjar. No li va fer res d’obrar un
prodigi gran, perqué Daniel no es
trobava dins aquell pou perque si,
sind per una injusticia dels seguidors
del diable, per ser servidor de Déu i
destructor d’idols.

Nosaltres, sense portents
espectaculars, amb normalitat de
vida cristiana ordinaria, amb una
sembra de pau i d’alegria, també
hem de destruir molts idols: el de la
incomprensio, el de la injusticia, el
de la ignorancia, el de la pretesa
suficiencia humana que gira
arrogant ’esquena a Déu.

No us espanteu, ni tingueu por de
res, per més que les circumstancies
en que treballeu siguin tremendes,
pitjors que les de Daniel dins el fossat
amb aquelles bésties voraces. Les
mans de Déu son sempre poderoses i,
si calgués, farien meravelles. Fidels!
Amb una fidelitat amorosa,



conscient, alegre, a la doctrina de
Crist, persuadits que els anys d’ara
no son pas pitjors que els d’altres
segles, 1 que el Senyor és el mateix de
sempre.

Vaig coneixer un ancia sacerdot, que
afirmava —somrient— de si mateix:
jo sempre estic tranquil, tranquil. 1
aixi hem de trobar-nos sempre
nosaltres, ficats en el mon, rodejats
de lleons famolencs, pero sense
perdre la pau: tranquils. Amb amor,
amb fe, amb esperanca, sense oblidar
mai que, si convé, el Senyor ja
multiplicara els miracles.

Us recordo que si sou sincers, S1 us
mostreu com sou, si us deifiqueu, a
base d’humilitat, no de superbia,
vosaltres i jo estarem segurs en
qualsevol ambient: podrem parlar
sempre de victories, i ens direm
vencedors. Amb aquestes intimes
victories de I’'amor de Déu, que



porten la serenitat, la felicitat de
I’anima, la comprensio.

La humilitat ens empenyera a dur a
terme grans empreses; pero a
condicié que no perdem de vista la
consciencia de la nostra poquedat,
amb un convenciment de la nostra
pobra indigencia que creixi de dia en
dia. Admet sense vacil-lacions que ets
un servent obligat a fer un gran
nombre de serveis. No et gloriegis
d’ésser anomenat fill de Déu
—reconeguem la gracia sense oblidar
la nostra naturalesa-; no t’envaneixis
si has servit bé, perqué has complert
allo que havies de fer. El sol fa la seva
feina, la lluna obeeix; els angels
compleixen llur missio. L’instrument
escollit pel Senyor per als gentils, diu:
jo no em mereixo el nom d’Apostol,
perque he perseguit UEsglésia de
Déu... No pretenguem tampoc
nosaltres d’ésser lloats per nosaltres
mateixos:[26] pels nostres merits,
sempre mesquins.



Humilitat i alegria

Deslliureu-me de tot el que hi ha de
dolent i pervers en ’home.[27]
Novament el text de la Missa ens
parla de la deificacié bona: destaca
davant els nostres ulls la mala pasta
de que som fets, amb totes les
malvades inclinacions; i en acabat
suplica: emitte lucem tuam([28]
envieu la vostra llum i la vostra
veritat que m’han guiat i conduit a la
vostra muntanya santa. No em fa res
de dir-vos que m’he emocionat en
recitar aquestes paraules del
Gradual.

¢Com ens hem de captenir per
adquirir aquesta deificacio bona?
Llegim a I’Evangeli que Jesus no volia
anar a Judea perque els jueus el
cercaven per matar-lo.[29] Ell, que
amb un desig de la seva voluntat
podria eliminar els seus enemics,
també hi posava els mitjans humans.
Ell, que era Déu i que en tenia prou



amb una decisi6 seva per a canviar
les circumstancies, ens ha deixat una
llico encantadora: no va anar a
Judea. Els seus parents li van dir: no
et quedis aqui, i vés-te’n a Judea,
perqué també els teus deixebles vegin
les obres que fas.[30] Pretenien que
en fes un espectacle. Ho veieu?
¢Veleu que és una lli¢o de deificacio
bona i de deificacio dolenta?

Deificacio bona: que esperin en Vos
—canta I’Ofertori— els qui us
coneixen, perqué Vos no abandoneu
els qui us busquen.[31] I ve la joia
d’aquella terrissa carregada de
grapes, perqué no oblida mai les
oracions dels pobles,[32] dels humils.

No concediu el més petit credit als
qui presenten la virtut de la
humilitat com un apocament huma,
0 com una condemna perpétua a la
tristesa. Sentir-se fang, adobassat
amb grapes, és una font continua
d’alegria; significa que hom es



reconeix poca cosa davant de Déu:
infant, fill. I, ¢hi ha alegria més gran
que la de qui, sabent-se pobre i feble,
també se sap fill de Déu? Per que ens
entristim els homes? Perqueé la vida a
la terra no s’esdevé tal com nosaltres
personalment ho esperavem, perqué
sorgeixen obstacles que impedeixen
o dificulten de tirar endavant cap a la
satisfacci6 d’allo que pretenem.

Res d’ aix0 no passa, quan ’anima
viu aquesta realitat sobrenatural de
la seva filiacid divina. Si Déu esta de
part nostra, qui se’ns posara en
contra?[33] Que s’entristeixin els qui
s’obstinen a no reconeixer-se fills de
Déu, ho he anat dient sempre.

Per acabar, descobrim en la liturgia
d’avui dues peticions que han de
sortir com sagetes, de la nostra boca i
del nostre cor: concediu-nos, Senyor
Totpoderas, que acomplint sempre els
divins misteris meresquem d’acostar-
nos als dons celestials.[34] I, us



preguem, Senyor, que ens concediu de
servir-vos constantment segons la
vostra voluntat.[35] Servir, servir,
fills meus, aixo fa per a nosaltres;
ésser criats de tothom, per tal que els
nostres dies el poble fidel augmenti en
merits i en nombre.[36]

Mireu Maria. Mai cap criatura no
s’ha donat amb més humilitat als
designis de Déu. La humilitat de la
ancilla Domini,[37] de I’esclava del
Senyor, és el motiu d’invocar-la com
a causa nostra laetitiae, causa de la
nostra alegria. Eva, després de pecar,
havent volgut en la seva follia
igualar-se a Déu, s’lamagava del
Senyor i s’avergonyia: estava trista.
Maria, en confessar-se esclava del
Senyor, esdevé Mare del Verb divi, i
s’omple de goig. Que aquest goig seu,
de bona Mare, se’ns aferri a tots
nosaltres: que en aixo sortim com
Ella —com Santa Maria—, i aixi ens
assemblarem més a Crist.



[1] Ps XXVI, 14 (Introit de la Missa).
[2] Ps XXVI, 14 (Introit de la Missa).
[3] Ps XXVI, 14 (Introit de la Missa).
[4] Prv XI, 2.

[5] Lc 1, 52.

[6] Lc 1, 48.

[7] Lc 1, 35.

[8] Phil II, 5-8.

[9] Mt XI, 29.

[10] St. Agusti, Enarrationes in
Psalmos, XLIX, 19 (PL 36, 577).

[11] Pet 'V, 5.
[12] Phil IIT, 21.

[13] Gen III, 5.



[14] Ecclo X, 14.

[15] 1 Ioh IT, 16.

[16] Cfr. Ecclo X, 9, 11-12.
[17] Mc X, 43-45.

[18] Mc IX, 32-36.

[19] Mt XXI, 5; Zach IX, 9.
[20] Ioh XIII, 4-5.

[21] Ioh XIII, 12-14.

[22] Ioh XIII, 15.

[23] Ecclo II1, 20.

[24] Cfr. Job XXII, 29-30.
[25] 1 Pet V, 8.

[26] St. Ambros, Expositio Evangelii
secundum Lucam, VIII, 32 (PL 15,
1774).



[27] Cfr. Ps XLII, 1 (Gradual de la
Missa).

[28] Ps XLII, 3 (Gradual de la Missa).
[29] Ioh VII, 1.

[30] Ioh VII, 3.

[31] Ps IX, 11.

[32] Ps IX, 13.

[33] Rom VIII, 31.

[34] Postcomunio de la Missa.

[35] Oracio Super populum.

[36] Oraci6 Super populum.

[37] Lc 1, 38.

pdf | document generat
automaticament des de https://


https://opusdei.org/ca/article/humilitat/

opusdei.org/ca/article/humilitat/
(19/12/2025)


https://opusdei.org/ca/article/humilitat/

	Humilitat

