opusdei.org

Julio Diéguez: «La
fidelitat és amor en
el temps»

Entrevista a Julio Diéguez,
professor de Teologia Moral i
rector del Seminari de 1'0Opus
Dei, que recentment ha escrit
"Sin que €l sepa como. Crecer
en libertad". En el llibre
reflexiona i aborda alguns dels
principis rellevants de la
formacio cristiana com sén la
llibertat, fidelitat, voluntat i
virtuts.

04/02/2022



Autor entre altres llibres de “Sin que
él sepa como: Crecer en libertad”,
Julio Diéguez és rector del Seminari
de la Prelatura de 1'Opus Dei i
professor de Teologia Moral a la
Universitat Pontificia de la Santa
Creu (Roma). Gallec de naixement,
des de fa més de trenta-sis anys viu a
Roma, on assegura que s'ho passa
molt bé. Durant les 57 Jornades de
Questions Pastorals de Castelldaura
va intervenir amb la poneéencia “Els
mateixos sentiments de Jesucrist”.

Que és la formacio? De queé va
aixo? Per que la llibertat és
important per a la formacio?

La llibertat és rellevant per a la
formacio, perque la formacio en el
fons consisteix a canviar 1'ésser, no el
saber. Es a dir, que jo em vaig fent
més capag de prendre bones
decisions autonomament, més capag
de decidir bé quan decideixo pel meu
compte. Aix0 implica que els


https://www.troa.es/libro/sin-que-el-sepa-como-crecer-en-libertad_1111999
https://www.troa.es/libro/sin-que-el-sepa-como-crecer-en-libertad_1111999
https://opusdei.org/ca-es/article/jornades-castelldaura-2022-dia-2/
https://opusdei.org/ca-es/article/jornades-castelldaura-2022-dia-2/
https://opusdei.org/ca-es/article/jornades-castelldaura-2022-dia-2/

principis de les propies decisions
estan ben formats i suposa un canvi
en com soc jo.

Quins son els principis des dels quals
jo parteixo? Aquests principis, en el
fons, son les virtuts, encara que les
virtuts hi ha moltes maneres
d'entendre-les i no totes -des del meu
punt de vista- son correctes. Molta
gent les entén com un simple
automatisme de repetir actes, i aixo
no és. Si les entenem bé, aleshores
sOn aquests principis que em
permeten decidir bé. Ara, les virtuts
es formen amb decisions, amb
repeticio d'actes i aquests actes son
decisions. Son decisions lliures. Jo no
puc formar aquestes disposicions
que em permetran actuar més bé que
a través de la llibertat. Aixo no
elimina el valor dels consells que
rebo de fora, pero aquests consells
només influiran en la meva formacié
sijo els faig meus. Si els faig propis.



Mentre sigui un sotmetre's a una
regla aliena no m'estic formant.

Valors i virtuts. Que és el més
interessant?

El més interessant son, sens dubte,
les virtuts. Ara es parla molt de
valors. Em sembla que els valors, en
el fons, s6n una cosa abstracta. Que
hi és. Coses que valen, i que més o
menys interessa anar perseguint a la
vida. Les virtuts son una cosa que em
canvia a mi, em fa ser millor
persona, perque en el fons allo que
estem buscant des del punt de vista
de la moral -com jo ho veig-, no és fer
el bé, sind ser bons.

Fer el bé perque som bons. Jo puc fer
un acte bo que contribueix a crear
un cert valor sense ser jo aixi,
simplement perqueé en aquell
moment em convenia més. Aixo vol
dir que aquest acte estara bé, pero no
deixa una empremta profunda en mi,



és a dir no prové d'una empremta
profunda.

Al seu llibre afirma que cadascu es
forma a si mateix, llavors per a
que serveixen els formadors?

Acostumo a dir -d'una manera una
mica forta- que a mi no em formen
de cap manera les decisions del Papa
ni les del bisbe ni les de l'autoritat
que sigui. A mi només em formen les
meves propies decisions, pero aixo
no impedeix que les decisions del
Papa o del bisbe, dels pares, els
professors no tinguin cap incidéncia.
Vol dir que només em formen si jo les
faig propies.

Ara, sempre, durant tota la vida, pero
sobretot els anys en qué un ha de
crear més la seva propia
personalitat, ens va molt bé —€s
imprescindible- el punt de vista
d'altres persones que ens ajuden a
veure com paga la pena de
comportar-se.



I quin perfil ha de tenir aquesta
persona? Es necessari que sigui
sacerdot?

Si parlem de confessid, una activitat
que requereix el ministeri sagrat, ha
de ser un prevere, pero en la
formacio no necessariament. Fins i
tot la direccid espiritual no requereix
aquesta gracia especifica. Es veritat
que un que 1'ha rebut també ha rebut
una preparacio per a aquest tipus
d'acompanyament, pero qualsevol
persona que tingui un coneixement
profund, i que miri de continuar
aprofundint en allo que és la vida
humana, la vida cristiana, i que sigui
una persona prudent capac de
prendre bones decisions, pot fer una
bona feina.

Pero a I'Església catolica, si parlem
de direccio espiritual, pensem
automaticament en un prevere, a
ningu se li acudeix pensar en un
laic. Es aixi?



Es aixi, perd esta deixant de ser-ho,
també perque el Papa n'ha parlat
forca clarament. Que
l'acompanyament espiritual no esta
necessariament lligat al ministeri
sacerdotal. Insisteixo, és més facil
trobar-lo entre els sacerdots, perque
el sacerdot també ha rebut una
preparacio especifica. Pero molta
altra gent que estigui ben preparada
—pel seu coneixement de la doctrina,
per la seva experiencia de vida, per
la seva vida cristiana, per la seva
reflexio sobre aquesta vida— pot
ajudar molt bé. La idea de direccio
espiritual no esta lligada al capella.

Com es podria desenvolupar aixo,
perque en mitjans eclesiastics, per
ara ningd no pensa en una cosa
aixi?

El Papa si. Fa anys resultava molt
estrany parlar-ne. Ara mateix ja no
ho és tant, i la gent ja no se sorpren.
Potser pot estar d'acord o no, pero ja



no sona una idea caiguda del cel de
sobte. Per que?, perqueé el Papa ho
diu, i hi ha més gent que ho diu.

El Papa, de vegades, ha aconsellat a
algunes persones -monges per
exemple-, que facin aquest ministeri
d'ajudar altres persones. Ha parlat
moltes vegades també que un laic pot
donar una bona ajuda. Logicament,
requereix una preparacio, requereix
una manera de viure, pero no esta
lligada a 1'ordre sagrat.

La fidelitat, afirma a “Sin que él
sepa como”, és “amor en el temps”.
Per que?

Moltes vegades, quan hom diu
fidelitat, la gent entén mantenir un
compromis al llarg del temps. Es a
dir, ser capac de resignar-se davant
d'altres coses que se'm presenten a la
vida, i no trencar el compromis que
havia establert. A mi aix0 em sembla
molt insuficient.



La fidelitat és un creixement. La
fidelitat és una configuracio de la
propia vida cada cop més cap a
aquell amor que em va portar a
emprendre aquest cami. Aleshores
no és un amor a l'origen, que crea
una situacié que jo ara he de
mantenir caigui qui caigui, siné que
és un amor que es manté i
s'aprofundeix i es va desenvolupant
al llarg del temps.

“No és fidel qui persevera només
perqueé és el seu deure”. Pero de
vegades, la nocio de deure t'ajuda
molt.

Sens dubte, hi ha moments en que les
tensions de la vida, els problemes, les
dificultats et poden posar en una
situaci6 en qué sembla que tot
t'empeny a canviar aquesta decisio i,
tanmateix, el teu sentit del deure et
sosté. Vull dir que no sempre ha de
ser aixi. Un ha d'alimentar aquest
amor que sosté aquest deure, encara



que en algun moment concret de la
vida s'enfosqueixi el panorama i no
vegi més que el deure, pero ell sap
que hi ha alguna cosa més. Aquest
deure respon a un bé, i respon a una
idea de felicitat, encara que en
aquest moment no ho veig, pero sé
que hi és.

Sant Josepmaria posava l'exemple
dels Reis d'Orient, quan se'ls amaga
'estrella, de vegades passen nuvols,
de vegades un deixa de veure amb
claredat allo que abans havia vist,
pero confia que aixo hi és. I segueix
endavant, i després torna a apareixer
'estrella. De nou es veu aquell cami
com un cami de felicitat. El que vull
dir és que no funciona el resistir
perque és el meu deure. La persona
fidel gaudeix en aquesta vida. No
simplement s'aguanta.

“Es fidel qui adverteix la tremenda
grandesa que amaga la seva
fidelitat”. Pero com advertir aixo



en el dia a dia, quan li passa pel
cap: aixo és un rotllo, m'agradaria
portar-me malament, que és més
divertit.

Aquest és precisament el punt, el de
les virtuts, perque portar-se
malament no és més divertit. Pot ser
que en el breu termini, comporti un
cert plaer, un cert goig, pero mai no
és més divertit. Moltes vegades les
virtuts son enteses com ser capag de
tancar els ulls a coses que la vida
ofereix per un motiu alt, perque
després al cel em donaran un premi,
no se sap qué. En realitat, no és aixi.
La persona virtuosa és la persona
realista, és la persona que s'adona
del veritable valor de les coses i no es
deixa enganyar per la brillantor
immediata d'una questio.

Les virtuts son el gust pel bé. Si a mi
m'agradaria fer una cosa que penso
que no he de fer vol dir que la virtut
encara no esta del tot formada. Es el



gust pel bé. Que és diferent de dir
que hi ha coses que m'agraden i,
tanmateix, em costen.

Després hi ha una altra idea, la
formacio a llarg termini.

A la vida quotidiana hom intenta
respondre el millor possible a les
situacions en queé es troba, als
problemes que se li creen, als
conflictes que es plantegen, etc. He
de resoldre aquest assumpte. He
d'afrontar aquesta feina. He de
portar-me bé amb aquesta persona,
el que sigui. Em sembla que,
juntament amb aixo0, que és obvii és
bo, un també pot pensar en una altra
dimensid, que és la formacio que jo
faig de les meves disposicions a llarg
termini. Aixo fa que fins i tot, encara
que en aquesta ocasio concreta no he
sabut resoldre bé aquest problema,
puc haver fet un pas, perque he entes
millor que passa, perque he fet un
intent més per comportar-me bé, que



ara no ha obtingut el fruit que jo
esperava, pero que si que fa que jo a
poc a poc vagi canviant. I en el futur
potser seré capag d'assolir-ho.
Aleshores dona molta més
esperanca. Apuntar a un canvi a llarg
termini i no a la resolucio immediata
de qualsevol problema.

Fa uns anys es va publicar un
assaig titulat “El misteri de la
voluntat perduda”. On ha anat a
parar la voluntat?

Al llibre 1i dedico unes pagines
perque hi va haver gent que em va
suggerir posar alguna cosa sobre
aquest tema. Es veritat que ara
mateix hi ha molt poca forca de
voluntat en molta gent. Sobretot
quan comenca la seva formacio, i de
vegades hi ha una resisténcia a
defensar el paper de la voluntat, de
saber resistir. Diguem que la
fortalesa no esta gaire de moda.
Aquest és un tema que em sembla



que cal recuperar. I em sembla que
no és oposat en absolut a la llibertat,
1 que no és —com alguna gent pensa-
causa de voluntarisme. El
voluntarisme no és un excés de bona
voluntat, perque és impossible un
excés de bona voluntat. Es
impossible voler massa el bé.

El voluntarisme és un defecte de la
intervencio de la intel-ligéncia en el
comportament huma que, en retirar-
se, deixa tot aquest espai a la
voluntat, que ocupa un espai que no
correspon. El voluntarisme es
combat fent intervenir meés la
intel-ligéncia, plantejant-se les raons
de les coses. No es resol restant forca
a la voluntat.

La voluntat, queé és?

Siho veiem des del punt de vista de
la filosofia de sant Tomas, €s un
aspirar guiat per la rad. L'ésser huma
esta dotat de moltes facultats, de
I'aspirar, que son les tendéncies que



tenim: tendéncia a conservar la
nostra salut i la nostra vida,
tendéncia a establir relacions amb
els altres, a ser valorats i valorar, a
estimar i a ser estimats, a coneixer,
etc. Totes les tendencies funcionen
per si mateixes. Es a dir, quan jo tinc
gana i hi ha una cosa, me la menjo o
no me la menjo, pero noto l'atraccio
d'allo. Tinc aquesta tendencia. La
voluntat és una tendéncia com
aquestes, pero una tendencia a un bé
particular, que és la tendéncia a un
bé presentat per la rao, és a dir, el
pastis em pot atreure. Perqueé és bo,
perque tinc gana. Pero per altra
banda, la tendéncia a la relacio amb
els altres em pot dir: no et convé
menjar-te'l perque no és teu. O no et
convé perque ets diabetic, o perque
estas intentant aprimar-te. Hi ha
molts punts de vista. Les tendencies,
cadascuna té una resposta a la
pregunta: em convé aixo, em conveé
el pastis? Només la rad en té tots.
Només la rao és capacg de mirar



I'objecte des de tots els punts de
vista. Per aix0, quan arriba a una
resposta sobre si em convé o no, aixo
és allo que la voluntat tendeix. A la
resposta trobada per la rad.

El voluntarisme és una inflamacio
de la voluntat; aleshores, quin és
l'antiinflamatori?

L'antiinflamatori és desenvolupar el
paper que la intel-ligencia juga a la
guia del comportament. El
voluntarista tendeix a executar coses
que sap que estan bé perque li vénen
de fora. En molts casos aixo
funciona, perque també hem de ser
capacos de fiar-nos. Pero és molt
important que la persona es plantegi
i que aprofundeixi sobre quines son
les raons per les quals aixo és bo.

Les coses no son bones perque estan
manades, sind que estan manades
perque son bones. Si aquesta cosa
esta enviada per la llei de Déu, per
I'Església, em puc refiar que aixo és



bo. Pero val la pena que em demani
per queé. Perque aixi jo puc fer aixo
perqueé jo veritablement ho vull.
Perqueé m'adono que és bo per a mi.

Configuracio amb Crist: veure les
persones i les coses com Déu les
veu. Aix0 com es fa? Com superar
la nostra tendéncia a una visio
gallinacia, escéptica,
desenganyada, baixa, de les
persones i de les coses?

Quan parlem de veure les coses, les
persones, com Déu les veu, insisteixo
en la idea que deia abans del
realisme. No estem parlant de posar-
Se una mascara o posar-se unes
ulleres que em fan veure la realitat
d'una altra manera diferent de la que
és, pero que és bona, perque és com
Déu les veu. Es anar creant en mi les
condicions que em fan possible aixo.

Nosaltres veiem molt a través de la
nostra sensibilitat. A través de la
nostra afectivitat. Igual que



I'exemple del pastis: quan el meu cap
pensa si em convé o no, abans que la
meva intel-ligencia ho pensi, jo ja he
sentit l'atraccio o el rebuig d'aquella
cosa. L'afectivitat parla primer, i si
parla molt fort en un sentit
determinat, m'acaba enganyant. Per
aixo, he d'anar formant aquesta
sensibilitat. Per exemple, una
persona que sigui molt vanitosa,
davant d'una oportunitat de quedar
bé, la tendencia li parla molt fort, no
li deixa sentir altres veus que diuen:
no et conveé aixo, perque aixo no és
veritat. Et convé quedar bé només si
és veritat.

En anar formant els nostres
sentiments, els nostres afectes,
afinem més en veure les coses com
son. Com formem els nostres afectes?
Amb actes positius. Es a dir, si jo vull
tenir una virtut -les virtuts son la
formaci6 de I'afectivitat- he de
procurar actuar com si ja la tingués.



Miquel Castellvi

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/entrevista-julio-
dieguez-formacio-llibertat/ (16/12/2025)


https://opusdei.org/ca/article/entrevista-julio-dieguez-formacio-llibertat/
https://opusdei.org/ca/article/entrevista-julio-dieguez-formacio-llibertat/
https://opusdei.org/ca/article/entrevista-julio-dieguez-formacio-llibertat/

	Julio Diéguez: «La fidelitat és amor en el temps»

