
opusdei.org

La llum de la fe
(XVI): Entre Déu i jo?
Litúrgia i
sagraments

La centralitat de Jesucrist a la
nostra vida adquireix el seu
sentit més ple i real en la
celebració litúrgica, quan Déu
es deixa “fregar” per nosaltres i
ens porta l’avui de la seva
salvació.

10/02/2020

Els cristians creiem i anunciem
Jesucrist, el Fill de Déu que ha mort i



ressuscitat per tots i cadascun de
nosaltres i que s’ha inserit en els
esdeveniments del llinatge humà per
fer-ne una història de salvació. No
podem arribar a Déu Pare si no
estem fets germans de Crist per
l’aigua i l’Esperit, si no seguim —de
cor— els seus gestos i paraules.

Sentint profundament aquesta
realitat, Pau VI, en el viatge més llarg
del seu pontificat, davant d’una
multitud reunida a Manila,
pronunciava paraules que
commouen, perquè són un elogi
encès a Crist que brollava del seu
cor: «Jo mai no em cansaria de parlar
d’Ell; Ell és el pa i la font d’aigua viva,
que satisfà la nostra gana i la nostra
set; Ell és el nostre pastor, el nostre
exemple, el nostre consol, el nostre
germà. Per nosaltres va parlar, va
obrar miracles, va instituir el nou
regne en què els pobres són
benaventurats, en què la pau és el
principi de la convivència, en què els



nets de cor i els que ploren són
enaltits i consolats, en què els que
tenen gana de justícia són sadollats,
en què els pecadors poden assolir el
perdó, en què tots són germans.
Jesucrist! Recordeu-ho: Ell és
l’objecte perenne de la nostra
predicació; el nostre anhel és que el
seu Nom ressoni fins als confins de la
terra i pels segles dels segles».[1]

Que el nucli del cristianisme sigui la
persona viva de Jesús, el Crucificat-
Ressuscitat, ens convida a posar la
lògica de la nostra identitat i de la
nostra vida en connexió amb Crist
que mor i ressuscita, i percebre que
tota la nostra existència porta, dia a
dia, una empremta pasqual. Per
entendre aquesta profunda
afirmació cal prestar una atenció
especial a la persona de Crist en la
seva íntima relació amb el misteri
litúrgic.

“Fregar” Crist en la litúrgia



Sant Josepmaria recordava, en certa
ocasió, que «un bisbe molt sant, en
una de les seves incessants visites a
les catequesis de la seva diòcesi,
preguntava als nens per què, per
estimar Jesucrist, cal rebre’l sovint
en la Comunió. Ningú no aconseguia
respondre. Finalment, un gitanet
brut de sutge i de greixum va
contestar: “perquè per estimar-lo, cal
fregar-lo!”».[2] Aquest nen va posar
en relleu, sense proposar-s’ho, una
qüestió central: el frec de Crist, o
sigui, on, quan i com el cristià pot
tenir la seva experiència personal del
Ressuscitat. Perquè per viure com a
fills en el Fill, a més de saber
conceptualment qui és Jesús, cal
“fregar-lo”, és a dir, que hi hagi la
possibilitat de tractar-lo d’una
manera real. Però, això és viable?
Amb quant de realisme?

“Experiència” significa, aquí,
conèixer i sentir Crist viu. Doncs bé,
a l’Església, tractar aquesta



experiència equival a parlar
principalment de la santa litúrgia
com a lloc privilegiat on viure
aquesta passió del que és diví, una
cosa que per als cristians no és
opcional ni irrellevant, ja que ser
contemplatius al mig del món
requereix créixer al caliu de la
Paraula de Déu i de la litúrgia.

Experimentar l’“avui” de la
salvació

Llavors, és possible “fregar” Crist
avui, després de la seva ascensió al
cel? Per donar resposta a aquesta
qüestió ajuda contemplar un
passatge del llibre de l’Èxode en què
es descriu el desig de Moisès per
tenir una experiència més íntima de
Déu: «Llavors Moisès va dir: —
Deixa’m contemplar, si et plau, la
teva glòria El Senyor li va respondre:
Jo faré passar davant teu tota la
meva bondat (...). No podràs veure la
meva cara, perquè el qui em veu no



pot continuar vivint.» Sent Déu
infinit, és impossible per a l’home
abraçar-ne l’excelsitud; no obstant
això, el Senyor afegeix: «quan
passarà la meva glòria, t’amagaré en
una esquerda de la roca i et taparé
amb la mà fins que jo hagi passat.
Després retiraré la meva mà i em
podràs veure d’esquena» (Ex 33,
18-23). Participar en les accions
sagrades de l’Església es podria
comparar amb aquesta esquerda des
de la qual es poden contemplar les
sagrades espècies, que –sense ser
l’esquena de Déu– són el sagrament
del seu veritable Cos i de la seva
veritable Sang.

Un altre text que recull una
experiència significativa és el
passatge de la dona amb
hemorràgies. Aquella dona toca amb
fe l’orla de la capa de Crist i la força
del Senyor la cura de la seva
prolongada malaltia. Crida l’atenció
que la làmina que el Catecisme de



l’Església Catòlica escull per iniciar
l’exposició sobre la litúrgia i els
sagraments sigui la representació
més antiga del passatge de la dona
amb hemorràgies a les catacumbes
de sant Marcel·lí i sant Pere. Per quin
motiu es tria aquesta imatge? La raó
rau en el fet que els sagraments de
l’Església continuen ara l’obra de
salvació que Crist va realitzar durant
la seva vida terrena. Els sagraments
són com forces que surten del Cos de
Crist per donar-nos la nova vida de
Crist.[3] Ho ensenyava sant Ambròs
amb termes molt vius i realistes: «Oh,
Crist, a qui trobo viu en els teus
sagraments».[4] Els termes clau
d’aquesta frase són “viu” i
“sagraments”. El primer fa referència
a la compareixença del Ressuscitat, a
la seva presència real; el segon
al·ludeix a les celebracions
litúrgiques. I Ambròs enllaça les dues
realitats amb el verb trobar. En les
celebracions es produeix la trobada
entre Crist i l’Església. Per això, és



possible experimentar, aquí i ara, el
mateix poder diví del Fill de Déu,
que, transcendint la distància
geogràfica i temporal, salva l’home
completament quan l’Església
celebra la litúrgia de cadascun dels
sagraments.

I en els sagraments el que veiem
materialment és aigua, pa, vi, oli, la
llum, la creu...; observem uns gestos i
escoltem unes paraules. Són gestos i
paraules que Jesús, quan va prendre
la nostra naturalesa —quan es va
encarnar—, va assumir per fer-s’hi
present a fi de continuar curant,
perdonant o ensenyant.[5] És una
lògica que costa d’entendre, com li
costava a Felip, i per això el Senyor
l’ha d’ajudar a comprendre-ho amb
una reprensió afectuosa: «Felip, qui
m’ha vist a mi ha vist el Pare» (Jn 14,
9). I això no és una cosa que Crist
decideixi, sinó una cosa que Crist és.
Que Ell sigui el gran Sagrament no
prové de la seva voluntat, sinó del



seu ésser, de la seva ontologia.
Derivadament, l’Església és
sagrament de Crist i els sagraments
són sagraments de l’Església. S’ha dit
pedagògicament —amb les
limitacions d’un exemple— que quan
es tracta d’agafar un objecte, el cap
(Crist) envia una ordre al braç
(l’Església) perquè els dits (els
sagraments) l’agafin. Són els
sagraments, l’organisme sacramental
de l’Església.

Un contacte sacramental

La segona pregunta plantejava quin
tipus de contacte és el que s’estableix
entre Crist i nosaltres. En la fe de
l’Església, aquest contacte s’anomena
mistèric o sacramental, la qual cosa
vol dir que es produeix mitjançant
un règim de signes i símbols.

La comunicació del misteri de Crist a
nosaltres es fa a través de
mediacions simbòliques, que són els
ritus del culte cristià: la celebració



del baptisme, de l’Eucaristia, del
matrimoni... Tot té un significat en
l’univers simbòlic de la litúrgia, tota
ella manifesta la fe. Els sagraments
s’anomenen sagraments de la fe.

La litúrgia és una membrana subtil
que posa en relació el misteri de Déu
i el misteri de l’home. Aquesta
membrana és una membrana de
símbols. L’espai d’una catedral,
ermita o oratori; el temps de l’aurora
o de l’ocàs, de Nadal o de Quaresma;
els textos de la Bíblia i les oracions
del Missal; els gestos d’adorar de
genolls o de rebre la cendra; la
comunitat reunida entorn de l’altar;
els cants i les aclamacions, les llums i
els colors, les aromes i els sabors...,
tots aquests —i molts d’altres— són
els símbols cristians en la celebració
dels quals reverbera la insondable
transcendència de Déu, el poder del
seu amor salvífic. Aquests símbols
són com fissures a través de les quals
l’Etern il·lumina la nostra



quotidianitat fins que ens fa homes i
dones dignes de «servir-lo a la seva
presència».[6] Per mitjà d’aquests,
Déu permet que pregustem la litúrgia
del Jerusalem del cel. Participar-hi
definitivament serà un dia la
consumació definitiva de la nostra
vocació baptismal.

La connaturalitat amb els símbols de
la litúrgia és patrimoni dels cristians.
Així com una mare no avicia el seu
fill mitjançant l’ús exclusiu de
paraules, sinó per mitjà d’una
gamma rica de codis materns de
comunicació, també la celebració
litúrgica convida el cristià a
participar en l’acció sagrada amb
totes les possibilitats de la seva
sensibilitat, amb l’ànima i amb el cos,
amb tots els seus sentits: aclama la
Paraula de Déu, venera el santíssim
Sagrament, canta els himnes amb
què els Àngels lloen Déu, ofereix
encens, assaboreix el pa i el vi
consagrats, guarda silenci...



D’aquesta manera, els signes del
misteri de Crist ens duen com agafats
de la mà al misteri de Crist i llavors
tot el pes de veritat, que té aquest
misteri, el percebem en el que
envolta els ritus que el celebren.

I, a més de la connaturalitat, l’estima.
Estimem els vels humils rere els
quals el Ressuscitat manifesta i
oculta la seva presència. En aquest
sentit, era sant Agustí qui confessava:
«Però jo que no era humil, no tenia a
Jesús humil com a Mestre, ni sabia de
què podria ser mestra la seva
flaquesa».[7]

El realisme sacramental

Al començament ens preguntàvem
també: Amb quant de realisme? Hem
d’esmentar també el realisme
sacramental si volem respondre la
pregunta de fins a quin punt aquest
frec, aquest contacte amb Crist és
veritable. Realisme sacramental vol
dir que, en participar en la litúrgia,



rebem la realitat divina a través dels
signes de l’Església. Els signes i
símbols litúrgics estan plens
d’aquesta realitat, sobretot en
l’Eucaristia. Dir que el contacte entre
Crist i l’Església és sagramental no
disminueix pas la realitat neta
d’aquest contacte.

El substantiu contacte és un terme
que trobem a les antigues fonts
litúrgiques: «Oh, Déu, que en la
participació del teu sagrament
arribes fins a nosaltres (contingis)»,
és a dir, entres en contacte amb
nosaltres, t’apropes fins que ens
agafes.[8] Déu contacta amb
nosaltres i nosaltres contactem amb
Déu per mitjà de la participació en el
misteri celebrat. Contactes físics amb
el Senyor els van tenir sant Tomàs, la
dona amb hemorràgies o els
leprosos; en nosaltres, aquests
contactes són ara sacramentals. No es
tracta d’imaginar el passat com una
cosa que ara és present només per a



la fe dels creients. La litúrgia no diu: 
això simbolitza, imagina..., sinó que
afirma: això és. No és un mer
enunciat, és una notícia! És un
esdeveniment real.

Els Pares de l’Església van subratllar
aquest realisme del misteri
sacramental i ho han mostrat per
mitjà d’expressions, com en el cas del
Papa sant Lleó Magne, qui,
comentant els efectes del baptisme
sobre qui el rep, afirma: «el cos del
batejat és carn del Crucificat».[9]
Fruit del punyent realisme
sacramental, que batega en aquesta
expressió, és l’obertura immediata
d’un gran horitzó en la comprensió
de qui és un cristià: una identitat que
inclou dimensions que van des del
valor sagrat del seu cos, fins a
l’esperança de glòria amb què serà
revestit; des de la seva condició de
concorporal amb Crist, fins a la
santedat de les relacions esposalles
(cf. Ef 3, 6). Són valors insospitats



que, en brollar de la font inesgotable
que ofereix l’Església en els seus
sagraments, enalteixen fins a
l’extrem la condició humana del
batejat.

D’altra banda, en la tensió per narrar
el misteri, els llenguatges no
s’exclouen, sinó que es
complementen mútuament, i per
això la litúrgia sap intuir quan és el
moment de la paraula, quan el del
cant o del silenci, quan és el moment
del gest o quan el de l’adoració; però
sempre és moment de l’art, ja que,
com que Déu és l’eterna Bellesa, el
seu esdeveniment sagramental —la
litúrgia— es constitueix en art de les
arts. En aquesta, la veritat i el bé es
mostren envoltats de la bellesa i, per
això, el decòrum i el bon gust
compareixen sempre perquè són
elements estructurants de l’acció
sagrada. L’experiència de Déu
discorre a través d’aquesta via
pulchritudinis, que és la celebració,



cadascuna de les quals és un
esdeveniment d’alta envergadura
estètica.

Per tal que la remissió que fan els
ritus al plus de significat sigui
notòria, fan falta celebracions que
irradiïn veritat i senzillesa,
autenticitat i dignitat. La celebració
es fa en la solemnitat del que és
senzill. Tot el que hi intervé no pot
ser prosaic, ni sumptuós, sinó límpid,
noble i de bon gust. Són les qualitats
del decòrum amb què l’Esposa
dedica el seu humil homenatge a
l’Espòs, la seva estima al que celebra:
l’amor salvífic desbordant de la santa
Trinitat.

Félix María Arocena

[1] Sant Pau VI, Homilía durante un
viaje pastoral a Manila, 29.XI.1970.



[2] Sant Josepmaria, notes d’una
meditació, 12.IV.1937. A: Crecer para
adentro, p. 50 (AGP, Biblioteca, P12).
Aquest prelat era el beat Manuel
González, que havia ocupat la seu de
Màlaga, i va ser canonitzat l’any
2016.

[3] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1066.

[4] Sant Ambròs, Apologia prophetæ
David 1, 2.

[5] Sant Josepmaria recordava
l’ensenyament dels Pares quan deien
que els sagrament són “empremtes
de l’encarnació del Verb” (cf. Sant
Josepmaria Escrivá. Estimar el món
apassionadament).

[6] Missal Romà, Pregària Eucarística
II.

[7] Sant Agustí, Confessions, 7, 18.



[8] Cf. Sacramentario Veronense 1256.
El verb llatí contingo és un compost
de tango (cum-tango), que vol dir
“tocar”; contingere remet a “con-
tactar”.

[9] Sant Lleó Magne, Sermo 70, 4:
“corpus regenerati fit caro Crucifixi”.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/entre-deu-i-jo-
liturgia-i-sagraments/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/entre-deu-i-jo-liturgia-i-sagraments/
https://opusdei.org/ca/article/entre-deu-i-jo-liturgia-i-sagraments/
https://opusdei.org/ca/article/entre-deu-i-jo-liturgia-i-sagraments/

	La llum de la fe (XVI): Entre Déu i jo? Litúrgia i sagraments

