
opusdei.org

Encíclica «Laudato
si'»: audiollibre i
llibre electrònic

El Papa Francesc convida a
viure la Setmana Laudato si'
2021 que tindrà lloc del 16 al 25
de maig i d'aquesta manera
recordar el 5è aniversari de la
seva encíclica sobre ecologia.
Amb aquest motiu t'oferim
l'àudio i el llibre electrònic de la
Carta Encíclica «Laudato si'» del
Sant Pare.

25/04/2022



Escolta la lectura completa de
l'Encíclica «Laudato si'» (04:39:00)

Disponible també a ivoox i Spotify

Carta encíclica Laudato si' del
Sant Pare Francesc sobre la cura
de la casa de tots

1. «Laudato si', mi Signore» - «Lloat
sigueu, Senyor meu», cantava sant
Francesc d'Assís. En aquest formós
càntic ens recordava que la nostra
casa de tots és també com una
germana, amb la qual compartim
l'existència, i com una mare bella
que ens acull entre els seus braços:
«Lloat sigueu, Senyor meu, per la
nostra germana terra, la qual ens
sosté, i governa i produeix diversos
fruits amb acolorides flors i herbes».
[1]

2. Aquesta germana clama pel dany
que li provoquem a causa de l'ús

https://go.ivoox.com/rf/69822332
https://open.spotify.com/episode/2jtwt2mKlGbcFaOluPf6jW?si=d6oxBMjkS0e6dGwcVtPokA


irresponsable i de l'abús dels béns
que Déu hi ha posat. Hem crescut
pensant que érem els seus
propietaris i dominadors, autoritzats
a espoliar-la. La violència que hi ha
en el cor humà, ferit pel pecat, també
es manifesta en els símptomes de
malaltia que advertim en el sòl, en
l'aigua, en l'aire i en els éssers
vivents. Per això, entre els pobres
més abandonats i maltractats, hi ha
la nostra oprimida i devastada terra,
que «gemega i sofreix dolors de
part» (Rm 8,22). Oblidem que
nosaltres mateixos som terra (cf. Gn
2,7). El nostre propi cos està
constituït pels elements del planeta,
el seu aire és el que ens dóna l'alè i la
seva aigua ens vivifica i restaura.

Res d'aquest món no ens resulta
indiferent

3. Fa més de cinquanta anys, quan el
món estava vacil·lant al fil d'una crisi
nuclear, el sant papa Joan XXIII va



escriure una encíclica en la qual no
es conformava rebutjant una guerra,
sinó que volgué transmetre una
proposta de pau. Adreçà el seu
missatge Pacem in terris a tot el «món
catòlic», però hi afegia «i a tots els
homes de bona voluntat». Ara,
davant la deterioració ambiental
global, vull adreçar-me a cada
persona que habita aquest planeta.
En la meva exhortació Evangelii
gaudium, vaig escriure als membres
de l'Església amb vista a mobilitzar
un procés de reforma missionera
encara pendent. En aquesta
encíclica, intento especialment
entrar en diàleg amb tothom a
propòsit de la nostra casa de tots.

4. Vuit anys després de Pacem in
terris, en 1971, el beat papa Pau VI es
va referir a la problemàtica
ecològica, presentant-la com una
crisi, que és «una conseqüència
dramàtica» de l'activitat
descontrolada de l'ésser humà: «A



causa d'una explotació inconsiderada
de la natura, [l'ésser humà] corre el
risc de destruir-la i de ser al seu torn
víctima d'aquesta degradació».[2]
També va parlar a la FAO sobre la
possibilitat d'una «catàstrofe
ecològica sota l'efecte de l'explosió de
la civilització industrial», subratllant
la «urgència i la necessitat d'un canvi
radical en el comportament de la
humanitat», perquè «els progressos
científics més extraordinaris, les
proeses tècniques més sorprenents,
el creixement econòmic més
prodigiós, si no van acompanyats per
un autèntic progrés social i moral, es
giren en definitiva contra l'home».[3]

5. Sant Joan Pau II es va ocupar
d'aquest tema amb un interès cada
vegada més gran. En la seva primera
encíclica, advertí que l'ésser humà
sembla «no percebre altres
significats en el seu ambient natural,
sinó solament aquells que serveixen
els fins d'un ús immediat i consum».



[4] Successivament va cridar a una 
conversió ecològica global.[5] Però al
mateix temps féu notar que es fa poc
esforç per «salvaguardar les
condicions morals d'una autèntica 
ecologia humana».[6] La destrucció
de l'ambient humà és una cosa molt
seriosa, perquè Déu no sols va
encomanar el món a l'ésser humà,
sinó que la seva pròpia vida és un do
que ha de ser protegit de diverses
formes de degradació. Tota pretensió
de cuidar i millorar el món suposa
canvis profunds en «els estils de vida,
els models de producció i de consum,
les estructures consolidades de poder
que regeixen avui la societat».[7]
L'autèntic desenvolupament humà
posseeix un caràcter moral i suposa
el ple respecte a la persona humana,
però també ha de prestar atenció al
món natural i «tenir en compte la
naturalesa de cada ésser i la seva
mútua connexió en un sistema
ordenat».[8] Per tant, la capacitat de
transformar la realitat que té l'ésser



humà ha de desenvolupar-se sobre la
base de la donació originària de les
coses per part de Déu.[9]

6. El meu predecessor Benet XVI va
renovar la invitació a «eliminar les
causes estructurals de les disfuncions
de l'economia mundial i corregir els
models de creixement que semblen
incapaços de garantir el respecte del
medi ambient».[10] Va recordar que
el món no pot ser analitzat solament
aïllant-ne un dels aspectes, perquè
«el llibre de la natura és un i
indivisible», i inclou l'ambient, la
vida, la sexualitat, la família, les
relacions socials, etc. Per consegüent,
«la degradació de la natura està
estretament unida a la cultura que
modela la convivència humana».[11]
El papa Benet ens va proposar de
reconèixer que l'ambient natural és
ple de ferides produïdes pel nostre
comportament irresponsable. També
l'ambient social té les seves ferides.
Però totes elles es deuen en el fons al



mateix mal, és a dir, a la idea que no
existeixen veritats indiscutibles que
guiïn les nostres vides, per la qual
cosa la llibertat humana no té límits.
S'oblida que «l'home no és solament
una llibertat que ell es crea per si sol.
L'home no es crea a si mateix. És
esperit i voluntat, però també
natura».[12] Amb paternal
preocupació, ens va invitar a
prendre consciència que la creació es
veu perjudicada «allà on nosaltres
mateixos som les darreres instàncies,
allà on el conjunt és simplement una
propietat nostra i el consum és tan
sols per a nosaltres mateixos. El
malbaratament de la creació
comença allà on no reconeixem ja
cap instància per damunt de
nosaltres, sinó que només ens veiem
a nosaltres mateixos».[13]

Units per una mateixa preocupació

7. Aquestes aportacions dels Papes
recullen la reflexió d'innombrables



científics, filòsofs, teòlegs i
organitzacions socials que han
enriquit el pensament de l'Església
sobre aquestes qüestions. Però no
podem ignorar que també fora de
l'Església Catòlica, altres Esglésies i
Comunitats cristianes –com també
altres religions– han desenvolupat
una àmplia preocupació i una
valuosa reflexió sobre aquests temes
que ens preocupen a tots. Per posar
només un exemple destacable, vull
recollir breument part de l'aportació
de l'estimat patriarca ecumènic
Bartomeu, amb qui compartim
l'esperança de la comunió eclesial
plena.

8. El patriarca Bartomeu s'ha referit
particularment a la necessitat que
cadascú es penedeixi de les seves
pròpies maneres de danyar el
planeta, perquè, «en la mesura en
què tots generem petits danys
ecològics», som cridats a reconèixer
«la nostra contribució –petita o gran–



a la desfiguració i destrucció de la
creació».[14] Sobre aquest punt ell
s'ha expressat repetidament d'una
manera ferma i estimulant, invitant-
nos a reconèixer els pecats contra la
creació: «Que els éssers humans
destrueixin la diversitat biològica en
la creació divina; que els éssers
humans degradin la integritat de la
terra i contribueixin al canvi
climàtic, despullant la terra dels seus
boscos naturals o destruint-ne les
zones humides; que els éssers
humans contaminin les aigües, el sòl,
l'aire. Tots aquests són pecats».[15]
Perquè «un crim contra la natura és
un crim contra nosaltres mateixos i
un pecat contra Déu».[16]

9. Al mateix temps, Bartomeu va
cridar l'atenció sobre les arrels
ètiques i espirituals dels problemes
ambientals, que ens inviten a trobar
solucions no sols en la tècnica sinó
en un canvi de l'ésser humà, perquè
altrament afrontaríem només els



símptomes. Ens proposà de passar
del consum al sacrifici, de l'avidesa a
la generositat, del malbaratament a
la capacitat de compartir, en una
ascesi que «significa aprendre a
donar, i no simplement renunciar. És
una manera d'estimar, de passar de
mica en mica del que jo vull al que
necessita el món de Déu. És
alliberament de la por, de l'avidesa,
de la dependència».[17] Els cristians,
a més, som cridats a «acceptar el
món com a sagrament de comunió,
com a manera de compartir amb Déu
i amb el proïsme en una escala
global. És la nostra humil convicció
que el diví i l'humà es troben en el
més petit detall contingut en els
vestits sense costures de la creació de
Déu, fins en el darrer gra de pols del
nostre planeta».[18]

Sant Francesc d'Assís

10. No vull desenvolupar aquesta
encíclica sense acudir a un model



bell que pot motivar-nos. Vaig
prendre el seu nom com a guia i com
a inspiració en el moment de la meva
elecció com a Bisbe de Roma. Crec
que Francesc és l'exemple per
excel·lència de la cura del que és
feble i d'una ecologia integral,
viscuda amb alegria i autenticitat. És
el sant patró de tots els qui estudien i
treballen entorn de l'ecologia,
estimat també per molts que no són
cristians. Ell va manifestar una
atenció particular envers la creació
de Déu i envers els més pobres i
abandonats. Estimava i era estimat
per la seva alegria, el seu lliurament
generós, el seu cor universal. Era un
místic i un pelegrí que vivia amb
simplicitat i en una meravellosa
harmonia amb Déu, amb els altres,
amb la natura i amb ell mateix. En ell
s'adverteix fins a quin punt són
inseparables la preocupació per la
natura, la justícia envers els pobres,
el compromís amb la societat i la pau
interior.



11. El seu testimoniatge ens mostra
també que una ecologia integral
requereix obertura envers categories
que transcendeixen el llenguatge de
les matemàtiques o de la biologia, i
ens connecten amb l'essència del que
és humà. Tal com succeeix quan ens
enamorem d'una persona, cada
vegada que ell mirava el sol, la lluna
o els animalons, la seva reacció era
cantar, incorporant en la seva
lloança les altres criatures. Ell
entrava en comunicació amb totes
les coses creades, i fins predicava a
les flors «invitant-les a lloar el
Senyor, com si gaudissin del do de la
raó».[19] La seva reacció era molt
més que una valoració intel·lectual o
un càlcul econòmic, perquè per a ell
qualsevol criatura era una germana,
unida a ell amb llaços d'afecte. Per
això se sentia cridat a tenir cura de
tot el que existeix. El seu deixeble
sant Bonaventura deia d'ell que, «ple
de la major tendresa en considerar
l'origen comú de totes les coses,



donava a totes les criatures, per més
menyspreables que semblessin, el
dolç nom de germanes».[20] Aquesta
convicció no pot ser menyspreada
com un romanticisme irracional,
perquè té conseqüències en les
opcions que determinen el nostre
comportament. Si ens acostem a la
natura i a l'ambient sense aquesta
obertura a l'estupor i a la meravella,
si ja no parlem el llenguatge de la
fraternitat i de la bellesa en la nostra
relació amb el món, les nostres
actituds seran les del dominador, del
consumidor o del mer explotador de
recursos, incapaç de posar un límit
als seus interessos immediats. En
canvi, si ens sentim íntimament units
a tot el que existeix, la sobrietat i la
cura brotaran de manera espontània.
La pobresa i l'austeritat de sant
Francesc no eren un ascetisme
merament exterior, sinó quelcom
més radical: una renúncia a
convertir la realitat en mer objecte
d'ús i de domini.



12. Per altra banda, sant Francesc,
fidel a l'Escriptura, ens proposa de
reconèixer la natura com un
esplèndid llibre en el qual Déu ens
parla i ens reflecteix quelcom de la
seva formosor i de la seva bondat: «A
través de la grandesa i de la bellesa
de les criatures, es coneix per
analogia l'autor» (Sv 13,5), i «la seva
eterna potència i divinitat es fan
visibles per a la intel·ligència a través
de les seves obres des de la creació
del món» (Rm 1,20). Per això ell
demanava que en el convent sempre
es deixés una part de l'hort sense
conrear, perquè hi cresquessin les
herbes silvestres, de manera que els
qui les admiressin poguessin elevar
el seu pensament a Déu, autor de
tanta bellesa.[21] El món és quelcom
més que un problema a resoldre, és
un misteri joiós que contemplem
amb jubilosa lloança.

La meva crida



13. El desafiament urgent de protegir
la nostra casa de tots inclou la
preocupació d'unir tota la família
humana en la recerca d'un
desenvolupament sostenible i
integral, ja que sabem que les coses
poden canviar. El Creador no ens
abandona, mai no ha fet marxa
enrere en el seu projecte d'amor, no
es penedeix pas d'haver-nos creat. La
humanitat encara posseeix la
capacitat de col·laborar per a
construir la nostra casa comuna.
Desitjo reconèixer, encoratjar i
regraciar tots els qui, en els més
variats sectors de l'activitat humana,
estan treballant per garantir la
protecció de la casa que compartim.
Mereixen una gratitud especial els
qui lluiten amb vigor per resoldre les
conseqüències dramàtiques de la
degradació ambiental en les vides
dels més pobres del món. Els joves
ens reclamen un canvi. Ells es
pregunten com és possible que es
pretengui construir un futur millor



sense pensar en la crisi de l'ambient i
en els sofriments dels exclosos.

14. Faig una invitació urgent a un
nou diàleg sobre la manera com
estem construint el futur del planeta.
Necessitem una conversa que ens
uneixi a tots, perquè el desafiament
ambiental que vivim, i les seves
arrels humanes, ens interessen i ens
impacten a tots. El moviment
ecològic mundial ja ha recorregut un
llarg i ric camí, i ha generat
nombroses agrupacions ciutadanes
que han ajudat a la conscienciació.
Lamentablement, molts esforços per
buscar solucions concretes a la crisi
ambiental solen ser frustrats no sols
pel rebuig dels poderosos, sinó
també per la falta d'interès dels
altres. Les actituds que obstrueixen
els camins de solució, fins i tot entre
els creients, van de la negació del
problema a la indiferència, la
resignació còmoda o la confiança
cega en les solucions tècniques.



Necessitem una solidaritat universal
nova. Com van dir els Bisbes de Sud-
àfrica, «es necessiten els talents i la
implicació de tothom per a reparar el
dany causat per l'abús humà a la
creació de Déu».[22] Tots podem
col·laborar com a instruments de
Déu per a la cura de la creació,
cadascú des de la seva cultura, la
seva experiència, les seves iniciatives
i les seves capacitats.

15. Espero que aquesta carta
encíclica, que s'afegeix al Magisteri
social de l'Església, ens ajudi a
reconèixer la grandesa, la urgència i
la formosor del desafiament que
se'ns presenta. En primer lloc, faré
un breu recorregut per distints
aspectes de l'actual crisi ecològica, a
fi d'assumir els millors fruits de la
recerca científica avui disponible,
deixar-nos-en tocar la profunditat i
donar una base de concreció al
recorregut ètic i espiritual que
segueix. A partir d'aquesta mirada,



reprendré algunes raons que es
desprenen de la tradició judeo-
cristiana, per tal de procurar una
major coherència en el nostre
compromís amb l'ambient. Després
intentaré arribar a les arrels de
l'actual situació, de manera que no
mirem solament els símptomes sinó
també les causes més profundes. Així
podrem proposar una ecologia que,
entre les seves distintes dimensions,
incorpori el lloc peculiar de l'ésser
humà en aquest món i les seves
relacions amb la realitat que
l'envolta. A la llum d'aquesta reflexió
voldria avançar en algunes línies
àmplies de diàleg i d'acció que
involucrin tant cada un de nosaltres
com la política internacional.
Finalment, puix que estic convençut
que tot canvi necessita motivacions i
un camí educatiu, proposaré algunes
línies de maduració humana
inspirades en el tresor de
l'experiència espiritual cristiana.



16. Si bé cada capítol posseeix la seva
temàtica pròpia i una metodologia
específica, al seu torn reprèn des
d'una nova òptica qüestions
importants abordades en els capítols
anteriors. Això passa especialment
amb alguns eixos que travessen tota
l'encíclica. Per exemple: l'íntima
relació entre els pobres i la fragilitat
del planeta, la convicció que en el
món tot està connectat, la crítica al
nou paradigma i a les formes de
poder que deriven de la tecnologia,
la invitació a buscar altres maneres
d'entendre l'economia i el progrés, el
valor propi de cada criatura, el sentit
humà de l'ecologia, la necessitat de
debats sincers i honestos, la greu
responsabilitat de la política
internacional i local, la cultura del
rebuig i la proposta d'un nou estil de
vida. Aquests temes no es tanquen ni
abandonen, sinó que són
constantment replantejats i
enriquits.



CAPÍTOL PRIMER

EL QUE ESTÀ PASSANT A LA NOSTRA
CASA

17. Les reflexions teològiques o
filosòfiques sobre la situació de la
humanitat i del món poden sonar a
missatge repetit i abstracte, si no es
presenten novament a partir d'una
confrontació amb el context actual,
en el que té d'inèdit per a la història
de la humanitat. Per això, abans de
reconèixer com la fe aporta noves
motivacions i exigències davant el
món del qual formem part, proposo
aturar-nos breument a considerar el
que està passant a la nostra casa de
tots.

18. La contínua acceleració dels
canvis de la humanitat i del planeta
s'afegeix avui a la intensificació dels
ritmes de vida i de treball, en la que
alguns anomenen «rapidació». Si bé
el canvi és part de la dinàmica dels
sistemes complexos, la velocitat que



les accions humanes li imposen avui
contrasta amb la natural lentitud de
l'evolució biològica. A això s'hi suma
el problema que els objectius
d'aquest canvi veloç i constant no
necessàriament s'orienten al bé
comú i a un desenvolupament humà,
sostenible i integral. El canvi és
quelcom desitjable, però esdevé
preocupant quan es converteix en
deterioració del món i de la qualitat
de vida de gran part de la humanitat.

19. Després d'un temps de confiança
irracional en el progrés i en la
capacitat humana, una part de la
societat està entrant en una etapa de
major consciència. S'adverteix una
creixent sensibilitat respecte a
l'ambient i a la protecció de la
natura, i creix una sincera i dolorosa
preocupació pel que està passant
amb el nostre planeta. Fem un
recorregut, que serà certament
incomplet, per aquelles qüestions
que avui ens provoquen inquietud i



que ja no podem amagar sota la
catifa. L'objectiu no és recollir
informació o saciar la nostra
curiositat, sinó prendre dolorosa
consciència, atrevir-nos a convertir
en sofriment personal allò que li
passa, al món, i així reconèixer quina
és la contribució que cadascú pot
aportar.

I. CONTAMINACIÓ I CANVI CLIMÀTIC

Contaminació, escombraries i cultura
del rebuig

20. Existeixen formes de
contaminació que afecten diàriament
les persones. L'exposició als
contaminants atmosfèrics produeix
un ampli espectre d'efectes sobre la
salut, en particular dels més pobres,
provocant milions de morts
prematures. Emmalalteixen, per
exemple, a causa de la inhalació
d'elevats nivells de fum que
procedeix dels combustibles que fan
servir per a cuinar o per a escalfar-



se. S'hi afegeix la contaminació que
afecta tothom, deguda al transport, al
fum de la indústria, als dipòsits de
substàncies que contribueixen a
l'acidificació del sòl i de l'aigua, als
fertilitzants, insecticides, fungicides,
controladors de males herbes i
agrotòxics en general. La tecnologia
que, lligada a les finances, pretén ser
l'única solució dels problemes, de fet
sol ser incapaç de veure el misteri de
les múltiples relacions que existeixen
entre les coses, i per això a vegades
resol un problema creant-ne d'altres.

21. Cal considerar també la
contaminació produïda pels residus,
incloent-hi les deixalles perilloses
presents en distints ambients. Es
produeixen centenars de milions de
tones de residus per any, molts d'ells
no biodegradables: residus
domiciliaris i comercials, residus de
demolició, residus clínics, electrònics
i industrials, residus altament tòxics i
radioactius. La terra, la nostra casa,



sembla convertir-se cada vegada més
en un immens dipòsit de porqueria.
En molts llocs del planeta, els ancians
enyoren els paisatges d'altres temps,
que ara es veuen inundats
d'escombraries. Tant els residus
industrials com els productes
químics utilitzats en les ciutats i en el
camp, poden produir un efecte de
bioacumulació en els organismes
dels pobladors de zones properes,
que s'esdevé fins i tot quan el nivell
de presència d'un element tòxic en
un lloc sigui baix. Moltes vegades es
prenen mesures només quan s'han
produït efectes irreversibles per a la
salut de les persones.

22. Aquests problemes estan
íntimament lligats a la cultura del
rebuig, que afecta tant els éssers
humans exclosos com les coses que
ràpidament es converteixen en
escombraries. Advertim, per
exemple, que la major part del paper
que es produeix es desaprofita i no es



recicla. Ens costa reconèixer que el
funcionament dels ecosistemes
naturals és exemplar: les plantes
sintetitzen nutrients que alimenten
els herbívors; aquests al seu torn
alimenten els éssers carnívors, que
proporcionen importants quantitats
de residus orgànics, els quals donen
lloc a una nova generació de
vegetals. En canvi, el sistema
industrial, al final del cicle de
producció i de consum, no ha
desenvolupat la capacitat d'absorbir i
reutilitzar residus i deixalles. Encara
no s'ha aconseguit adoptar un model
circular de producció que asseguri
recursos per a tothom i per a les
generacions futures, i que suposa
limitar al màxim l'ús dels recursos no
renovables, moderar el consum,
maximitzar l'eficiència de
l'aprofitament, reutilitzar i reciclar.
Abordar aquesta qüestió seria una
manera de contrarestar la cultura del
rebuig que acaba afectant el planeta
sencer, però observem que els



avenços en aquest sentit són encara
molt escassos.

El clima com a bé comú

23. El clima és un bé comú, de
tothom i per a tothom. A nivell
global, és un sistema complex
relacionat amb moltes condicions
essencials per a la vida humana. Hi
ha un consens científic molt
consistent que indica que ens trobem
davant un preocupant escalfament
del sistema climàtic. En les darreres
dècades, aquest escalfament ha estat
acompanyat del constant creixement
del nivell del mar, i a més és difícil
no relacionar-lo amb l'augment
d'esdeveniments meteorològics
extrems, més enllà del fet que no
pugui atribuir-se una causa
científicament determinable a cada
fenomen particular. La humanitat és
cridada a prendre consciència de la
necessitat de realitzar canvis d'estils
de vida, de producció i de consum,



per a combatre aquest escalfament o,
almenys, les causes humanes que el
produeixen o accentuen. És veritat
que hi ha altres factors (com el
vulcanisme, les variacions de l'òrbita
i de l'eix de la Terra o el cicle solar),
però nombrosos estudis científics
assenyalen que la major part de
l'escalfament global de les últimes
dècades es deu a la gran
concentració de gasos d'efecte
hivernacle (anhídrid carbònic, metà,
òxids de nitrogen i altres) emesos
sobretot a causa de l'activitat
humana. En concentrar-se en
l'atmosfera, impedeixen que la calor
dels raigs solars reflectits per la terra
es dispersi en l'espai. Això es veu
potenciat especialment pel patró de
desenvolupament basat en l'ús
intensiu de combustibles fòssils, que
constitueix el cor del sistema
energètic mundial. També hi ha
incidit l'augment en la pràctica del
canvi d'usos del sòl, principalment la
desforestació per a l'agricultura.



24. Al seu torn, l'escalfament té
efectes sobre el cicle del carboni.
Crea un cercle viciós que agreuja
encara més la situació, i que afectarà
la disponibilitat de recursos
imprescindibles com l'aigua potable,
l'energia i la producció agrícola de
les zones més càlides, i provocarà
l'extinció de part de la biodiversitat
del planeta. La fosa dels glaços polars
i de planícies d'altura amenaça amb
un alliberament d'alt risc de gas
metà, i la descomposició de la
matèria orgànica congelada podria
accentuar encara més l'emanació
d'anhídrid carbònic. Al seu torn, la
pèrdua de selves tropicals empitjora
les coses, ja que ajuden a mitigar el
canvi climàtic. La contaminació que
produeix l'anhídrid carbònic
augmenta l'acidesa dels oceans i
compromet la cadena alimentària
marina. Si l'actual tendència
continua, aquest segle podria ser
testimoni de canvis climàtics inaudits
i d'una destrucció sense precedents



dels ecosistemes, amb greus
conseqüències per a tots nosaltres. El
creixement del nivell del mar, per
exemple, pot crear situacions
d'extrema gravetat si es té en compte
que la quarta part de la població
mundial viu a la vora del mar o molt
a prop, i la major part de les
megaciutats estan situades en zones
costeres.

25. El canvi climàtic és un problema
global amb greus dimensions
ambientals, socials, econòmiques,
distributives i polítiques, i planteja
un dels principals desafiaments
actuals per a la humanitat. Els pitjors
impactes probablement recauran en
les pròximes dècades sobre els països
en desenvolupament. Molts pobres
viuen en llocs particularment
afectats per fenòmens relacionats
amb l'escalfament, i els seus mitjans
de subsistència depenen fortament
de les reserves naturals i dels serveis
ecosistèmics, com l'agricultura, la



pesca i els recursos forestals. No
tenen altres activitats financeres ni
altres recursos que els permetin
adaptar-se als impactes climàtics o
fer front a situacions catastròfiques, i
posseeixen poc accés a serveis socials
i a protecció. Per exemple, els canvis
del clima originen migracions
d'animals i vegetals que no sempre
poden adaptar-se, i això al seu torn
afecta els recursos productius dels
més pobres, els quals també es veuen
obligats a migrar amb gran incertesa
pel futur de les seves vides i dels seus
fills. És tràgic l'augment dels
migrants fugint de la misèria
empitjorada per la degradació
ambiental, que no són reconeguts
com a refugiats en les convencions
internacionals i porten el pes de les
seves vides abandonades sense cap
protecció normativa.
Lamentablement, hi ha una general
indiferència davant aquestes
tragèdies, que s'esdevenen ara
mateix en distintes parts del món. La



falta de reaccions davant aquests
drames dels nostres germans i
germanes és un signe de la pèrdua
d'aquell sentit de responsabilitat pels
nostres semblants sobre el qual es
funda tota societat civil.

26. Molts d'aquells qui tenen més
recursos i poder econòmic o polític
semblen concentrar-se sobretot a
emmascarar els problemes i a
amagar els símptomes, mirant només
de reduir alguns impactes negatius
del canvi climàtic. Però molts
símptomes indiquen que aquests
efectes podran ser cada vegada
pitjors si continuem amb els actuals
models de producció i de consum.
Per això s'ha tornat urgent i imperiós
el desenvolupament de polítiques
perquè en els pròxims anys l'emissió
d'anhídrid carbònic i d'altres gasos
altament contaminants sigui reduïda
dràsticament, per exemple,
reemplaçant la combustió de
combustibles fòssils i desenvolupant



fonts d'energia renovable. En el món
hi ha un nivell exigu d'accés a
energies netes i renovables. Encara
és necessari desenvolupar
tecnologies adequades d'acumulació.
Tanmateix, en alguns països s'han
donat avenços que comencen a ser
significatius, encara que estan lluny
d'aconseguir una proporció
important. També hi ha hagut
algunes inversions en formes de
producció i de transport que
consumeixen menys energia i
requereixen menys quantitat de
matèria primera, així com en formes
de construcció o de sanejament
d'edificis per a millorar-ne
l'eficiència energètica. Però aquestes
bones pràctiques estan lluny de
generalitzar-se.

II. LA QÜESTIÓ DE L'AIGUA

27. Altres indicadors de la situació
actual tenen a veure amb
l'esgotament dels recursos naturals.



Coneixem bé la impossibilitat de
sostenir l'actual nivell de consum
dels països més desenvolupats i dels
sectors més rics de les societats, on
l'hàbit de gastar i llençar assoleix
nivells inaudits. Ja s'han superat
certs límits màxims d'explotació del
planeta sense que hàgim resolt el
problema de la pobresa.

28. L'aigua potable i neta representa
una qüestió de primera importància,
perquè és indispensable per a la vida
humana i per a sustentar els
ecosistemes terrestres i aquàtics. Les
fonts d'aigua dolça abasten sectors
sanitaris, agropecuaris i industrials.
El proveïment d'aigua va restar
relativament constant durant molt
temps, però ara en molts llocs la
demanda supera l'oferta sostenible,
amb greus conseqüències a curt i
llarg termini. Grans ciutats que
depenen d'un important nivell
d'emmagatzemament d'aigua
sofreixen períodes de disminució del



recurs, que en els moments crítics no
s'administra sempre amb una
adequada governança i amb
imparcialitat. La pobresa de l'aigua
social es dóna especialment a l'Àfrica,
on grans sectors de la població no
accedeixen a l'aigua potable segura o
pateixen secades que dificulten la
producció d'aliments. En alguns
països hi ha regions amb aigua
abundant i al mateix temps altres
que pateixen greu escassesa.

29. Un problema particularment
seriós és el de la qualitat de l'aigua
disponible per als pobres, que
provoca moltes morts cada dia. Entre
els pobres són freqüents malalties
relacionades amb l'aigua, incloent-hi
les causades per microorganismes i
per substàncies químiques. La
diarrea i el còlera, que es relacionen
amb serveis higiènics i proveïment
d'aigua inadequats, són un factor
significatiu de sofriment i de
mortalitat infantil. Les aigües



subterrànies en molts llocs estan
amenaçades per la contaminació que
produeixen algunes activitats
extractives, agrícoles i industrials,
sobretot en països on no hi ha una
reglamentació i controls suficients.
No pensem solament en els
abocaments de les fàbriques. Els
detergents i productes químics que fa
servir la població en molts llocs del
món continuen vessant-se en rius,
llacs i mars.

30. Mentre es deteriora constantment
la qualitat de l'aigua disponible, en
alguns llocs avança la tendència a
privatitzar aquest recurs escàs,
convertit en mercaderia que es
regula per les lleis del mercat. En
realitat, l'accés a l'aigua potable i
segura és un dret humà bàsic,
fonamental i universal, perquè
determina la sobrevivència de les
persones, i per tant és condició per a
l'exercici dels altres drets humans.
Aquest món té un greu deute social



amb els pobres que no tenen accés a
l'aigua potable, perquè això és negar-
los el dret a la vida radicat en la seva
dignitat inalienable. Aquest deute se
salda en part amb més aportacions
econòmiques per a proveir d'aigua
neta i sanejament els pobles més
pobres. Però s'adverteix un
malbaratament d'aigua no sols en
països desenvolupats, sinó també en
aquells menys desenvolupats que
posseeixen grans reserves. Això
mostra que el problema de l'aigua és
en part una qüestió educativa i
cultural, perquè no hi ha consciència
de la gravetat d'aquestes conductes
en un context de gran desigualtat.

31. Una major escassetat d'aigua
provocarà l'augment del cost dels
aliments i de distints productes que
depenen del seu ús. Alguns estudis
han alertat sobre la possibilitat de
sofrir una escassesa aguda d'aigua
dins de poques dècades si no s'actua
amb urgència. Els impactes



ambientals podrien afectar milers de
milions de persones, però és
previsible que el control de l'aigua
per part de grans empreses mundials
es converteixi en una de les
principals fonts de conflictes
d'aquest segle.[23]

III. PÈRDUA DE BIODIVERSITAT

32. Els recursos de la terra també són
actualment depredats a causa de
formes immediatistes d'entendre
l'economia i l'activitat comercial i
productiva. La pèrdua de selves i
boscos implica al mateix temps la
pèrdua d'espècies que podrien
significar en el futur recursos
summament importants, no sols per
a l'alimentació, sinó també per a la
curació de malalties i per a múltiples
serveis. Les diverses espècies
contenen gens que poden ser
recursos clau per a resoldre en el
futur alguna necessitat humana o per
a regular algun problema ambiental.



33. Però no n'hi ha prou de pensar en
les distintes espècies sols com a
eventuals «recursos» explotables,
oblidant que tenen un valor en elles
mateixes. Cada any desapareixen
milers d'espècies vegetals i animals
que ja no podrem conèixer, que els
nostres fills ja no podran veure,
perdudes per sempre. La immensa
majoria s'extingeixen per raons que
tenen a veure amb alguna acció
humana. Per la nostra causa, milers
d'espècies ja no donaran glòria a Déu
amb la seva existència ni podran
comunicar-nos el seu propi missatge.
No hi tenim dret.

34. Potser ens inquieta saber de
l'extinció d'un mamífer o d'un ocell,
per la seva major visibilitat. Però per
al bon funcionament dels
ecosistemes també són necessaris els
fongs, les algues, els cucs, els
insectes, els rèptils i la innombrable
varietat de microorganismes.
Algunes espècies poc nombroses, que



solen passar desapercebudes, juguen
un rol crític fonamental per a
estabilitzar l'equilibri d'un lloc. És
veritat que l'ésser humà ha
d'intervenir quan un geosistema
entra en estat crític, però avui el
nivell d'intervenció humana en una
realitat tan complexa com la natura
és tal, que els constants desastres que
l'ésser humà ocasiona provoquen
una nova intervenció seva, de tal
manera que l'activitat humana es fa
omnipresent, amb tots els riscs que
això implica. Sol crear-se un cercle
viciós on la intervenció de l'ésser
humà per a resoldre una dificultat
moltes vegades agreuja més la
situació. Per exemple, molts ocells i
insectes que desapareixen a causa
dels agrotòxics creats per la
tecnologia són útils a la mateixa
agricultura, i la seva desaparició
haurà de ser substituïda amb una
altra intervenció tecnològica que
potser portarà nous efectes nocius.
Són lloables i a vegades admirables



els esforços de científics i tècnics que
miren d'aportar solucions als
problemes creats per l'ésser humà.
Però observant el món advertim que
aquest nivell d'intervenció humana,
sovint al servei de les finances i del
consumisme, fa que la terra en què
vivim en realitat es torni menys rica i
bella, cada vegada més limitada i
grisa, mentre que al mateix temps el
desenvolupament de la tecnologia i
de les ofertes de consum continua
avançant sense límit. D'aquesta
manera, sembla que pretenguéssim
substituir una bellesa irreemplaçable
i irrecuperable, per una altra creada
per nosaltres.

35. Quan s'analitza l'impacte
ambiental d'alguna iniciativa, se sol
posar atenció en els efectes sobre el
sòl, l'aigua i l'aire, però no sempre
s'hi inclou un estudi acurat sobre
l'impacte en la biodiversitat, com si
la pèrdua d'algunes espècies o de
grups animals o vegetals fos una cosa



de poca rellevància. Les carreteres,
els nous conreus, els tancats amb
filat, els embassaments i altres
construccions, van prenent possessió
dels hàbitats i a vegades fragmenten
de tal manera que les poblacions
d'animals ja no poden migrar ni
desplaçar-se lliurement, talment que
algunes espècies entren en perill
d'extinció. Existeixen alternatives
que almenys mitiguen l'impacte
d'aquestes obres, com la creació de
corredors biològics, però en pocs
països s'adverteix aquesta cura i
aquesta previsió. Quan s'exploten
comercialment algunes espècies, no
sempre s'estudia la seva forma de
creixement per a evitar-ne la
disminució excessiva amb el
consegüent desequilibri de
l'ecosistema.

36. La cura dels ecosistemes suposa
una mirada que vagi més enllà del
que és immediat, perquè quan
només es busca un rèdit econòmic



ràpid i fàcil, a ningú no li interessa
realment la seva preservació. Però el
cost dels danys que s'ocasionen per
la descurança egoista és moltíssim
més alt que el benefici econòmic que
es pugui obtenir. En el cas de la
pèrdua o el dany greu d'algunes
espècies, estem parlant de valors que
excedeixen tot càlcul. Per això,
podem ser testimonis muts de
gravíssimes injustícies quan hom
pretén obtenir importants beneficis
fent pagar a la resta de la humanitat,
present i futura, els altíssims costos
de la degradació ambiental.

37. Alguns països han avançat en la
preservació eficaç de certs llocs i
zones –a la terra i en els oceans– on
es prohibeix tota intervenció
humana que pugui modificar-ne la
fesomia o alterar-ne la constitució
original. En la protecció de la
biodiversitat, els especialistes
insisteixen en la necessitat de posar
especial atenció en les zones més



riques en varietat d'espècies, en
espècies endèmiques, poc freqüents
o amb menor grau de protecció
efectiva. Hi ha llocs que requereixen
una cura particular per la seva
enorme importància per a
l'ecosistema mundial, o que
constitueixen importants reserves
d'aigua i així asseguren altres formes
de vida.

38. Esmentem, per exemple, aquests
pulmons del planeta reblerts de
biodiversitat que són l'Amazònia i la
conca fluvial del Congo, o els grans
aqüífers i les glaceres. No s'ignora la
importància d'aquests llocs per a la
totalitat del planeta i per al futur de
la humanitat. Els ecosistemes de les
selves tropicals tenen una
biodiversitat amb una complexitat
enorme, quasi impossible de
reconèixer integralment, però quan
aquestes selves són cremades o
arrasades per a desenvolupar-hi
conreus, en pocs anys es perden



innombrables espècies, quan no es
converteixen en àrids deserts.
Tanmateix, un delicat equilibri
s'imposa a l'hora de parlar sobre
aquests llocs, perquè tampoc no es
poden ignorar els enormes interessos
econòmics internacionals que, sota el
pretext de cuidar-los, poden
atemptar contra les sobiranies
nacionals. De fet, existeixen
«propostes d'internacionalització de
l'Amazònia, que només serveixen els
interessos econòmics de les
corporacions transnacionals».[24] És
lloable la tasca d'organismes
internacionals i d'organitzacions de
la societat civil que sensibilitzen les
poblacions i cooperen críticament,
fins i tot fent servir legítims
mecanismes de pressió, perquè cada
govern compleixi el seu propi i
indelegable deure de preservar
l'ambient i els recursos naturals del
seu país, sense vendre's a interessos
espuris locals o internacionals.



39. El reemplaçament de la flora
silvestre per àrees forestades amb
arbres, que generalment són
monocultures, tampoc no sol ser
objecte d'una adequada anàlisi.
Perquè pot afectar greument una
biodiversitat que no és albergada per
les noves espècies que s'hi
implanten. També els aiguamolls,
que són transformats en terreny de
conreu, perden l'enorme
biodiversitat que acollien. En algunes
zones costaneres, és preocupant la
desaparició dels ecosistemes
constituïts per manglars.

40. Els oceans no sols contenen la
major part de l'aigua del planeta,
sinó també la major part de la vasta
varietat d'ésser vivents, molts d'ells
encara desconeguts per a nosaltres i
amenaçats per diverses causes.
D'altra banda, la vida en els rius,
llacs, mars i oceans, que alimenta
gran part de la població mundial, es
veu afectada pel descontrol en



l'extracció dels recursos pesquers,
que provoca disminucions dràstiques
d'algunes espècies. Encara continuen
desenvolupant-se formes selectives
de pesca que malbaraten gran part
de les espècies recollides. Estan
especialment amenaçats organismes
marins que no tenim en compte, com
certes formes de plàncton que
constitueixen un component molt
important en la cadena alimentària
marina, i de les quals depenen, en
definitiva, espècies que fem servir
per a alimentar-nos.

41. Endinsant-nos en els mars
tropicals i subtropicals, trobem les
barreres de corall, que equivalen a
les grans selves de la terra, perquè
hostatgen aproximadament un milió
d'espècies, incloent-hi peixos, crancs,
mol·luscs, esponges, algues, etc.
Moltes de les barreres de corall del
món avui ja són estèrils o estan en
continu estat de declinació: «Qui ha
convertit el meravellós món marí en



cementiris subaquàtics despullats de
vida i de color?».[25] Aquest
fenomen es deu en gran part a la
contaminació que arriba al mar com
a resultat de la desforestació, de les
monocultures agrícoles, dels
vessaments industrials i de mètodes
destructius de pesca, especialment
els que fan servir cianur i dinamita.
S'agreuja per l'augment de la
temperatura dels oceans. Tot això
ens ajuda a adonar-nos que
qualsevol acció sobre la natura pot
tenir conseqüències que no advertim
a simple vista, i que certes formes
d'explotació de recursos es fan a
costa d'una degradació que finalment
arriba fins al fons dels oceans.

42. És necessari invertir molt més en
recerca per a entendre més bé el
comportament dels ecosistemes i
analitzar adequadament les diverses
variables d'impacte de qualsevol
modificació important de l'ambient.
Com que totes les criatures estan



connectades, cada una ha de ser
valorada amb afecte i admiració, i
tots els éssers ens necessitem els uns
als altres. Cada territori té una
responsabilitat en la protecció
d'aquesta família, per la qual cosa
hauria de fer un acurat inventari de
les espècies que alberga amb vista a
desenvolupar programes i estratègies
de protecció, vigilant amb especial
preocupació les espècies en vies
d'extinció.

IV. DETERIORACIÓ DE LA QUALITAT
DE LA VIDA HUMANA I
DEGRADACIÓ SOCIAL

43. Si tenim en compte que l'ésser
humà també és una criatura d'aquest
món, que té dret a viure i a ser feliç, i
que a més té una dignitat
especialíssima, no podem deixar de
considerar els efectes de la
degradació ambiental, de l'actual
model de desenvolupament i de la



cultura del rebuig en la vida de les
persones.

44. Avui advertim, per exemple, el
creixement desmesurat i desordenat
de moltes ciutats que s'han fet
insalubres per a viure-hi, a causa no
solament de la contaminació
originada per les emissions tòxiques,
sinó també del caos urbà, dels
problemes del transport, i de la
contaminació visual i acústica.
Moltes ciutats són grans estructures
ineficients que gasten energia i aigua
en excés. Hi ha barris que, encara
que hagin estat construïts
recentment, estan congestionats i
desordenats, sense espais verds
suficients. No és propi d'habitants
d'aquest planeta viure cada vegada
més inundats de ciment, asfalt, vidre
i metalls, privats del contacte físic
amb la natura.

45. En alguns llocs, rurals i urbans, la
privatització dels espais ha fet que



l'accés dels ciutadans a zones de
particular bellesa es torni difícil. En
altres, es creen urbanitzacions
«ecològiques» només per al servei
d'uns pocs, on es procura evitar que
altres entrin a molestar una
tranquil·litat artificial. Sol trobar-se
una ciutat bella i plena d'espais verds
ben cuidats en algunes àrees
«segures», però no tant en zones
menys visibles, on viuen els
descartables de la societat.

46. Entre els components socials del
canvi global s'hi inclouen els efectes
laborals d'algunes innovacions
tecnològiques, l'exclusió social, la
injustícia en la disponibilitat i el
consum d'energia i d'altres serveis, la
fragmentació social, el creixement de
la violència i l'aparició de noves
formes d'agressivitat social, el
narcotràfic i el consum creixent de
drogues entre els més joves, la
pèrdua d'identitat. Són signes, entre
altres, que mostren que el



creixement dels darrers dos segles no
ha significat en tots els seus aspectes
un veritable progrés integral i una
millora de la qualitat de vida. Alguns
d'aquests signes són al mateix temps
símptomes d'una veritable
degradació social, d'una silenciosa
ruptura dels llaços d'integració i de
comunió social.

47. S'hi afegeixen les dinàmiques dels
mitjans de comunicació i del món
digital, que, quan es converteixen en
omnipresents, no afavoreixen el
desenvolupament d'una capacitat de
viure sàviament, de pensar en
profunditat, d'estimar amb
generositat. Els grans savis del
passat, en aquest context, correrien
el risc d'apagar la seva saviesa enmig
del soroll dispersiu de la informació.
Això ens exigeix un esforç perquè
aquests mitjans es tradueixin en un
nou desenvolupament cultural de la
humanitat i no en una deterioració
de la seva riquesa més profunda. La



veritable saviesa, producte de la
reflexió, del diàleg i del trobament
generós entre les persones, no
s'aconsegueix amb una mera
acumulació de dades que acaba
saturant i obnubilant, en una espècie
de contaminació mental. Al mateix
temps, tendeixen a reemplaçar les
relacions reals amb els altres, amb
tots els desafiaments que impliquen,
per un tipus de comunicació a través
d'internet. Això permet de
seleccionar o eliminar les relacions
segons el nostre albir, i així sol
generar-se un nou tipus d'emocions
artificials, que tenen més a veure
amb dispositius i pantalles que no
pas amb les persones i la natura. Els
mitjans actuals permeten que ens
comuniquem i que compartim
coneixements i afectes. Tanmateix, a
vegades també ens impedeixen de
prendre contacte directe amb
l'angoixa, amb el tremolor, amb
l'alegria de l'altre i amb la
complexitat de la seva experiència



personal. Per això no hauria de
cridar l'atenció que, juntament amb
l'aclaparadora oferta d'aquests
productes, es desenvolupi una
profunda i melangiosa insatisfacció
en les relacions interpersonals, o un
danyós aïllament.

V. INJUSTÍCIA PLANETÀRIA

48. L'ambient humà i l'ambient
natural es degraden junts, i no
podrem afrontar adequadament la
degradació ambiental si no prestem
atenció a causes que tenen a veure
amb la degradació humana i social.
De fet, la deterioració de l'ambient i
la de la societat afecten d'una
manera especial els més febles del
planeta: «Tant l'experiència comuna
de la vida ordinària com la recerca
científica demostren que els efectes
més greus de totes les agressions
ambientals els sofreix la gent més
pobra».[26] Per exemple,
l'esgotament de les reserves ictícoles



perjudica especialment els qui viuen
de la pesca artesanal i no tenen cap
manera de reemplaçar-la, la
contaminació de l'aigua afecta
particularment els més pobres que
no tenen possibilitat de comprar
aigua envasada, i l'elevació del nivell
del mar afecta principalment les
poblacions costaneres empobrides
que no tenen on traslladar-se.
L'impacte dels desajusts actuals es
manifesta també en la mort
prematura de molts pobres, en els
conflictes generats per falta de
recursos i en tants altres problemes
que no tenen espai suficient en les
agendes del món.[27]

49. Voldria advertir que no sol haver-
hi consciència clara dels problemes
que afecten particularment els
exclosos. Ells són la major part del
planeta, milers de milions de
persones. Avui són presents en els
debats polítics i econòmics
internacionals, però sovint sembla



que els seus problemes es plantegen
com un apèndix, com una qüestió
que s'hi afegeix gairebé per obligació
o de manera perifèrica, si és que no
són considerats un mer dany
col·lateral. De fet, a l'hora de
l'actuació concreta, queden sovint en
el darrer lloc. Això es deu en part al
fet que molts professionals,
formadors d'opinió, mitjans de
comunicació i centres de poder estan
situats lluny d'ells, en àrees urbanes
aïllades, sense prendre contacte
directe amb els seus problemes.
Viuen i reflexionen des de la
comoditat d'un desenvolupament i
d'una qualitat de vida que no estan a
l'abast de la majoria de la població
mundial. Aquesta falta de contacte
físic i de trobament, a vegades
afavorida per la desintegració de les
nostres ciutats, ajuda a cauteritzar la
consciència i a ignorar part de la
realitat en anàlisis esbiaixades. Això
a vegades conviu amb un discurs
«verd». Però avui no podem deixar



de reconèixer que un veritable
plantejament ecològic es converteix
sempre en un plantejament social, que
ha d'integrar la justícia en les
discussions sobre l'ambient, per tal
d'escoltar tant el clamor de la terra
com el clamor dels pobres.

50. En lloc de resoldre els problemes
dels pobres i de pensar en un món
diferent, alguns pensen només a
proposar una reducció de la
natalitat. No falten pressions
internacionals als països en
desenvolupament, condicionant ajuts
econòmics a certes polítiques de
«salut reproductiva». Però, «si bé és
cert que la desigual distribució de la
població i dels recursos disponibles
creen obstacles al desenvolupament i
a l'ús sostenible de l'ambient, cal
reconèixer que el creixement
demogràfic és plenament compatible
amb un desenvolupament integral i
solidari».[28] Culpar l'augment de la
població i no el consumisme extrem i



selectiu d'alguns, és una manera de
no afrontar els problemes. Es pretén
legitimar així el model distributiu
actual, en què una minoria es creu
amb el dret de consumir en una
proporció que seria impossible
generalitzar, perquè el planeta no
podria ni tan sols contenir els residus
de semblant consum. A més, sabem
que es malbarata aproximadament
un terç dels aliments que es
produeixen, i «l'aliment que es
malbarata és com si es robés de la
taula del pobre».[29] De qualsevol
manera, és cert que cal prestar
atenció al desequilibri en la
distribució de la població sobre el
territori, tant en el nivell nacional
com en el global, perquè l'augment
del consum portaria a situacions
regionals complexes, per les
combinacions de problemes lligats a
la contaminació ambiental, al
transport, al tractament de residus, a
la pèrdua de recursos, a la qualitat
de vida.



51. La injustícia no afecta sols
individus, sinó països sencers, i
obliga a pensar en una ètica de les
relacions internacionals. Perquè hi
ha un veritable «deute ecològic»,
particularment entre el Nord i el Sud,
relacionat amb desequilibris
comercials amb conseqüències en
l'àmbit ecològic, com també en l'ús
desproporcionat dels recursos
naturals dut a terme històricament
per alguns països. Les exportacions
d'algunes matèries primeres per a
satisfer els mercats en el Nord
industrialitzat han produït danys
locals, com la contaminació amb
mercuri en la mineria de l'or o amb
diòxid de sofre en la del coure, etc.
Especialment cal computar l'ús de
l'espai ambiental de tot el planeta per
a dipositar-hi residus gasosos que
s'han anat acumulant durant dos
segles i han generat una situació que
ara afecta tots els països del món.
L'escalfament originat per l'enorme
consum d'alguns països rics té



repercussions en els llocs més pobres
de la terra, especialment a l'Àfrica,
on l'augment de la temperatura unit
a la secada fa estralls en el
rendiment dels conreus. S'hi
afegeixen els danys causats per
l'exportació cap als països en
desenvolupament de residus sòlids i
líquids tòxics i per l'activitat
contaminant d'empreses que fan en
els països menys desenvolupats el
que no poden fer en els països que
els aporten capital: «Constatem que
sovint les empreses que actuen així
són multinacionals, que fan aquí el
que no se'ls permet en països
desenvolupats o de l'anomenat
primer món. Generalment, en cessar
les seves activitats i en retirar-se,
deixen grans passius humans i
ambientals, com la desocupació,
pobles sense vida, esgotament
d'algunes reserves naturals,
desforestació, empobriment de
l'agricultura i ramaderia locals,
cràters, turons triturats, rius



contaminats i algunes poques obres
socials que ja no es poden sostenir».
[30]

52. El deute extern dels països pobres
s'ha convertit en un instrument de
control, però no passa el mateix amb
el deute ecològic. De diverses
maneres, els pobles en vies de
desenvolupament, on es troben les
més importants reserves de la
biosfera, continuen alimentant el
desenvolupament dels països més
rics a costa del seu present i del seu
futur. La terra dels pobres del Sud és
rica i poc contaminada, però l'accés a
la propietat dels béns i recursos per a
satisfer les seves necessitats vitals els
està vedat per un sistema de
relacions comercials i de propietat
estructuralment pervers. És
necessari que els països
desenvolupats contribueixin a
resoldre aquest deute limitant de
manera important el consum
d'energia no renovable, i aportant



recursos als països més necessitats
per a donar suport a polítiques i
programes de desenvolupament
sostenible. Les regions i els països
més pobres tenen menys possibilitats
d'adoptar nous models amb vista a
reduir l'impacte ambiental, perquè
no tenen la capacitació per a
desenvolupar els processos
necessaris i no poden cobrir els
costos. Per això, cal mantenir amb
claredat la consciència que en el
canvi climàtic hi ha responsabilitats
diversificades i, com van dir els
Bisbes dels Estats Units, correspon
enfocar-se «especialment en les
necessitats dels pobres, febles i
vulnerables, en un debat sovint
dominat per interessos més
poderosos».[31] Necessitem enfortir
la consciència que som una sola
família humana. No hi ha fronteres
ni barreres polítiques o socials que
ens permetin aïllar-nos, i per això
mateix tampoc no hi ha espai per a la
globalització de la indiferència.



VI. LA FEBLESA DE LES REACCIONS

53. Aquestes situacions provoquen el
gemec de la germana terra, que
s'uneix al gemec dels abandonats del
món, amb un clamor que ens
reclama un altre rumb. Mai no hem
maltractat i ferit la nostra casa de
tots com en els darrers dos segles.
Però som cridats a ser els
instruments del Pare Déu perquè el
nostre planeta sigui allò que ell va
somiar en crear-lo i respongui al seu
projecte de pau, bellesa i plenitud. El
problema és que no disposem encara
de la cultura necessària per a
afrontar aquesta crisi i fa falta
construir lideratges que marquin
camins, mirant d'atendre les
necessitats de les generacions actuals
incloent-hi tothom, sense perjudicar
les generacions futures. Es fa
indispensable crear un sistema
normatiu que inclogui límits
infranquejables i asseguri la
protecció dels ecosistemes, abans que



les noves formes de poder derivades
del paradigma tecnoeconòmic acabin
arrasant no sols la política sinó
també la llibertat i la justícia.

54. Crida l'atenció la feblesa de la
reacció política internacional. El
sotmetiment de la política davant la
tecnologia i les finances es mostra en
el fracàs de les Cimeres mundials
sobre medi ambient. Hi ha massa
interessos particulars i molt
fàcilment l'interès econòmic arriba a
prevaler sobre el bé comú i a
manipular la informació per a no
veure afectats els seus projectes. En
aquesta línia, el Document
d'Aparecida reclama que «en les
intervencions sobre els recursos
naturals no predominin els
interessos de grups econòmics que
arrasen irracionalment les fonts de
vida».[32] L'aliança entre l'economia
i la tecnologia acaba deixant a fora el
que no formi part dels seus
interessos immediats. Així només



podrien esperar-se algunes
declamacions superficials, accions
filantròpiques aïllades, i fins i tot
esforços per mostrar sensibilitat
envers el medi ambient, quan en la
realitat qualsevol intent de les
organitzacions socials per modificar
les coses serà vist com una molèstia
provocada per il·lusos romàntics o
com un obstacle a esquivar.

55. A poc a poc alguns països poden
mostrar avenços importants, el
desenvolupament de controls més
eficients i una lluita més sincera
contra la corrupció. Hi ha més
sensibilitat ecològica en les
poblacions, encara que no arriba a
modificar els hàbits danyosos de
consum, que no semblen cedir sinó
que s'amplien i despleguen. És el que
passa, per donar només un senzill
exemple, amb el creixent augment de
l'ús i de la intensitat dels
condicionadors d'aire. Els mercats,
procurant un benefici immediat,



estimulen encara més la demanda. Si
algú observés des de fora la societat
planetària, s'estranyaria davant
semblant comportament que a
vegades sembla suïcida.

56. Mentrestant, els poders
econòmics continuen justificant
l'actual sistema mundial, on dominen
una especulació i una recerca de la
renda financera que tendeixen a
ignorar tot context i els efectes sobre
la dignitat humana i el medi
ambient. Així es manifesta que la
degradació ambiental i la degradació
humana i ètica estan íntimament
unides. Molts diran que no tenen
consciència de realitzar accions
immorals, perquè la distracció
constant ens pren la valentia
d'advertir la realitat d'un món limitat
i finit. Per això avui «qualsevol cosa
que sigui fràgil, com el medi
ambient, queda indefensa davant els
interessos del mercat divinitzat,
convertits en regla absoluta».[33]



57. És previsible que, davant
l'esgotament d'alguns recursos, es
vagi creant un escenari favorable per
a noves guerres, disfressades rere
nobles reivindicacions. La guerra
sempre produeix danys greus al
medi ambient i a la riquesa cultural
de les poblacions, i els perills
s'engeganteixen quan es pensa en
l'energia nuclear i en les armes
biològiques. Perquè, «malgrat que
determinats acords internacionals
prohibeixin la guerra química,
bacteriològica i biològica, de fet en
els laboratoris es continua
investigant per al desenvolupament
de noves armes ofensives, capaces
d'alterar els equilibris naturals».[34]
Es requereix de la política una major
atenció per a prevenir i resoldre les
causes que puguin originar nous
conflictes. Però el poder connectat
amb les finances és el que es resisteix
més a aquest esforç, i els designis
polítics no solen tenir amplitud de
mires. Per a què es vol preservar



avui un poder que serà recordat per
la seva incapacitat d'intervenir quan
era urgent i necessari fer-ho?

58. En alguns països hi ha exemples
positius d'assoliments en la millora
de l'ambient, com la purificació
d'alguns rius que han estat
contaminats durant moltes dècades,
o la recuperació de boscos autòctons,
o l'embelliment de paisatges amb
obres de sanejament ambiental, o
projectes edilicis de gran valor
estètic, o avenços en la producció
d'energia no contaminant, en la
millora del transport públic.
Aquestes accions no resolen els
problemes globals, però confirmen
que l'ésser humà encara és capaç
d'intervenir positivament. Com que
ha estat creat per a estimar, enmig
dels seus límits broten
inevitablement gestos de generositat,
solidaritat i cura.



59. Al mateix temps, creix una
ecologia superficial o aparent que
consolida un cert adormiment i una
alegre irresponsabilitat. Com sol
passar en èpoques de profundes
crisis, que requereixen decisions
valentes, tenim la temptació de
pensar que el que s'està esdevenint
no és veritat. Si mirem la superfície,
més enllà d'alguns signes visibles de
contaminació i de degradació,
sembla que les coses no siguin tan
greus i que el planeta podria persistir
per molt temps en les actuals
condicions. Aquest comportament
evasiu ens serveix per a continuar
amb els nostres estils de vida de vida,
de producció i de consum. És la
manera com l'ésser humà s'espavila
per alimentar tots els vicis
autodestructius: intentant no
veure'ls, lluitant per no reconèixer-
los, postergant les decisions
importants, actuant com si no passés
res.



VII. DIVERSITAT D'OPINIONS

60. Finalment, reconeguem que s'han
desenvolupat diverses visions i línies
de pensament a propòsit de la
situació i de les possibles solucions.
En un extrem, alguns sostenen a tota
costa el mite del progrés i afirmen
que els problemes ecològics es
resoldran simplement amb noves
aplicacions tècniques, sense
consideracions ètiques ni canvis de
fons. A l'altre extrem, altres entenen
que l'ésser humà, amb qualsevol de
les seves intervencions, només pot
ser una amenaça i perjudicar
l'ecosistema mundial, per la qual
cosa convé reduir la seva presència
en el planeta i impedir-li tota mena
d'intervenció. Entre aquests extrems,
la reflexió hauria d'identificar
possibles escenaris futurs, perquè no
hi ha un sol camí de solució. Això
donaria lloc a diverses aportacions
que podrien entrar en diàleg cap a
respostes integrals.



61. Sobre moltes qüestions concretes
l'Església no té per què proposar una
paraula definitiva i entén que ha
d'escoltar i promoure el debat honest
entre els científics, respectant la
diversitat d'opinions. Però n'hi ha
prou de mirar la realitat amb
sinceritat per a veure que hi ha una
gran deterioració de la nostra casa de
tots. L'esperança ens invita a
reconèixer que sempre hi ha una
sortida, que sempre podem
reorientar el rumb, que sempre
podem fer alguna cosa per resoldre
els problemes. Tanmateix, semblen
advertir-se símptomes d'un punt
ruptura, a causa de la gran velocitat
dels canvis i de la degradació, que es
manifesten tant en catàstrofes
naturals regionals com en crisis
socials o àdhuc financeres, donat que
els problemes del món no poden
analitzar-se ni explicar-se de forma
aïllada. Hi ha regions que ja estan
especialment en risc i, més enllà de
qualsevol predicció catastròfica, el



cert és que l'actual sistema mundial
és insostenible des de diversos punts
de vista, perquè hem deixat de
pensar en els fins de l'acció humana:
«Si la mirada recorre les regions del
nostre planeta, de seguida ens
adonem que la humanitat ha
defraudat les expectatives divines».
[35]

CAPÍTOL SEGON

L'EVANGELI DE LA CREACIÓ

62. Per què incloure en aquest
document, adreçat a totes les
persones de bona voluntat, un capítol
referit a conviccions creients? No
ignoro que, en el camp de la política i
del pensament, alguns rebutgen amb
força la idea d'un Creador, o la
consideren irrellevant, fins al punt
de relegar a l'àmbit del que és
irracional la riquesa que les religions
poden oferir per a una ecologia
integral i per a un desenvolupament
ple de la humanitat. Altres vegades



se suposa que constitueixen una
subcultura que simplement ha de ser
tolerada. Tanmateix, la ciència i la
religió, que aporten diferents
aproximacions a la realitat, poden
entrar en diàleg intens i productiu
per a totes dues.

I. LA LLUM QUE OFEREIX LA FE

63. Si tenim en compte la complexitat
de la crisi ecològica i les seves
múltiples causes, hauríem de
reconèixer que les solucions no
poden arribar des d'una única
manera d'interpretar i transformar
la realitat. També és necessari acudir
a les diverses riqueses culturals dels
pobles, a l'art i a la poesia, a la vida
interior i a l'espiritualitat. Si de debò
volem construir una ecologia que ens
permeti de guarir tot el que hem
destruït, llavors cap branca de les
ciències i cap forma de saviesa no
pot ser apartada, tampoc la religiosa
amb el seu propi llenguatge. A més,



l'Església Catòlica està oberta al
diàleg amb el pensament filosòfic, i
això li permet produir diverses
síntesis entre la fe i la raó. Pel que fa
a les qüestions socials, això es pot
constatar en el desenvolupament de
la doctrina social de l'Església, que és
cridada a enriquir-se cada vegada
més a partir dels nous desafiaments.

64. D'altra banda, si bé aquesta
encíclica s'obre a un diàleg amb
tothom, per tal de buscar junts
camins d'alliberament, vull mostrar
des del començament com les
conviccions de la fe ofereixen als
cristians, i en part també als altres
creients, grans motivacions per a la
cura de la natura i dels germans i
germanes més fràgils. Si el sol fet de
ser humans mou les persones a tenir
cura de l'ambient del qual formen
part, «els cristians, en particular,
descobreixen que la seva tasca dins
la creació, com també els seus deures
amb la natura i el Creador, formen



part de la seva fe».[36] Per això, és
un bé per a la humanitat i per al món
que els creients reconeguem millor
els compromisos ecològics que
broten de les nostres conviccions.

II. LA SAVIESA DELS RELATS BÍBLICS

65. Sense repetir aquí tota la teologia
de la creació, ens preguntem què ens
diuen els grans relats bíblics a
propòsit de la relació de l'ésser humà
amb el món. En la primera narració
de l'obra creadora en el llibre del
Gènesi, el pla de Déu inclou la
creació de la humanitat. Després de
la creació de l'ésser humà, es diu que
«Déu veié tot el que havia creat i era 
molt bo» (Gn 1,31). La Bíblia ensenya
que cada ésser humà és creat per
amor, fet a imatge i semblança de
Déu (cf. Gn 1,26). Aquesta afirmació
ens mostra la immensa dignitat de
cada persona humana, que «no és
solament alguna cosa, sinó algú. És
capaç de conèixer-se, de posseir-se i



de donar-se lliurement i entrar en
comunió amb altres persones».[37]
Sant Joan Pau II va recordar que
l'amor especialíssim que el Creador
té per cada ésser humà li confereix
una dignitat infinita.[38] Els qui es
comprometen en la defensa de la
dignitat de les persones poden trobar
en la fe cristiana els arguments més
profunds per a aquest compromís.
Quina meravellosa certesa és que la
vida de cada persona no es perd en
un desesperant caos, en un món regit
per la pura casualitat o per cicles que
es repeteixen sense sentit! El Creador
pot dir a cada un de nosaltres:
«Abans que et formessis en el si de la
teva mare, jo et coneixia» (Jr 1,5).
Vam ser concebuts en el cor de Déu, i
per això «cada un de nosaltres és el
fruit d'un pensament de Déu. Cada
un de nosaltres és volgut, cada un és
estimat, cada un és necessari».[39]

66. Els relats de la creació en el llibre
del Gènesi contenen, en el seu



llenguatge simbòlic i narratiu,
profunds ensenyaments sobre
l'existència humana i la seva realitat
històrica. Aquestes narracions
suggereixen que l'existència humana
es basa en tres relacions fonamentals
estretament connectades: la relació
amb Déu, amb el proïsme i amb la
terra. Segons la Bíblia, aquestes tres
relacions vitals s'han trencat, no sols
externament, sinó també dins de
nosaltres. Aquesta ruptura és el
pecat. L'harmonia entre el Creador,
la humanitat i totes les coses creades
va ser destruïda per haver pretès
ocupar el lloc de Déu, negant-nos a
reconèixer-nos com a criatures
limitades. Aquest fet desnaturalitzà
també el mandat de «dominar» la
terra (cf. Gn 1,28) i de «treballar-la i
tenir-ne cura» (cf. Gn 2,15). Com a
resultat, la relació originàriament
harmoniosa entre l'ésser humà i la
natura es transformà en un conflicte
(cf. Gn 3,17-19). Per això és
significatiu que l'harmonia que vivia



sant Francesc d'Assís amb totes les
criatures hagi estat interpretada com
una guarició d'aquella ruptura. Sant
Bonaventura deia que, per la
reconciliació universal amb totes les
criatures, d'alguna manera Francesc
retornava a l'estat d'innocència
primitiva.[40] Lluny d'aquest model,
avui el pecat es manifesta amb tota la
seva força de destrucció en les
guerres, les diverses formes de
violència i maltractament, l'abandó
dels més fràgils, els atacs a la natura.

67. No som Déu. La terra ens
precedeix i ens ha estat donada. Això
permet de respondre a una acusació
llançada al pensament judeo-cristià:
s'ha dit que, des del relat del Gènesi
que invita a «dominar» la terra (cf.
Gn 1,28), s'afavoria l'explotació
salvatge de la natura presentant una
imatge de l'ésser humà com a
dominant i destructiu. Aquesta no és
una correcta interpretació de la
Bíblia com l'entén l'Església. Si és



veritat que algunes vegades els
cristians hem interpretat
incorrectament les Escriptures, avui
hem de rebutjar amb força que, del
fet de ser creats a imatge de Déu i del
mandat de dominar la terra, se'n
dedueixi un domini absolut sobre les
altres criatures. És important llegir
els textos bíblics en el seu context,
amb una hemenèutica adequada, i
recordar que ens conviden a
«treballar i tenir cura» del jardí del
món (cf. Gn 2,15). Mentre «treballar»
significa conrear, llaurar o forjar,
«tenir cura» significa protegir,
custodiar, preservar, guardar,
vigilar. Això implica una relació de
reciprocitat responsable entre l'ésser
humà i la natura. Cada comunitat pot
agafar de la bondat de la terra el que
necessita per a la seva supervivència,
però també té el deure de protegir-la
i de garantir la continuïtat de la seva
fertilitat per a les generacions
futures. Perquè, en definitiva, «la
terra és del Senyor» (Sl 24,1), a ell



pertany «la terra i tot el que
conté» (Dt 10,14). Per això, Déu nega
tota pretensió de propietat absoluta:
«La terra no es pot vendre a
perpetuïtat, perquè la terra és meva,
i vosaltres sou forasters i hostes a la
meva terra» (Lv 25,23).

68. Aquesta responsabilitat davant
una terra que és de Déu implica que
l'ésser humà, dotat d'intel·ligència,
respecti les lleis de la natura i els
delicats equilibris entre els éssers
d'aquest món, perquè «ell ho ordenà
i foren creats, ell els fixà per sempre,
pels segles, i els donà una llei que
mai no passarà» (Sl 148,5b-6). D'aquí
que la legislació bíblica s'aturi a
proposar a l'ésser humà diverses
normes, no sols en relació amb els
altres éssers humans, sinó també en
relació amb els altres éssers vius: «Si
veus l'ase o el bou del teu germà
caiguts en el camí, no te'n
desentenguis […]. Si tot fent camí
trobes un niu d'ocells en un arbre o



per terra, amb la mare covant els ous
o protegint els seus petits, no
t'emportis la mare amb la cria» (Dt
22,4.6). En aquesta línia, el repòs del
setè dia no es proposa sols per a
l'ésser humà, sinó també «perquè
reposin el teu bou i el teu ase» (Ex
23,12). D'aquesta manera advertim
que la Bíblia no dóna lloc a un
antropocentrisme despòtic que es
desentengui de les altres criatures.

69. Al mateix temps que podem fer
un ús responsable de les coses, som
cridats a reconèixer que els altres
éssers vius tenen un valor propi
davant de Déu i, «per la seva simple
existència, el beneeixen i li donen
glòria»,[41] perquè el Senyor s'alegra
en les seves obres (cf. Sl 104,31).
Precisament per la seva dignitat
única i per estar dotat
d'intel·ligència, l'ésser humà és cridat
a respectar les coses creades amb les
seves lleis internes, ja que «per la
saviesa el Senyor fundà la terra» (Pr



3,19). Avui l'Església no diu
simplement que les altres criatures
estan completament subordinades al
bé de l'ésser humà, com si no
tinguessin un valor en elles mateixes
i nosaltres en poguéssim disposar a
voluntat. Per això els Bisbes
d'Alemanya van ensenyar que en les
altres criatures «es podria parlar de
la prioritat del ser sobre el ser útils».
[42] El Catecisme qüestiona de
manera molt directa i insistent el que
seria un antropocentrisme desviat:
«Cada criatura té la seva bonesa i la
seva perfecció pròpies. […] Les
diverses criatures, volgudes en llur
propi ésser, reflecteixen, cadascuna a
la seva manera, un raig de la saviesa
i de la bondat infinites de Déu. Per
això l'home ha de respectar la
bonesa pròpia de cada criatura, per
evitar un ús desordenat de les coses».
[43]

70. En la narració sobre Caín i Abel,
veiem que la gelosia va conduir Caín



a cometre la injustícia extrema amb
el seu germà. Això al seu torn
provocà una ruptura de la relació
entre Caín i Déu i entre Caín i la
terra, de la qual fou exiliat. Aquest
passatge es resumeix en la dramàtica
conversa de Déu amb Caín. Déu
pregunta: «On és Abel, el teu
germà?» Caín respon que no ho sap i
Déu li insisteix: «Què has fet? La veu
de la sang del teu germà clama a mi
des del sòl! Ara seràs maleït i
t'allunyaràs d'aquesta terra» (Gn
4,9-11). La descurança en el
compromís de conrear i mantenir
una relació adequada amb el veí,
envers el qual tinc el deure de la cura
i de la custòdia, destrueix la meva
relació interior amb mi mateix, amb
els altres, amb Déu i amb la terra.
Quan totes aquestes relacions són
descurades, quan la justícia ja no
habita a la terra, la Bíblia ens diu que
tota la vida està en perill. Això és el
que ens ensenya la narració sobre
Noè, quan Déu amenaça



d'exterminar la humanitat per la
seva constant incapacitat de viure a
l'alçada de les exigències de la
justícia i de la pau: «He decidit posar
fi a tots els éssers humans, perquè la
terra, a causa d'ells, és plena de
violència» (Gn 6,13). En aquests
relats tan antics, carregats de
profund simbolisme, ja hi havia
continguda una convicció actual: que
tot està relacionat, i que l'autèntica
cura de la nostra pròpia vida i de les
nostres relacions amb la natura és
inseparable de la fraternitat, la
justícia i la fidelitat als altres.

71. Tot i que «la maldat s'estenia
sobre la faç de la terra» (Gn 6,5) i a
Déu «li sabé greu d'haver creat
l'home a la terra» (Gn 6,6), tanmateix,
a través de Noè, que encara es
conservava íntegre i just, va decidir
obrir un camí de salvació. Així donà
a la humanitat la possibilitat d'un
nou començament. N'hi ha prou amb
un home bo perquè hi hagi



esperança! La tradició bíblica
estableix clarament que aquesta
rehabilitació implica el
redescobriment i el respecte dels
ritmes inscrits en la natura per la mà
del Creador. Això es mostra, per
exemple, en la llei del Sabbath. El
setè dia, Déu va reposar de totes les
seves obres. Déu ordenà a Israel que
cada setè dia havia de celebrar-se
com un dia de repòs, un Sabbath (cf.
Gn 2,2-3; Ex 16,23; 20,10). D'altra
banda, també s'instaurà un any
sabàtic per a Israel i la seva terra,
cada set anys (cf. Lv 25,1-4), durant el
qual es donava un complet descans a
la terra, no se sembrava i sols es
collia l'indispensable per a subsistir i
brindar hospitalitat (cf. Lv 25,4-6).
Finalment, passades set setmanes
d'anys, és a dir, quaranta-nou anys,
se celebrava el Jubileu, any de perdó
universal i «d'alliberament per a tots
els habitants» (Lv 25,10). El
desenvolupament d'aquesta
legislació va mirar d'assegurar



l'equilibri i l'equitat en les relacions
de l'ésser humà amb els altres i amb
la terra on vivia i treballava. Però al
mateix temps era un reconeixement
que el regal de la terra amb els seus
fruits pertany a tot el poble. Aquells
qui conreaven i custodiaven el
territori havien de compartir-ne els
fruits, especialment amb els pobres,
les vídues, els orfes i els estrangers:
«Quan segueu els sembrats, no
arribeu fins a la partió del camp ni
recolliu les espigolalles. I en la
verema, igualment: no esgotimeu la
vinya ni recolliu els grans que han
caigut. Deixeu-ho per als pobres i els
immigrants» (Lv 19,9-10).

72. Els Salms sovint inviten l'ésser
humà a lloar Déu creador:
«Consolida la terra sobre l'aigua.
Perdura eternament el seu amor» (Sl
136,6). Però també conviden les
altres criatures a lloar-lo: «Lloeu-lo,
sol i lluna, lloeu-lo, estrelles
lluminoses, lloeu-lo, cel del cel i



aigües de sobre el cel. Que tots lloïn
el nom del Senyor: a una ordre d'ell,
tots foren creats» (Sl 148,3-5). Existim
no sols pel poder de Déu, sinó al
davant d'ell i al costat d'ell. Per això
l'adorem.

73. Els escrits dels profetes inviten a
recobrar la fortalesa en els moments
difícils contemplant el Déu poderós
que va crear l'univers. El poder
infinit de Déu no ens mena pas a
escapar de la seva tendresa paterna,
perquè en ell es conjuguen l'afecte i
el vigor. De fet, tota sana
espiritualitat implica al mateix temps
acollir l'amor diví i adorar amb
confiança el Senyor pel seu infinit
poder. En la Bíblia, el Déu que
allibera i salva és el mateix que va
crear l'univers, i aquestes dues
maneres divines d'actuar estan
íntimament i inseparablement
connectades: «Ai, Senyor meu! Vós
sou qui va fer el cel i la terra amb el
vostre gran poder i braç estès. Res no



és extraordinari per a vós […]. I
traguéreu el vostre poble Israel
d'Egipte amb senyals i prodigis» (Jr
32,17.21). «El Senyor és Déu per
sempre, ha creat la terra d'un cap a
l'altre. No es cansa, no defalleix. És
insondable la seva intel·ligència.
Dóna noves forces als cansats,
enrobusteix els qui són febles» (Is
40,28b-29).

74. L'experiència de la captivitat a
Babilònia va engendrar una crisi
espiritual que provocà un
aprofundiment de la fe en Déu,
explicitant la seva omnipotència
creadora, a fi d'exhortar el poble a
recuperar l'esperança enmig de la
seva situació desgraciada. Segles
després, en un altre moment de
prova i persecució, quan l'Imperi
romà mirava d'imposar un domini
absolut, els fidels tornaven a trobar
consol i esperança acreixent la seva
confiança en el Déu totpoderós, i
cantaven: «Senyor, Déu de l'univers,



les vostres obres són grans i
admirables. Rei de les nacions, les
vostres decisions són justes, no van
mai errades» (Ap 15,3). Si va poder
crear l'univers del no-res, també pot
intervenir en aquest món i vèncer
qualsevol forma de mal. Per tant, la
injustícia no és invencible.

75. No podem sostenir una
espiritualitat que oblidi el Déu
totpoderós i creador. D'aquesta
manera, acabaríem adorant altres
poders del món, o ens col·locaríem
en el lloc del Senyor, fins a pretendre
trepitjar la realitat creada per ell
sense conèixer límits. La millor
manera de posar en el seu lloc l'ésser
humà, i de posar fi a la seva
pretensió de ser un dominador
absolut de la terra, és tornar a
proposar la figura d'un Pare creador
i únic amo del món, perquè
altrament l'ésser humà tendirà
sempre a voler imposar a la realitat
les seves pròpies lleis i interessos.



III. EL MISTERI DE L'UNIVERS

76. Per a la tradició judeo-cristiana,
dir «creació» és més que dir natura,
perquè té a veure amb un projecte de
l'amor de Déu en què cada criatura té
un valor i un significat. La natura sol
entendre's com un sistema que
s'analitza, comprèn i gestiona, però
la creació només pot ser entesa com
un do que sorgeix de la mà oberta
del Pare de tots, com una realitat
il·luminada per l'amor que ens
convoca a una comunió universal.

77. «Per la paraula del Senyor fou fet
el cel» (Sl 33,6). Així se'ns indica que
el món va procedir d'una decisió, no
del caos o la casualitat, la qual cosa
l'enalteix encara més. Hi ha una
opció lliure expressada en la paraula
creadora. L'univers no va sorgir com
a resultat d'una omnipotència
arbitrària, d'una demostració de
força o d'un desig d'autoafirmació.
La creació és de l'ordre de l'amor.



L'amor de Déu és el mòbil
fonamental de totes les coses
creades: «És que estimeu tot el que
existeix i no us repugna res del que
heu creat, ja que no heu fet res sense
estimar-ho» (Sv 11,24). Llavors, cada
criatura és objecte de la tendresa del
Pare, que li dóna un lloc en el món.
Fins i tot la vida efímera de l'ésser
més insignificant és objecte del seu
amor i, en aquests pocs segons de la
seva existència, ell l'embolcalla amb
el seu afecte. Sant Basili el Gran deia
que el Creador és també «la bondat
sense enveja»,[44] i Dant Alighieri
parlava de l'«amor que mou el sol i
les estrelles».[45] Per això, de les
obres creades es puja «fins a la seva
misericòrdia amorosa».[46]

78. Al mateix temps, el pensament
judeo-cristià va desmitificar la
natura. Sense deixar d'admirar-la per
la seva esplendor i la seva
immensitat, ja no li va atribuir un
caràcter diví. D'aquesta manera es



destaca encara més el nostre
compromís davant d'ella. Un retorn a
la natura no pot ser a costa de la
llibertat i la responsabilitat de l'ésser
humà, que és part del món amb el
deure de conrear les seves pròpies
capacitats per a protegir-lo i
desenvolupar les seves potencialitats.
Si reconeixem el valor i la fragilitat
de la natura, i alhora les capacitats
que el Creador ens va atorgar, això
ens permet posar fi avui al mite
modern del progrés material sense
límits. Un món fràgil, amb un ésser
humà a qui Déu confia la seva cura,
interpel·la la nostra intel·ligència per
a reconèixer com hauríem
d'orientar, conrear i limitar el nostre
poder.

79. En aquest univers, conformat per
sistemes oberts que entren en
comunicació els uns amb els altres,
hi podem descobrir innombrables
formes de relació i participació. Això
duu a pensar també el conjunt com a



obert a la transcendència de Déu,
dins la qual es desenvolupa. La fe ens
permet d'interpretar el sentit i la
bellesa misteriosa del que s'esdevé.
La llibertat humana pot fer la seva
aportació intel·ligent cap a una
evolució positiva, però també pot
afegir-hi nous mals, noves causes de
sofriment i veritables retrocessos.
Això dóna lloc a l'apassionant i
dramàtica història humana, capaç de
convertir-se en un desplegament
d'alliberació, creixença, salvació i
amor, o en un camí de decadència i
de mútua destrucció. Per això, l'acció
de l'Església no sols intenta recordar
el deure de protegir la natura, sinó
que al mateix temps «ha de protegir
sobretot l'home contra la destrucció
de si mateix».[47]

80. No obstant això, Déu, que vol
actuar amb nosaltres i comptar amb
la nostra cooperació, també és capaç
de treure algun bé dels mals que
nosaltres realitzem, perquè «l'Esperit



Sant posseeix una inventiva infinita,
pròpia de la ment divina, que
proveeix a desfer els nusos dels
esdeveniments humans, fins i tot els
més complexos i impenetrables».[48]
Ell, d'alguna manera, volgué limitar-
se a si mateix en crear un món
necessitat de desenvolupament, on
moltes coses que nosaltres
considerem mals, perills o fonts de
sofriment, en realitat són part dels
dolors de part que ens estimulen a
col·laborar amb el Creador.[49] Ell és
present en el més íntim de cada cosa
sense condicionar l'autonomia de la
seva criatura, i això també dóna lloc
a la legítima autonomia de les
realitats terrenals.[50] Aquesta
presència divina, que assegura la
permanència i el desenvolupament
de cada ésser, «és la continuació de
l'acció creadora».[51] L'Esperit de
Déu va omplir l'univers amb
virtualitats que permeten que del si
mateix de les coses pugui brotar
sempre quelcom nou: «La natura no



és altra cosa sinó la raó de cert art,
concretament l'art diví, inscrit en les
coses, pel qual les coses mateixes es
mouen cap a un fi determinat. Com si
el mestre constructor de vaixells
pogués atorgar a la fusta que pogués
moure's a si mateixa per a prendre la
forma del vaixell».[52]

81. L'ésser humà, si bé també suposa
processos evolutius, implica una
novetat no explicable plenament per
l'evolució d'altres sistemes oberts.
Cada un de nosaltres té en si una
identitat personal, capaç d'entrar en
diàleg amb els altres i amb el mateix
Déu. La capacitat de reflexió,
l'argumentació, la creativitat, la
interpretació, l'elaboració artística i
altres capacitats inèdites mostren
una singularitat que transcendeix
l'àmbit físic i biològic. La novetat
qualitativa que implica l'aparició
d'un ésser personal dins l'univers
material, suposa una acció directa de
Déu, una crida peculiar a la vida i a



la relació d'un Tu a un altre tu. A
partir dels relats bíblics, considerem
l'ésser humà com a subjecte, que mai
no pot ser reduït a la categoria
d'objecte.

82. Però també seria equivocat
pensar que els altres éssers vius
hagin de ser considerats com a mers
objectes sotmesos a l'arbitrària
dominació humana. Quan es proposa
una visió de la natura únicament
com a objecte de profit i d'interès,
això també té serioses conseqüències
en la societat. La visió que consolida
l'arbitrarietat del més fort ha
propiciat immenses desigualtats,
injustícies i violència per a la majoria
de la humanitat, perquè els recursos
passen a ser del primer que arriba o
del qui té més poder: el guanyador
s'ho emporta tot. L'ideal d'harmonia,
de justícia, de fraternitat i de pau que
proposa Jesús està als antípodes de
semblant model, i així ho expressava
respecte als poders de la seva època:



«Ja sabeu que els governants de les
nacions les dominen com si en fossin
amos i els grans personatges les
mantenen sota el seu poder. Però
entre vosaltres no ha de ser pas així:
qui vulgui ser important enmig
vostre, que es faci el vostre
servidor» (Mt 20,25-26).

83. El fi de la marxa de l'univers està
en la plenitud de Déu, que ja ha estat
assolida per Crist ressuscitat, eix de
la maduració universal.[53] Així
afegim un argument més per a
rebutjar tot domini despòtic i
irresponsable de l'ésser humà sobre
les altres criatures. El fi últim de les
altres criatures no som nosaltres.
Però totes avancen, juntament amb
nosaltres i a través de nosaltres, cap
al terme comú, que és Déu, en una
plenitud transcendent en què Crist
ressuscitat ho abraça i il·lumina tot.
Perquè l'ésser humà, dotat
d'intel·ligència i d'amor, i atret per la
plenitud de Crist, és cridat a



reconduir totes les criatures al seu
Creador.

IV. EL MISSATGE DE CADA CRIATURA
EN L'HARMONIA DE TOTES LES
COSES CREADES

84. Quan insistim a dir que l'ésser
humà és imatge de Déu, això no
hauria de portar-nos a oblidar que
cada criatura té una funció i que cap
no és supèrflua. Tot l'univers
material és un llenguatge de l'amor
de Déu, del seu desmesurat afecte
envers nosaltres. El sòl, l'aigua, les
muntanyes, tot és carícia de Déu. La
història de la pròpia amistat amb
Déu sempre es desenvolupa en un
espai geogràfic que es converteix en
un signe personalíssim, i cada un de
nosaltres guarda en la memòria llocs
el record dels quals li fa molt bé. Qui
ha crescut entre les muntanyes, o qui
de petit s'asseia a la vora del rierol a
beure, o qui jugava en una plaça del
seu barri, quan torna a aquests llocs,



se sent cridat a recuperar la seva
pròpia identitat.

85. Déu ha escrit un llibre preciós,
«les lletres del qual són la multitud
de criatures presents en l'univers».
[54] Bé expressaren els Bisbes del
Canadà que cap criatura no queda
fora d'aquesta manifestació de Déu:
«Des dels panorames més amplis a la
forma de vida més ínfima, la natura
és una contínua deu de meravella i
de temor. Ella és, a més, una
contínua revelació de la divinitat».
[55] Els Bisbes del Japó, per la seva
banda, van dir quelcom molt
suggestiu: «Percebre cada criatura
cantant l'himne de la seva existència
és viure joiosament en l'amor de Déu
i en l'esperança».[56] Aquesta
contemplació de les coses creades
ens permet descobrir a través de
cada cosa algun ensenyament que
Déu ens vol transmetre, perquè «per
al creient contemplar les coses
creades és també escoltar un



missatge, sentir una veu paradoxal i
silenciosa».[57] Podem dir que
«juntament amb la Revelació
pròpiament dita, continguda en la
sagrada Escriptura, es dóna una
manifestació divina quan brilla el sol
i quan cau la nit».[58] Prestant
atenció a aquesta manifestació,
l'ésser humà aprèn a reconèixer-se a
si mateix en relació amb les altres
criatures: «Jo m'autoexpresso en
expressar el món; jo exploro la meva
pròpia sacralitat en intentar
desxifrar la del món».[59]

86. El conjunt de l'univers, amb les
seves múltiples relacions, mostra
millor la inesgotable riquesa de Déu.
Sant Tomàs d'Aquino remarcava
sàviament que la multiplicitat i la
varietat provenen «de la intenció del
primer agent», que volgué que «el
que falta a cada cosa per a
representar la bondat divina fos
suplert per les altres»,[60] perquè la
seva bondat «no pot ser representada



convenientment per una sola
criatura».[61] Per això, nosaltres
necessitem captar la varietat de les
coses en les seves múltiples
relacions.[62] Llavors, s'entén millor
la importància i el sentit de qualsevol
criatura si hom la contempla en el
conjunt del projecte de Déu. Així ho
ensenya el Catecisme: «La
interdependència de les criatures és
volguda per Déu. El sol i la lluna, el
cedre i la flor més petita, l'àguila i el
pardal: l'espectacle de tantes
diversitats i desigualtats significa que
cap criatura no es basta a ella
mateixa. Existeixen en dependència
les unes de les altres, per a
completar-se mútuament en un
servei mutu».[63]

87. Quan prenem consciència del
reflex de Déu que hi ha en tot el que
existeix, el cor experimenta el desig
d'adorar el Senyor per totes les seves
criatures i juntament amb elles, com



s'expressa en el preciós himne de
sant Francesc d'Assís:

«Lloat sigueu, Senyor meu,

amb totes les vostres criatures,

especialment el germà sol,

per qui ens doneu el dia i ens
il·lumineu.

I és bell i radiant amb gran
resplendor,

de vós, Altíssim, porta significació.

Lloat sigueu, Senyor meu,

per la germana lluna i les estrelles,

en el cel les formàreu clares i
precioses, i belles.

Lloat sigueu, Senyor meu, pel germà
vent

i per l'aire, i el núvol i el cel serè, i tot
temps,



per tots ells a les vostres criatures
doneu sosteniment.

Lloat sigueu, Senyor meu, per la
germana aigua,

la qual és molt humil, i preciosa i
casta.

Lloat sigueu, Senyor meu, pel germà
foc,

pel qual il·lumineu la nit,

i és bell, i alegre i vigorós, i fort».[64]

88. Els Bisbes del Brasil han remarcat
que tota la natura, a més de
manifestar Déu, és lloc de la seva
presència. En cada criatura hi habita
el seu Esperit vivificant que ens crida
a una relació amb ell.[65] El
descobriment d'aquesta presència
estimula en nosaltres el
desenvolupament de les «virtuts
ecològiques».[66] Però quan diem
això no oblidem pas que també



existeix una distància infinita, que
les coses d'aquest món no posseeixen
la plenitud de Déu. Altrament,
tampoc no faríem un bé a les
criatures, perquè no reconeixeríem
el seu propi i veritable lloc, i
acabaríem exigint-los indegudament
el que en la seva petitesa no ens
poden donar.

V. UNA COMUNIÓ UNIVERSAL

89. Les criatures d'aquest món no
poden ser considerades un bé sense
amo: «Són vostres, Senyor, que
estimeu la vida» (Sv 11,26). Això
provoca la convicció que, essent
creats pel mateix Pare, tots els éssers
de l'univers estem units per llaços
invisibles i conformem una espècie
de família universal, una sublim
comunió que ens mou a un respecte
sagrat, afectuós i humil. Vull
recordar que «Déu ens ha unit tan
estretament al món que ens envolta,
que la desertificació del sòl és com



una malaltia per a cadascú, i podem
lamentar l'extinció d'una espècie
com si fos una mutilació».[67]

90. Això no vol pas dir igualar tots els
éssers vius i treure a l'ésser humà
aquest valor peculiar que implica al
mateix temps una tremenda
responsabilitat. Tampoc no suposa
una divinització de la terra que ens
privaria de la crida a col·laborar amb
ella i a protegir la seva fragilitat.
Aquestes concepcions acabarien
creant nous desequilibris pel fet
d'escapar de la realitat que ens
interpel·la.[68] A vegades s'adverteix
una obsessió per negar tota
preeminència a la persona humana, i
es tira endavant una lluita per altres
espècies que no despleguem per
defensar la igual dignitat entre els
éssers humans. És veritat que ha de
preocupar-nos que altres éssers vius
no siguin tractats irresponsablement.
Però especialment haurien
d'exasperar-nos les enormes



injustícies que existeixen entre
nosaltres, perquè continuem tolerant
que uns es considerin més dignes
que altres. Deixem d'advertir que
alguns s'arrosseguen en una
degradant misèria, sense possibilitats
reals de superació, mentre que altres
ni tan sols saben què fer amb el que
posseeixen, ostenten vanitosament
una suposada superioritat i deixen
rere seu un nivell de malbaratament
que seria impossible generalitzar
sense destrossar el planeta.
Continuem admetent en la pràctica
que uns se sentin més humans que
altres, com si haguessin nascut amb
més drets.

91. No pot ser real un sentiment
d'íntima unió amb els altres éssers de
la natura si al mateix temps en el cor
no hi ha tendresa, compassió i
preocupació pels éssers humans. És
evident la incoherència de qui lluita
contra el tràfic d'animals en perill
d'extinció, però resta completament



indiferent davant el tràfic de
persones, es desentén dels pobres o
s'entesta a destruir un altre ésser
humà que li desagrada. Això posa en
perill el sentit de la lluita per
l'ambient. No és casual que, en
l'himne en què sant Francesc lloa
Déu per les criatures, hi afegeixi el
següent: «Lloat sigueu, Senyor meu,
per aquells qui perdonen per amor
vostre.» Tot està connectat. Per això
es requereix una preocupació per
l'ambient unida a l'amor sincer
envers els éssers humans i a un
constant compromís davant els
problemes de la societat.

92. Per altra banda, quan el cor està
autènticament obert a una comunió
universal, res ni ningú no està exclòs
d'aquesta fraternitat. Per consegüent,
també és veritat que la indiferència o
la crueltat davant les altres criatures
d'aquest món sempre acaben
traslladant-se d'alguna manera al
tracte que donem a altres éssers



humans. El cor és un de sol, i la
mateixa misèria que porta a
maltractar un animal no triga a
manifestar-se en la relació amb les
altres persones. Tot acarnissament
amb qualsevol criatura «és contrari a
la dignitat humana».[69] No podem
considerar-nos grans amants si
excloem dels nostres interessos
alguna part de la realitat: «Pau,
justícia i conservació de la creació
són tres temes absolutament lligats,
que no podran apartar-se per a ser
tractats individualment sots pena de
caure novament en el
reduccionisme».[70] Tot està
relacionat, i tots els éssers humans
estem junts com a germans i
germanes en un meravellós
pelegrinatge, entrellaçats per l'amor
que Déu té a cada una de les seves
criatures i que ens uneix també, amb
tendre afecte, al germà sol, a la
germana lluna, al germà riu i a la
mare terra.



VI. DESTINACIÓ COMUNA DELS
BÉNS

93. Avui creients i no creients estem
d'acord que la terra és essencialment
una herència comuna, els fruits de la
qual han de beneficiar tothom. Per
als creients, això es converteix en
una qüestió de fidelitat al Creador,
perquè Déu va crear el món per a
tots. Per consegüent, qualsevol
plantejament ecològic ha
d'incorporar una perspectiva social
que tingui en compte els drets
fonamentals dels més postergats. El
principi de la subordinació de la
propietat privada a la destinació
universal dels béns i, per tant, el dret
universal al seu ús és una «regla
d'or» del comportament social, i el
«primer principi de tot l'ordenament
ètico-social».[71] La tradició cristiana
mai no ha reconegut com a absolut o
intocable el dret a la propietat
privada i ha subratllat la funció
social de qualsevol forma de



propietat privada. Sant Joan Pau II va
recordar amb molt èmfasi aquesta
doctrina, dient que «Déu ha donat la
terra a tot el gènere humà perquè
aquesta sustenti tots els seus
habitants, sense excloure ningú ni
privilegiar ningú».[72] Són paraules
denses i fortes. Va remarcar que «no
seria veritablement digne de l'home
un tipus de desenvolupament que no
respectés i promogués els drets
humans, personals i socials,
econòmics i polítics, incloent-hi els
drets de les nacions i dels pobles».
[73] Amb tota claredat explicà que
«l'Església defensa, sí, el legítim dret
a la propietat privada, però ensenya
amb no menor claredat que sobre
tota propietat privada hi grava
sempre una hipoteca social, perquè
els béns serveixin a la destinació
general que Déu els ha donat».[74]
Per tant, afirmà que «no és conforme
amb el designi de Déu usar aquest do
de tal manera que els seus beneficis
afavoreixin només uns pocs».[75]



Això qüestiona seriosament els
hàbits injustos d'una part de la
humanitat.[76]

94. El ric i el pobre tenen igual
dignitat, perquè «a tots dos els va fer
el Senyor» (Pr 22,2); «Ell mateix va
fer petits i grans» (Sv 6,7) i «fa sortir
el sol sobre dolents i bons» (Mt 5,45).
Això té conseqüències pràctiques,
com les que enunciaren els Bisbes
del Paraguai: «Tot camperol té dret
natural a posseir un lot racional de
terra on pugui establir la seva llar,
treballar per a la subsistència de la
seva família i tenir seguretat
existencial. Aquest dret ha d'estar
garantit perquè el seu exercici no
sigui il·lusori sinó real. La qual cosa
significa que, a més del títol de
propietat, el camperol ha de comptar
amb mitjans d'educació tècnica,
crèdits, assegurances i
comercialització».[77]



95. El medi ambient és un bé
col·lectiu, patrimoni de tota la
humanitat i responsabilitat de
tothom. Qui s'apropia alguna cosa és
sols per administrar-la en bé de tots.
Si no ho fem, carreguem sobre la
consciència el pes de negar
l'existència dels altres. Per això, els
Bisbes de Nova Zelanda es
preguntaren què significa el
manament «no mataràs» quan «un
vint per cent de la població mundial
consumeix recursos en tal mesura
que roba a les nacions pobres, i a les
futures generacions, el que
necessiten per a sobreviure».[78]

VII. LA MIRADA DE JESÚS

96. Jesús assumeix la fe bíblica en el
Déu creador i destaca una dada
fonamental: Déu és Pare (cf. Mt
11,25). En els diàlegs amb els seus
deixebles, Jesús els invitava a
reconèixer la relació paterna que
Déu té amb totes les criatures, i els



recordava amb una commovedora
tendresa com cada una d'elles és
important als seus ulls: «No es venen
cinc ocells per pocs diners? Doncs bé,
Déu no n'oblida ni un de sol» (Lc
12,6). «Mireu els ocells del cel: no
sembren, ni seguen, ni recullen en
graners, i el vostre Pare celestial els
alimenta» (Mt 6,26).

97. El Senyor podia invitar els altres
a estar atents a la bellesa que hi ha
en el món perquè ell mateix estava
en contacte permanent amb la
natura i li prestava una atenció plena
d'afecte i meravella. Quan recorria
cada racó de la seva terra s'aturava a
contemplar la formosor sembrada
pel seu Pare, i convidava els seus
deixebles a reconèixer en les coses
un missatge diví: «Alceu els ulls i
mireu els camps; ja són rossos, a
punt de segar!» (Jn 4,35). «Amb el
regne del cel passa com amb el gra
de mostassa que un home va
sembrar en el seu camp: la mostassa



és la més petita de totes les llavors;
però, quan ha crescut, es fa més gran
que les hortalisses i arriba a ser un
arbre» (Mt 13,31-32).

98. Jesús vivia en harmonia plena
amb la creació, i els altres se'n
meravellaven: «Qui és aquest, que
fins el vent i el mar l'obeeixen?» (Mt
8,27). No semblava pas com un asceta
separat del món o enemic de les
coses agradables de la vida. Referint-
se a si mateix expressava: «Ha vingut
el Fill de l'home, que menja i beu, i
diuen: Aquí teniu un golut i un
bevedor» (Mt 11,19). Estava lluny de
les filosofies que menyspreaven el
cos, la matèria i les coses d'aquest
món. Tanmateix, aquests dualismes
malsans arribaren a tenir una
important influència en alguns
pensadors cristians al llarg de la
història i desfiguraren l'Evangeli.
Jesús treballava amb les seves mans,
prenent contacte diari amb la
matèria creada per Déu a fi de



donar-li forma amb la seva traça
d'artesà. Crida l'atenció que la major
part de la seva vida va ser
consagrada a aquesta feina, en una
existència senzilla que no despertava
cap admiració: «¿No és aquest el
fuster, el fill de Maria?» (Mc 6,3). Així
santificà el treball i li atorgà un
peculiar valor per a la nostra
maduració. Sant Joan Pau II
ensenyava que, «suportant la fatiga
del treball en unió amb Crist
crucificat per nosaltres, l'home
col·labora en certa manera amb el
Fill de Déu en la redempció de la
humanitat».[79]

99. Per a la comprensió cristiana de
la realitat, el destí de tota la creació
passa pel misteri de Crist, que és
present des de l'origen de totes les
coses: «Tot fou creat per ell i per a
ell» (Col 1,16).[80] El pròleg de
l'Evangeli de Joan (1,1-18) mostra
l'activitat creadora de Crist com a
Paraula divina (Logos). Però aquest



pròleg sorprèn per la seva afirmació
que aquesta Paraula «es va fer
carn» (Jn 1,14). Una Persona de la
Trinitat s'inserí en el cosmos creat,
corrent la seva sort amb aquest fins a
la creu. Des de l'inici del món, però
de manera peculiar a partir de
l'encarnació, el misteri de Crist actua
de manera amagada en el conjunt de
la realitat natural, sense per això
afectar-ne l'autonomia.

100. El Nou Testament no sols ens
parla del Jesús terrenal i de la seva
relació tan concreta i amable amb el
món. També el mostra com a
ressuscitat i gloriós, present en tota
la creació amb la seva senyoria
universal: «Déu volgué que residís en
ell tota la plenitud. Déu volgué
reconciliar-ho tot per ell i destinar-ho
a ell, posant la pau en tot el que hi
ha, tant a la terra com al cel, per la
sang de la creu de Jesucrist» (Col
1,19-20). Això ens projecta a la fi dels
temps, quan el Fill lliurarà al Pare



totes les coses i «Déu serà tot en
tots» (1Co 15,28). D'aquesta manera,
les criatures d'aquest món ja no se'ns
presenten com una realitat
merament natural, perquè el
Ressuscitat les embolcalla
misteriosament i les orienta a un
destí de plenitud. Les mateixes flors
del camp i els ocells que ell va
contemplar admirat amb els seus ulls
humans, ara són plens de la seva
presència lluminosa.

CAPÍTOL TERCER

L'ARREL HUMANA DE LA CRISI
ECOLÒGICA

101. No ens servirà descriure els
símptomes, si no reconeixem l'arrel
humana de la crisi ecològica. Hi ha
una manera d'entendre la vida i
l'acció humana que s'ha desviat i que
contradiu la realitat fins a danyar-la.
Per què no podem aturar-nos a
pensar-ho? En aquesta reflexió
proposo que ens concentrem en el



paradigma tecnocràtic dominant i en
el lloc de l'ésser humà i de la seva
acció en el món.

I. LA TECNOLOGIA: CREATIVITAT I
PODER

102. La humanitat ha ingressat en
una nova era en la qual l'empenta
tecnològica ens posa en una cruïlla.
Som els hereus de dos segles
d'enormes onades de canvi: la
màquina de vapor, el ferrocarril, el
telègraf, l'electricitat, l'automòbil,
l'avió, les indústries químiques, la
medicina moderna, la informàtica i,
més recentment, la revolució digital,
la robòtica, les biotecnologies i les
nanotecnologies. És just alegrar-se
davant aquests avenços, i
entusiasmar-se enfront de les
àmplies possibilitats que ens obren
aquestes constants novetats, perquè
«la ciència i la tecnologia són un
meravellós producte de la creativitat
humana donada per Déu».[81] La



modificació de la natura amb
finalitats útils és una característica
de la humanitat des dels seus inicis, i
així la tècnica «expressa la tensió de
l'ànim humà cap a la superació
gradual de certs condicionaments
materials».[82] La tecnologia ha
remeiat innombrables mals que
danyaven i limitaven l'ésser humà.
No podem deixar de valorar i agrair
el progrés tècnic, especialment en la
medicina, l'enginyeria i les
comunicacions. I com no reconèixer
tots els esforços de molts científics i
tècnics que han aportat alternatives
per a un desenvolupament?

103. La tecnociència, ben orientada,
no sols pot produir coses realment
valuoses per a millorar la qualitat de
vida de l'ésser humà, des d'objectes
domèstics útils fins a grans mitjans
de transport, ponts, edificis, llocs
públics. També és capaç de produir
coses belles i de fer «saltar» l'ésser
humà immers en el món material



cap a l'àmbit de la bellesa. ¿Es pot
negar la bellesa d'un avió, o d'alguns
gratacels? Hi ha precioses obres
pictòriques i musicals aconseguides
amb la utilització de nous
instruments tècnics. Així, en la
intenció de bellesa del productor
tècnic i en el contemplador de tal
bellesa, es dóna el salt a una certa
plenitud pròpiament humana.

104. Però no podem ignorar que
l'energia nuclear, la biotecnologia, la
informàtica, el coneixement del
nostre propi ADN i altres capacitats
que hem adquirit ens donen un
tremend poder. Més ben dit, donen
als qui tenen el coneixement, i
sobretot el poder econòmic per a
utilitzar-lo, un domini impressionant
sobre el conjunt de la humanitat i del
món sencer. Mai la humanitat no
havia tingut tant poder sobre ella
mateixa i res no garanteix que el farà
servir bé, sobretot si es considera la
manera com l'està emprant. N'hi ha



prou de recordar les bombes
atòmiques llançades en ple segle XX,
o bé el gran desplegament tecnològic
ostentat pel nazisme, pel comunisme
i per altres règims totalitaris al servei
de la matança de milions de
persones, sense oblidar que avui la
guerra posseeix un instrumental
cada vegada més mortífer. En mans
de qui està i pot arribar a estar tant
poder? És tremendament perillós
que resideixi en una petita part de la
humanitat.

105. Es tendeix a creure «que tot
increment del poder constitueix
sense més un progrés, un augment
de seguretat, d'utilitat, de benestar,
d'energia vital, de plenitud dels
valors»,[83] com si la realitat, el bé i
la veritat brotessin espontàniament
del mateix poder tecnològic i
econòmic. El fet és que «l'home
modern no està preparat per a
utilitzar el poder amb encert»,[84]
perquè l'immens creixement



tecnològic no ha estat acompanyat
d'un desenvolupament de l'ésser
humà en responsabilitat, valors,
consciència. Cada època tendeix a
desplegar una escassa
autoconsciència dels propis límits.
Per això és possible que avui la
humanitat no adverteixi la serietat
dels desafiaments que es presenten, i
«la possibilitat que l'home utilitzi
malament el poder creix
constantment» quan no està «sotmès
a cap norma reguladora de la
llibertat, sinó únicament als suposats
imperatius de la utilitat i de la
seguretat».[85] L'ésser humà no és
plenament autònom. La seva
llibertat emmalalteix quan es lliura a
les forces cegues de l'inconscient, de
les necessitats immediates, de
l'egoisme, de la violència. En aquest
sentit, està nu i exposat enfront del
seu propi poder que continua
creixent, sense tenir els elements per
a controlar-lo. Pot disposar de
mecanismes superficials, però



podem sostenir que li manquen una
ètica sòlida, una cultura i una
espiritualitat que realment el limitin
i el continguin en una lúcida
abnegació.

II. GLOBALITZACIÓ DEL PARADIGMA
TECNOCRÀTIC

106. El problema fonamental és un
altre més profund encara: la manera
com la humanitat de fet ha assumit
la tecnologia i el seu
desenvolupament junt amb un
paradigma homogeni i
unidimensional. S'hi destaca un
concepte del subjecte que
progressivament, en el procés lògico-
racional, abraça i així posseeix
l'objecte que es troba a fora. Aquest
subjecte es desplega en l'establiment
del mètode científic amb la seva
experimentació, que ja és
explícitament tècnica de possessió,
domini i transformació. És com si el
subjecte es trobés enfront d'una



matèria informe totalment
disponible per a la seva manipulació.
La intervenció humana en la natura
sempre s'ha esdevingut, però durant
molt temps va tenir la característica
d'acompanyar, de plegar-se a les
possibilitats que ofereixen les coses
mateixes. Es tractava de rebre el que
la realitat natural per ella mateixa
permet, com allargant la mà. En
canvi, ara el que interessa és
extreure tot el que sigui possible de
les coses per la imposició de la mà
humana, que tendeix a ignorar o
oblidar la realitat mateixa del que té
al davant. Per això, l'ésser humà i les
coses han deixat d'allargar-se
amigablement la mà per a passar a
estar enfrontats. D'aquí es passa
fàcilment a la idea d'un creixement
infinit o il·limitat, que ha
entusiasmat tant economistes,
financers i tecnòlegs. Suposa la
mentida de la disponibilitat infinita
dels béns del planeta, que mena a
«esprémer-lo» fins al límit i més enllà



del límit. És el pressupòsit fals que
«existeix una quantitat il·limitada
d'energia i de recursos utilitzables,
que la seva regeneració immediata és
possible i que els efectes negatius de
les manipulacions de la natura poden
ser fàcilment absorbits».[86]

107. Podem dir, doncs, que, en
l'origen de moltes dificultats del món
actual, hi ha primer de tot la
tendència, no sempre conscient, a
constituir la metodologia i els
objectius de la tecnociència en un
paradigma de comprensió que
condiciona la vida de les persones i
el funcionament de la societat. Els
efectes de l'aplicació d'aquest motlle
a tota la realitat, humana i social, es
constaten en la degradació de
l'ambient, però aquest és tan sols un
signe del reduccionisme que afecta la
vida humana i la societat en totes les
seves dimensions. Cal reconèixer que
els objectes producte de la tècnica no
són neutres, perquè creen un



entramat que acaba condicionant els
estils de vida i orienten les
possibilitats socials en la línia dels
interessos de determinats grups de
poder. Certes eleccions que semblen
purament instrumentals, en realitat
són eleccions sobre la vida social que
es vol desenvolupar.

108. No es pot pensar que sigui
possible sostenir un altre paradigma
cultural i servir-se de la tècnica com
d'un mer instrument, perquè avui el
paradigma tecnològic s'ha tornat tan
dominant, que és molt difícil
prescindir dels seus recursos, i més
difícil encara és fer-los servir sense
ser dominats per la seva lògica. S'ha
tornat contracultural elegir un estil
de vida amb objectius que puguin ser
almenys en part independents de la
tècnica, dels seus costos i del seu
poder globalitzador i massificador.
De fet, la tècnica té una inclinació a
buscar que res no quedi fora de la
seva fèrria lògica, i «l'home que



posseeix la tècnica sap que, en el
fons, aquesta no s'adreça ni a la
utilitat ni al benestar, sinó al domini;
el domini, en el sentit més extrem de
la paraula».[87] Per això «intenta
controlar tant els elements de la
natura com els de l'existència
humana».[88] La capacitat de decisió,
la llibertat més genuïna i l'espai per a
la creativitat alternativa dels
individus es veuen reduïts.

109. El paradigma tecnològic també
tendeix a exercir el seu domini sobre
l'economia i la política. L'economia
assumeix tot el desenvolupament
tecnològic en funció del rèdit, sense
prestar atenció a eventuals
conseqüències negatives per a l'ésser
humà. Les finances ofeguen
l'economia real. No s'han après les
lliçons de la crisi financera mundial i
amb molta lentitud s'aprenen les
lliçons de la deterioració ambiental.
En alguns cercles se sosté que
l'economia actual i la tecnologia



resoldran tots els problemes
ambientals, de la mateixa manera
que s'afirma, amb llenguatges no
acadèmics, que els problemes de la
fam i la misèria en el món
simplement es resoldran amb el
creixement del mercat. No és una
qüestió de teories econòmiques, que
potser ningú no s'atreveix avui a
defensar, sinó de la seva instal·lació
en el desenvolupament fàctic de
l'economia. Els qui no ho afirmen
amb paraules ho sostenen amb els
fets, quan no sembla preocupar-los
una justa dimensió de la producció,
una millor distribució de la riquesa,
una cura responsable de l'ambient o
els drets de les generacions futures.
Amb els seus comportaments
expressen que l'objectiu de
maximitzar els beneficis és suficient.
Però el mercat per si mateix no
garanteix el desenvolupament humà
integral i la inclusió social.[89]
Mentrestant, tenim un
«superdesenvolupament



malbaratador i consumista, que
contrasta de manera inacceptable
amb situacions persistents de
misèria deshumanitzadora»,[90] i no
s'elaboren amb suficient celeritat
institucions econòmiques i vies
socials que permetin als més pobres
accedir de manera regular als
recursos bàsics. No s'acaba d'advertir
quines són les arrels més profundes
dels actuals desajusts, que tenen a
veure amb l'orientació, els fins, el
sentit i el context social del
creixement tecnològic i econòmic.

110. L'especialització pròpia de la
tecnologia implica una gran dificultat
per a mirar el conjunt. La
fragmentació dels sabers compleix la
seva funció a l'hora d'aconseguir
aplicacions concretes, però sol portar
a perdre el sentit de la totalitat, de les
relacions que existeixen entre les
coses, de l'horitzó ampli, que es torna
irrellevant. Això mateix impedeix
trobar camins adequats per a



resoldre els problemes més
complexos del món actual, sobretot
de l'ambient i dels pobres, que no es
poden abordar des d'una sola mirada
o des d'un sol tipus d'interessos. Una
ciència que pretengui oferir
solucions als grans afers,
necessàriament hauria de sumar tot
el que ha generat el coneixement en
les altres àrees del saber, incloent-hi
la filosofia i l'ètica social. Però aquest
és un hàbit difícil de desenvolupar
avui. Per això tampoc no es poden
reconèixer veritables horitzons ètics
de referència. La vida passa a ser un
abandonar-se a les circumstàncies
condicionades per la tècnica, entesa
com el principal recurs per a
interpretar l'existència. En la realitat
concreta que ens interpel·la,
apareixen diversos símptomes que
mostren l'error, com la degradació de
l'ambient, l'angoixa, la pèrdua del
sentit de la vida i de la convivència.
Així es mostra una vegada més que
«la realitat és superior a la idea».[91]



111. La cultura ecològica no es pot
reduir a una sèrie de respostes
urgents i parcials als problemes que
van apareixent entorn de la
degradació de l'ambient,
l'esgotament de les reserves naturals
i la contaminació. Hauria de ser una
mirada distinta, un pensament, una
política, un programa educatiu, un
estil de vida i una espiritualitat que
conformin una resistència davant
l'avanç del paradigma tecnocràtic.
Altrament, fins les millors iniciatives
ecologistes poden acabar tancades en
la mateixa lògica globalitzada.
Buscar només un remei tècnic a cada
problema ambiental que sorgeixi, és
aïllar coses que en realitat estan
entrellaçades, i amagar els veritables
i més profunds problemes del
sistema mundial.

112. Tanmateix, és possible tornar a
ampliar la mirada, i la llibertat
humana és capaç de limitar la
tècnica, orientar-la, i col·locar-la al



servei d'un altre tipus de progrés,
més sa, més humà, més social, més
integral. L'alliberament del
paradigma tecnològic regnant es
produeix de fet en algunes ocasions.
Per exemple, quan comunitats de
petits productors opten per sistemes
de producció menys contaminants,
sostenint un model de vida, de goig i
de convivència no consumista. O
quan la tècnica s'orienta
prioritàriament a resoldre els
problemes concrets dels altres, amb
la passió d'ajudar altres persones a
viure amb més dignitat i menys
sofriment. També quan la intenció
creadora del que és bell i la seva
contemplació aconsegueixen superar
el poder objectivant en una mena de
salvació que s'esdevé en l'objecte bell
i en la persona que el contempla.
L'autèntica humanitat, que invita a
una nova síntesi, sembla habitar
enmig de la civilització tecnològica,
quasi imperceptiblement, com la
boira que es filtra sota la porta



tancada. ¿Serà una promesa
permanent, malgrat tot, brotant com
una tossuda resistència d'allò que és
autèntic?

113. D'altra banda, la gent ja no
sembla creure en un futur feliç, no
confia cegament en un demà millor a
partir de les condicions actuals del
món i de les capacitats tècniques.
Pren consciència que l'avanç de la
ciència i de la tècnica no equival a
l'avanç de la humanitat i de la
història, i entreveu que són uns
altres els camins fonamentals per a
un futur feliç. No obstant això,
tampoc no s'imagina renunciant a les
possibilitats que ofereix la
tecnologia. La humanitat s'ha
modificat profundament, i
l'acumulació de constants novetats
consagra una fugacitat que ens
arrossega per la superfície, en una
única direcció. Es fa difícil aturar-nos
per a recuperar la profunditat de la
vida. Si l'arquitectura reflecteix



l'esperit d'una època, les
megaestructures i les cases en sèrie
expressen l'esperit de la tècnica
globalitzada, en què la permanent
novetat dels productes s'uneix a un
pesat avorriment. No ens hi
resignem i no renunciem a
preguntar-nos pels fins i pel sentit de
tot. Altrament, només legitimarem la
situació vigent i necessitarem més
succedanis per a suportar el buit.

114. El que està passant ens posa
davant la urgència d'avançar en una
valenta revolució cultural. La ciència
i la tecnologia no són neutrals, però
poden implicar des del començament
fins al final d'un procés diverses
intencions o possibilitats, i poden
configurar-se de distintes maneres.
Ningú no pretén tornar a l'època de
les cavernes, però sí que és
indispensable minorar la marxa per
a mirar la realitat d'una altra
manera, recollir els avenços positius
i sostenibles, i alhora recuperar els



valors i els grans fins arrasats per un
desenfrenament megalòman.

III. CRISI I CONSEQÜÈNCIES DE
L'ANTROPOCENTRISME MODERN

115. L'antropocentrisme modern,
paradoxalment, ha acabat col·locant
la raó tècnica sobre la realitat,
perquè aquest ésser humà «ni sent la
natura com a norma vàlida, ni menys
encara com a refugi vivent. La veu
sense fer hipòtesis, pràcticament,
com a lloc i objecte d'una tasca en la
qual s'enclou tot, essent-li indiferent
el que amb això succeeixi».[92]
D'aquesta manera, s'afebleix el valor
que té el món en si mateix. Però si
l'ésser humà no redescobreix el seu
veritable lloc, s'entén malament a si
mateix i acaba contradient la seva
pròpia realitat: «No sols la terra ha
estat donada per Déu a l'home, el
qual ha d'usar-la respectant la
intenció originària que és un bé,
segons el qual li ha estat donada; fins



i tot l'home és per a si mateix un do
de Déu i, per tant, ha de respectar
l'estructura natural i moral de què ha
estat dotat».[93]

116. En la modernitat hi ha hagut
una gran desmesura antropocèntrica
que, amb una altra vestimenta, avui
continua danyant tota referència
comuna i tot intent per enfortir els
llaços socials. Per això ha arribat el
moment de tornar a prestar atenció a
la realitat amb els límits que aquesta
imposa, que al seu torn són la
possibilitat d'un desenvolupament
humà i social més sa i fecund. Una
presentació inadequada de
l'antropologia cristiana, pogué
arribar a recolzar una concepció
equivocada sobre la relació de l'ésser
humà amb el món. Es transmeté
moltes vegades un somni prometeic
de domini sobre el món que provocà
la impressió que la cura de la natura
és cosa de febles. En canvi, la forma
correcta d'interpretar el concepte de



l'ésser humà com a «senyor» de
l'univers consisteix a entendre'l com
a administrador responsable.[94]

117. La falta de preocupació per
mesurar el dany a la natura i
l'impacte ambiental de les decisions,
és sols un reflex molt visible d'un
desinterès per reconèixer el missatge
que la natura porta inscrit en les
seves mateixes estructures. Quan no
es reconeix en la realitat mateixa el
valor d'un pobre, d'un embrió humà,
d'una persona amb discapacitat –per
posar només uns quants exemples–,
difícilment s'escoltaran els crits de la
mateixa natura. Tot està connectat. Si
l'ésser humà es declara autònom de
la realitat i es constitueix en
dominador absolut, la mateixa base
de la seva existència s'ensorra,
perquè, «en lloc d'exercir el seu
paper de col·laborador de Déu en
l'obra de la creació, l'home suplanta
Déu i amb això provoca la rebel·lió
de la natura».[95]



118. Aquesta situació es porta a una
constant esquizofrènia, que va de
l'exaltació tecnocràtica que no
reconeix als altres éssers un valor
propi, fins a la reacció de negar tot
valor peculiar a l'ésser humà. Però
no es pot prescindir de la humanitat.
No hi haurà una nova relació amb la
natura sense un nou ésser humà. No
hi ha ecologia sense una adequada
antropologia. Quan la persona
humana és considerada sols un ésser
més entre altres, que procedeix dels
jocs de l'atzar o d'un determinisme
físic, «es corre el risc que disminueixi
en les persones la consciència de la
responsabilitat».[96] Un
antropocentrisme desviat no
necessàriament ha de donar pas a un
«biocentrisme», perquè això
implicaria un nou desajust que no
solament no resoldrà els problemes
sinó que n'hi afegirà d'altres. No pot
exigir-se a l'ésser humà un
compromís respecte al món, si no es
reconeixen i valoren al mateix temps



les seves capacitats peculiars de
coneixement, voluntat, llibertat i
responsabilitat.

119. La crítica a l'antropocentrisme
desviat tampoc no hauria de col·locar
en un segon pla el valor de les
relacions entre les persones. Si la
crisi ecològica és una eclosió o una
manifestació externa de la crisi ètica,
cultural i espiritual de la modernitat,
no podem pretendre guarir la nostra
relació amb la natura i l'ambient
sense guarir totes les relacions
bàsiques de l'ésser humà. Quan el
pensament cristià reclama un valor
peculiar per a l'ésser humà per
damunt de les altres criatures, dóna
lloc a la valoració de cada persona
humana, i així provoca el
reconeixement de l'altre. L'obertura
a un «tu» capaç de conèixer, estimar
i dialogar continua essent la gran
noblesa de la persona humana. Per
això, per a una adequada relació
amb el món creat no fa falta afeblir



la dimensió social de l'ésser humà i
tampoc la seva dimensió
transcendent, la seva obertura al
«Tu» diví. Perquè no es pot proposar
una relació amb l'ambient aïllada de
la relació amb les altres persones i
amb Déu. Seria un individualisme
romàntic disfressat de bellesa
ecològica i una asfixiant reclusió en
la immanència.

120. Atès que tot està relacionat,
tampoc no és compatible la defensa
de la natura amb la justificació de
l'avortament. No sembla factible un
camí educatiu per a acollir els éssers
febles que ens envolten, que a
vegades són molestos o inoportuns, si
no es protegeix un embrió humà
encara que la seva arribada sigui
causa de molèsties i dificultats: «Si es
perd la sensibilitat personal i social
per a acollir una nova vida, també es
marceixen altres formes d'acolliment
profitoses per a la vida social».[97]



121. Està pendent el
desenvolupament d'una nova síntesi
que superi falses dialèctiques dels
darrers segles. El mateix
cristianisme, mantenint-se fidel a la
seva identitat i al tresor de veritat
que ha rebut de Jesucrist, sempre es
repensa i s'expressa en el diàleg amb
les noves situacions històriques,
deixant brotar així la seva eterna
novetat.[98]

El relativisme pràctic

122. Un antropocentrisme desviat
dóna lloc a un estil de vida desviat.
En l'exhortació apostòlica Evangelii
gaudium em vaig referir al
relativisme pràctic que caracteritza
la nostra època, i que és «encara més
perillós que el doctrinal».[99] Quan
l'ésser humà es col·loca a si mateix
en el centre, acaba donant prioritat
absoluta a les seves conveniències
circumstancials, i tota la resta es
torna relativa. Per això no hauria de



cridar l'atenció que, juntament amb
l'omnipresència del paradigma
tecnocràtic i l'adoració del poder
humà sense límits, es desenvolupi en
els subjectes aquest relativisme en
què tot es torna irrellevant si no
serveix els propis interessos
immediats. Hi ha en això una lògica
que permet comprendre com
s'alimenten mútuament diverses
actituds que provoquen al mateix
temps la degradació ambiental i la
degradació social.

123. La cultura del relativisme és la
mateixa patologia que empeny una
persona a aprofitar-se d'una altra i a
tractar-la com a mer objecte,
obligant-la a treballs forçats, o
convertint-la en esclava a causa d'un
deute. És la mateixa lògica que porta
a l'explotació sexual dels infants, o a
l'abandó dels ancians que no
serveixen per als propis interessos.
És també la lògica interna de qui diu:
Deixem que les forces invisibles del



mercat regulin l'economia, perquè
els seus impactes sobre la societat i
sobre la natura són danys
inevitables. Si no hi ha veritats
objectives ni principis sòlids, fora de
la satisfacció dels propis projectes i
de les necessitats immediates, quins
límits poden tenir el tràfic d'éssers
humans, la criminalitat organitzada,
el narcotràfic, el comerç de diamants
ensangonats i de pells d'animals en
vies d'extinció? ¿No és la mateixa
lògica relativista la que justifica la
compra d'òrgans als pobres a fi de
vendre'ls o d'utilitzar-los per a
experimentació, o el rebuig d'infants
perquè no responen al desig dels
seus pares? És la mateixa lògica del
«fes servir i llença», que genera tants
residus només pel desig desordenat
de consumir més del que realment es
necessita. Llavors no podem pensar
que els projectes polítics o la força de
la llei seran suficients per a evitar els
comportaments que afecten
l'ambient, perquè, quan és la cultura



la que es corromp i ja no es reconeix
cap veritat objectiva o uns principis
universalment vàlids, les lleis només
s'entendran com a imposicions i com
a obstacles a evitar.

4.2. Necessitat de preservar el treball

124. En qualsevol plantejament sobre
una ecologia integral, que no
exclogui l'ésser humà, és
indispensable incorporar-hi el valor
del treball, tan sàviament
desenvolupat per sant Joan Pau II en
la seva encíclica Laborem exercens.
Recordem que, segons el relat bíblic
de la creació, Déu va col·locar l'ésser
humà en el jardí acabat de crear (cf.
Gn 2,15) no sols per preservar les
coses existents (tenir-ne cura), sinó
per treballar sobre aquestes coses de
manera que produeixin fruits
(conrear). Així, els obrers i artesans
«asseguren la creació eterna» (Sir
38,34). En realitat, la intervenció
humana que procura el prudent



desenvolupament de les coses
creades és la forma més adequada de
tenir-ne cura, perquè implica situar-
se com a instrument de Déu per a
ajudar a desplegar les potencialitats
que ell mateix va col·locar en les
coses: «Déu posà en la terra
medecines i l'home prudent no les
menysprea» (Sir 38,4).

125. Si intentem pensar quines són
les relacions adequades de l'ésser
humà amb el món que l'envolta,
emergeix la necessitat d'una correcta
concepció del treball, perquè si
parlem sobre la relació de l'ésser
humà amb les coses, apareix la
pregunta pel sentit i la finalitat de
l'acció humana sobre la realitat. No
parlem sols del treball manual o del
treball amb la terra, sinó de
qualsevol activitat que impliqui
alguna transformació de les coses
existents, des de la producció d'un
informe social fins al disseny d'un
desenvolupament tecnològic.



Qualsevol forma de treball té al
darrere una idea sobre la relació que
l'ésser humà pot o deu establir amb
les altres coses. L'espiritualitat
cristiana, juntament amb l'admiració
contemplativa de les criatures que
trobem en sant Francesc d'Assís, ha
desenvolupat també una rica i sana
comprensió sobre el treball, com
podem trobar, per exemple, en la
vida del beat Carles Foucauld i els
seus deixebles.

126. Recollim també alguna cosa de
la llarga tradició del monacat. Al
començament afavoria, en certa
manera, la fuga del món, intentant
escapar de la decadència urbana. Per
això, els monjos buscaven el desert,
convençuts que era el lloc adequat
per a reconèixer la presència de Déu.
Posteriorment, sant Benet de Núrsia
va proposar que els seus monjos
visquessin en comunitat combinant
la pregària i la lectura amb el treball
manual («Ora et labora»). Aquesta



introducció del treball manual
impregnat de sentit espiritual va ser
revolucionària. S'aprengué a cercar
la maduració i la santificació en la
compenetració entre el recolliment i
el treball. Aquesta manera de viure
el treball ens fa tornar més acurats i
respectuosos envers l'ambient,
impregna de sana sobrietat la nostra
relació amb el món.

127. Diem que «l'home és l'autor, el
centre i el fi de tota la vida
econòmico-social».[100] No obstant
això, quan en l'ésser humà es danya
la capacitat de contemplar i de
respectar, es creen les condicions
perquè el sentit del treball es
desfiguri.[101] Convé recordar
sempre que l'ésser humà és «capaç
de ser per si mateix agent
responsable de la seva millora
material, del seu progrés moral i del
seu desenvolupament espiritual».
[102] El treball hauria de ser l'àmbit
d'aquest múltiple desenvolupament



personal, en què es posen en joc
moltes dimensions de la vida: la
creativitat, la projecció del futur, el
desenvolupament de capacitats,
l'exercici dels valors, la comunicació
amb els altres, una actitud
d'adoració. Per això, en l'actual
realitat social mundial, més enllà
dels interessos limitats de les
empreses i d'una qüestionable
racionalitat econòmica, és necessari
que «es continuï buscant com a 
prioritat l'objectiu de l'accés al treball
per part de tothom».[103]

128. Som cridats al treball des de la
nostra creació. No ha de buscar-se
que el progrés tecnològic reemplaci
cada vegada més el treball humà,
amb la qual cosa la humanitat es
faria mal a ella mateixa. El treball és
una necessitat, part del sentit de la
vida en aquesta terra, camí de
maduració, de desenvolupament
humà i de realització personal. En
aquest sentit, ajudar els pobres amb



diners ha de ser sempre una solució
provisional per a resoldre urgències.
El gran objectiu hauria de ser sempre
permetre'ls una vida digna a través
del treball. Però l'orientació de
l'economia ha propiciat un tipus
d'avanç tecnològic per a reduir
costos de producció en raó de la
disminució dels llocs de treball, que
es reemplacen per màquines. És una
manera més de com l'acció de l'ésser
humà pot girar-se en contra d'ell
mateix. La disminució dels llocs de
treball «té també un impacte negatiu
en el pla econòmic pel progressiu
desgast del “capital social", és a dir,
del conjunt de relacions de
confiança, fiabilitat, i respecte de les
normes, que són indispensables en
tota convivència civil».[104] En
definitiva, «els costos humans són
sempre també costos econòmics i les
disfuncions econòmiques comporten
igualment costos humans».[105]
Deixar d'invertir en les persones per



obtenir un major rèdit immediat és
molt mal negoci per a la societat.

129. Perquè continuï essent possible
donar ocupació, és imperiós
promoure una economia que
afavoreixi la diversitat productiva i
la creativitat empresarial. Per
exemple, hi ha una gran varietat de
sistemes alimentaris agrícoles i de
petita escala que continua
alimentant la major part de la
població mundial, utilitzant una
baixa proporció del territori i de
l'aigua i produint menys residus,
sigui en petites parcel·les agrícoles,
hortes, caça i recol·lecció silvestre,
pesca artesanal. Les economies
d'escala, especialment en el sector
agrícola, acaben forçant els petits
agricultors a vendre les seves terres
o a abandonar els seus conreus
tradicionals. Els intents d'alguns
d'ells per avançar en altres formes de
producció, més diversificades,
acaben essent inútils per la dificultat



de connectar-se amb els mercats
regionals i globals o perquè la
infraestructura de venda i de
transport està al servei de les grans
empreses. Les autoritats tenen el
dret i la responsabilitat de prendre
mesures de clar i ferm suport als
petits productors i a la varietat
productiva. Perquè hi hagi una
llibertat econòmica de la qual tots
efectivament es beneficiïn, a vegades
pot ser necessari posar límits als qui
tenen majors recursos i poder
financer. Una llibertat econòmica
només declamada, però en què les
condicions reals impedeixen que
molts puguin accedir-hi realment, i
en què es deteriora l'accés al treball,
es converteix en un discurs
contradictori que deshonra la
política. L'activitat empresarial, que
és una noble vocació orientada a
produir riquesa i a millorar el món
per a tothom, pot ser una manera
molt fecunda de promoure la regió
on instal·la les seves empreses,



sobretot si entén que la creació de
llocs de treball és part ineludible del
seu servei al bé comú.

Innovació biològica a partir de la
recerca

130. En la visió filosòfica i teològica
de la creació que he mirat de
proposar, queda clar que la persona
humana, amb la peculiaritat de la
seva raó i de la seva ciència, no és
pas un factor extern que hagi de ser
totalment exclòs. No obstant això, si
bé l'ésser humà pot intervenir en
vegetals i animals, i fer-ne ús quan és
necessari per a la seva vida, el 
Catecisme ensenya que les
experimentacions amb animals
només són legítimes «si es mantenen
en límits raonables i contribueixen a
cuidar o salvar vides humanes».[106]
Recorda amb fermesa que el poder
humà té límits i que «és contrari a la
dignitat humana fer sofrir inútilment
els animals i sacrificar sense



necessitat llurs vides».[107] Tot ús i
experimentació «exigeix un respecte
religiós de la integritat de la creació».
[108]

131. Vull recollir aquí l'equilibrada
posició de sant Joan Pau II, el qual
ressaltava els beneficis dels avenços
científics i tecnològics, que
«manifesten com és de noble la
vocació de l'home a participar
responsablement en l'acció creadora
de Déu», però al mateix temps
recordava que «tota intervenció en
una àrea de l'ecosistema ha de
considerar les seves conseqüències
en altres àrees».[109] Expressava que
l'Església valora l'aportació «de
l'estudi i de les aplicacions de la
biologia molecular, completada amb
altres disciplines, com la genètica, i la
seva aplicació tecnològica en
l'agricultura i en la indústria»,[110]
encara que també deia que això no
ha de donar lloc a una
«indiscriminada manipulació



genètica»[111] que ignori els efectes
negatius d'aquestes intervencions.
No és possible frenar la creativitat
humana. Si no es pot prohibir a un
artista el desplegament de la seva
capacitat creadora, tampoc no es
poden inhabilitar els qui tenen
especials dons per al
desenvolupament científic i
tecnològic, les capacitats dels quals
han estat donades per Déu per al
servei als altres. Al mateix temps, no
poden deixar de replantejar-se els
objectius, els efectes, el context i els
límits ètics d'aquesta activitat
humana que és una forma de poder
amb alts riscs.

132. En aquest marc hauria de situar-
se qualsevol reflexió a propòsit de la
intervenció humana sobre els
vegetals i animals, que avui implica
mutacions genètiques generades per
la biotecnologia, amb vista a
aprofitar les possibilitats presents en
la realitat material. El respecte de la



fe a la raó implica prestar atenció al
que la mateixa ciència biològica,
desenvolupada de manera
independent respecte als interessos
econòmics, pot ensenyar a propòsit
de les estructures biològiques i de les
seves possibilitats i mutacions. En tot
cas, una intervenció legítima és
aquella que actua en la natura «per
tal d'ajudar-la a desenvolupar-se en
la seva línia, la de la creació, la
volguda per Déu».[112]

133. És difícil emetre un judici
general sobre els desenvolupaments
de transgènics (en sigla anglesa,
OMG, organisme genèticament
modificat), vegetals o animals,
mèdics o agropecuaris, ja que poden
ser molt diversos entre ells i requerir
distintes consideracions. D'altra
banda, els riscs no sempre
s'atribueixen a la tècnica mateixa
sinó a la seva aplicació inadequada o
excessiva. En realitat, les mutacions
genètiques moltes vegades han estat i



són produïdes per la mateixa natura.
Ni tan sols les provocades per la
intervenció humana no són un
fenomen modern. La domesticació
d'animals, l'encreuament d'espècies i
altres pràctiques antigues i
universalment acceptades poden
incloure's en aquestes
consideracions. Es pot recordar que
l'inici dels desenvolupaments
científics de cereals transgènics
estigué en l'observació d'un bacteri
que naturalment i espontàniament
produïa una modificació en el
genoma d'un vegetal. Però en la
natura aquests processos tenen un
ritme lent que no es compara amb la
velocitat que imposen els avenços
tecnològics actuals, encara que
aquests avenços tinguin un
desenvolupament científic d'uns
quants segles.

134. Si bé no hi ha comprovació
contundent a propòsit del dany que
podrien causar els cereals



transgènics als éssers humans, i en
algunes regions la seva utilització ha
provocat un creixement econòmic
que ha ajudat a resoldre problemes,
hi ha dificultats importants que no
han de ser relativitzades. En molts
llocs, eixint de la introducció
d'aquests cultius, es constata una
concentració de terres productives
en mans de pocs, deguda a la
«progressiva desaparició de petits
productors, que, com a conseqüència
de la pèrdua de les terres explotades,
s'han vist obligats a retirar-se de la
producció directa».[113] Els més
fràgils es converteixen en
treballadors precaris, i molts
empleats rurals acaben migrant a
miserables assentaments de les
ciutats. L'expansió de la frontera
d'aquests conreus arrasa el complex
entramat dels ecosistemes,
disminueix la diversitat productiva, i
afecta el present o el futur de les
economies regionals. En diversos
països s'adverteix una tendència al



desenvolupament d'oligopolis en la
producció de grans i d'altres
productes necessaris per al seu
conreu, i la dependència s'agreuja si
es pensa en la producció de granes
estèrils que acabaria obligant els
camperols a comprar-ne a les
empreses productores.

135. Sens dubte fa falta una atenció
constant, que porti a considerar tots
els aspectes ètics implicats. A tal fi cal
assegurar una discussió científica i
social que sigui responsable i àmplia,
capaç de considerar tota la
informació disponible i anomenar les
coses pel seu nom. A vegades no es
posa sobre la taula la totalitat de la
informació, que se selecciona d'acord
amb els propis interessos, siguin
polítics, econòmics o ideològics. Això
fa difícil desenvolupar un judici
equilibrat i prudent sobre les
diverses qüestions, considerant totes
les variables pertinents. Cal comptar
amb espais de discussió on tots



aquells qui d'alguna manera es
poguessin veure directament o
indirectament afectats (agricultors,
consumidors, autoritats, científics,
empreses productores de llavors,
poblacions veïnes als camps fumigats
i altres) puguin exposar les seves
problemàtiques o accedir a
informació àmplia i fidedigna per a
prendre decisions tendents al bé
comú present i futur. És una qüestió
ambiental de caràcter complex, per
la qual cosa el seu tractament exigeix
una mirada integral de tots els seus
aspectes, i això requeriria almenys
un major esforç per a finançar
diverses línies de recerca lliure i
indisciplinari que puguin aportar-hi
nova llum.

136. D'altra banda, és preocupant
que quan alguns moviments
ecologistes defensen la integritat de
l'ambient, i amb raó reclamen certs
límits a la recerca científica, a
vegades no apliquen aquests



mateixos principis a la vida humana.
Se sol justificar que es traspassin tots
els límits quan s'experimenta amb
embrions humans vius. S'oblida que
el valor inalienable d'un ésser humà
va més enllà del grau del seu
desenvolupament. De la mateixa
manera, quan la tècnica desconeix
els grans principis ètics, acaba
considerant legítima qualsevol
pràctica. Com hem vist en aquest
capítol, la tècnica separada de l'ètica
difícilment serà capaç d'autolimitar
el seu poder.

CAPÍTOL QUART

UNA ECOLOGIA INTEGRAL

137. Atès que tot està íntimament
relacionat, i que els problemes
actuals requereixen una mirada que
tingui en compte tots els factors de la
crisi mundial, proposo que ens
aturem ara a pensar en els distints
aspectes d'una ecologia integral, que



incorpori clarament les dimensions
humanes i socials.

I. ECOLOGIA AMBIENTAL,
ECONÒMICA I SOCIAL

138. L'ecologia estudia les relacions
entre els organismes vivents i
l'ambient on es desenvolupen.
També exigeix asseure's a pensar i a
discutir sobre les condicions de vida i
de supervivència d'una societat, amb
l'honestedat per a posar en dubte
models de desenvolupament,
producció i consum. No està de més
insistir que tot està connectat. El
temps i l'espai no són independents
entre ells, i ni tan sols els àtoms o les
partícules subatòmiques no es poden
considerar per separat. Així com els
distints components del planeta –
físics, químics i biològics– estan
relacionats entre ells, també les
espècies vives conformen una xarxa
que mai no acabem de reconèixer i
comprendre. Bona part de la nostra



informació genètica és compartida
per molts éssers vius. Per això, els
coneixements fragmentaris i aïllats
poden convertir-se en una forma
d'ignorància si es resisteixen a
integrar-se en una visió més àmplia
de la realitat.

139. Quan es parla de «medi
ambient», s'indica particularment
una relació, la que existeix entre la
natura i la societat que l'habita. Això
ens impedeix d'entendre la natura
com quelcom separat de nosaltres o
com un mer marc de la nostra vida.
Hi estem inclosos, en som part i
estem interpenetrats. Les raons per
les quals un lloc es contamina
exigeixen una anàlisi del
funcionament de la societat, de la
seva economia, del seu
comportament, de les seves maneres
d'entendre la realitat. Donada la
magnitud dels canvis, ja no és
possible trobar una resposta
específica i independent per a cada



part del problema. És fonamental
buscar solucions integrals que
considerin les interaccions dels
sistemes naturals entre ells i amb els
sistemes socials. No hi ha dues crisis
separades, una d'ambiental i una
altra de social, sinó una sola i
complexa crisi sòcio-ambiental. Les
trajectòries per a la solució
requereixen una aproximació
integral per a combatre la pobresa,
per a retornar la dignitat als exclosos
i simultàniament per a protegir la
natura.

140. A causa de la quantitat i varietat
d'elements a tenir en compte, a l'hora
de determinar l'impacte ambiental
d'una iniciativa concreta, esdevé
indispensable donar als
investigadors un lloc preponderant i
facilitar la seva interacció, amb
àmplia llibertat acadèmica. Aquesta
recerca constant hauria de permetre
reconèixer també com les distintes
criatures es relacionen conformant



aquestes unitats majors que avui
anomenem «ecosistemes». No els
tenim en compte solament per a
determinar quin és el seu ús
racional, sinó perquè posseeixen un
valor intrínsec independent d'aquest
ús. Així com cada organisme és bo i
admirable en si mateix pel fet de ser
una criatura de Déu, el mateix passa
amb el conjunt harmoniós
d'organismes en un espai determinat,
funcionant com un sistema. Encara
que no en tinguem consciència,
depenem d'aquest conjunt per a la
nostra pròpia existència. Es pot
recordar que els ecosistemes
intervenen en el segrest d'anhídrid
carbònic, en la purificació de l'aigua,
en el control de malalties i plagues,
en la formació del sòl, en la
descomposició de residus, i en
moltíssims altres serveis que oblidem
o ignorem. Quan adverteixen això,
moltes persones tornen a prendre
consciència que vivim i actuem a
partir d'una realitat que ens ha estat



prèviament regalada, que és anterior
a les nostres capacitats i a la nostra
existència. Per això, quan es parla
d'un «ús sostenible», sempre cal
incorporar-hi una consideració sobre
la capacitat de regeneració de cada
ecosistema en les seves diverses
àrees i aspectes.

141. D'altra banda, el creixement
econòmic tendeix a produir
automatismes i a homogeneïtzar,
amb vista a simplificar procediments
i a reduir costos. Per això és
necessària una ecologia econòmica,
capaç d'obligar a considerar la
realitat de manera més àmplia.
Perquè «la protecció del medi
ambient haurà de constituir part
integrant del procés de
desenvolupament i no podrà
considerar-se en forma aïllada».[114]
Però al mateix temps esdevé actual la
necessitat imperiosa de l'humanisme,
que per ell mateix convida els
distints sabers, també l'econòmic,



vers una mirada més integral i
integradora. Avui l'anàlisi dels
problemes ambientals és inseparable
de l'anàlisi dels contextos humans,
familiars, laborals, urbans, i de la
relació de cada persona amb si
mateixa, que genera una
determinada manera de relacionar-
se amb els altres i amb l'ambient. Hi
ha una interacció entre els
ecosistemes i entre els diversos mons
de referència social, i així es mostra
una vegada més que «el tot és
superior a la part».[115]

142. Si tot està relacionat, també la
salut de les institucions d'una
societat té conseqüències en
l'ambient i en la qualitat de vida
humana: «Qualsevol detriment de la
solidaritat i del civisme produeix
danys ambientals».[116] En aquest
sentit, l'ecologia social és
necessàriament institucional, i
assoleix progressivament les
distintes dimensions que van des del



grup social primari, la família,
passant per la comunitat local i la
nació, fins a la vida internacional.
Dins cada un dels nivells socials i
entre ells, es desenrotllen les
institucions que regulen les relacions
humanes. Tot allò que les danyi
comporta efectes nocius, com la
pèrdua de la llibertat, la injustícia i la
violència. Diversos països es
regeixen amb un nivell institucional
precari, a costa del sofriment de les
poblacions i en benefici dels qui es
lucren amb aquest estat de coses.
Tant dins l'administració de l'Estat,
com en les distintes expressions de la
societat civil, o en les relacions dels
habitants entre ells, es registren amb
excessiva freqüència conductes
allunyades de les lleis. Aquestes
poden ser dictades en forma
correcta, però solen quedar com a
lletra morta. Pot esperar-se llavors
que la legislació i les normes
relacionades amb el medi ambient
siguin realment eficaces? Sabem, per



exemple, que països posseïdors d'una
legislació clara per a la protecció de
boscos continuen essent testimonis
muts de la freqüent violació
d'aquestes lleis. A més, el que passa
en una regió exerceix, directament o
indirectament, influències en les
altres regions. Així, per exemple, el
consum de narcòtics en les societats
opulentes provoca una constant o
creixent demanda de productes
originats en regions empobrides, on
es corrompen conductes, es
destrueixen vides i s'acaba degradant
l'ambient.

II. ECOLOGIA CULTURAL

143. Juntament amb el patrimoni
natural, hi ha un patrimoni històric,
artístic i cultural, igualment
amenaçat. És part de la identitat
comuna d'un lloc i una base per a
construir una ciutat habitable. No es
tracta de destruir i de crear noves
ciutats suposadament més



ecològiques, on no sempre esdevé
desitjable viure. Fa falta incorporar
la història, la cultura i l'arquitectura
d'un lloc, mantenint-ne la identitat
original. Per això l'ecologia també
suposa la cura de les riqueses
culturals de la humanitat en el seu
sentit més ampli. De manera més
directa, reclama prestar atenció a les
cultures locals a l'hora d'analitzar
qüestions relacionades amb el medi
ambient, posant en diàleg el
llenguatge científico-tècnic amb el
llenguatge popular. És la cultura no
sols en el sentit dels monuments del
passat, sinó especialment en el seu
sentit viu, dinàmic i participatiu, que
no pot excloure's a l'hora de repensar
la relació de l'ésser humà amb
l'ambient.

144. La visió consumista de l'ésser
humà, encoratjada pels engranatges
de l'actual economia globalitzada,
tendeix a homogeneïtzar les cultures
i a afeblir la immensa varietat



cultural, que és un tresor de la
humanitat. Per això, pretendre
resoldre totes les dificultats a través
de normatives uniformes o
d'intervencions tècniques porta a
desatendre la complexitat de les
problemàtiques locals, que
requereixen la intervenció activa
dels habitants. Els nous processos
que es vas gestant no sempre poden
ser incorporats en esquemes
establerts des de fora, sinó que han
de partir de la mateixa cultura local.
Així com la vida i el món són
dinàmics, la cura del món ha de ser
flexible i dinàmica. Les solucions
merament tècniques corren el risc
d'atendre a símptomes que no
responen a les problemàtiques més
profundes. Fa falta incorporar la
perspectiva dels drets dels pobles i
cultures, i així entendre que el
desenvolupament d'un grup social
suposa un procés històric dins un
context cultural i requereix el
continu protagonisme dels actors



socials locals des de la seva pròpia
cultura. Ni tan sols la noció de
qualitat de vida no pot imposar-se,
sinó que ha d'entendre's dins el món
de símbols i hàbits propis de cada
grup humà.

145. Moltes formes altament
concentrades d'explotació i
degradació del medi ambient no sols
poden posar fi als recursos de
subsistència locals, sinó també a
capacitats socials que han permès
una manera viure que durant molt
temps ha atorgat identitat cultural i
un sentit de l'existència i de la
convivència. La desaparició d'una
cultura pot ser tant o més greu que la
desaparició d'una espècie animal o
vegetal. La imposició d'un estil
hegemònic de vida lligat a un mode
de producció pot ser tan danyosa
com l'alteració dels ecosistemes.

146. En aquest sentit, és
indispensable prestar especial



atenció a les comunitats aborígens
amb les seves tradicions culturals. No
són una simple minoria entre altres,
sinó que han de convertir-se en els
principals interlocutors sobretot a
l'hora d'avançar en grans projectes
que afectin els seus espais. Per a ells
la terra no és un bé econòmic, sinó
do de Déu i dels avantpassats que hi
reposen, un espai sagrat amb el qual
necessiten interactuar per a sostenir
la seva identitat i els seus valors.
Quan romanen en els seus territoris,
són precisament ells els qui més bé
en tenen cura. Tanmateix, en
diverses parts del món, són objecte
de pressions perquè abandonin les
seves terres a fi de deixar-les lliures
per a projectes extractius i
agropecuaris que no presten atenció
a la degradació de la natura i de la
cultura.

III. ECOLOGIA DE LA VIDA
QUOTIDIANA



147. Perquè pugui parlar-se d'un
autèntic desenvolupament, caldrà
assegurar que es produeixi una
millora integral en la qualitat de vida
humana, i això implica analitzar
l'espai on transcorre l'existència de
les persones. Els escenaris que ens
envolten influeixen en la nostra
manera de veure la vida, de sentir i
d'actuar. Alhora, en la nostra
habitació, en la nostra casa, en el
nostre lloc de treball i en el nostre
barri, usem l'ambient per a
expressar la nostra identitat. Ens
esforcem per adaptar-nos al medi, i
quan l'ambient és desordenat, caòtic
i carregat de contaminació visual i
acústica, l'excés d'estímuls ens
desafia a intentar configurar una
identitat integrada i feliç.

148. És admirable la creativitat i la
generositat de persones i grups que
són capaços de revertir els límits de
l'ambient, modificant els efectes
adversos dels condicionaments, i



aprenent a orientar la seva vida
enmig del desordre i la precarietat.
Per exemple, en alguns llocs, on les
façanes dels edificis estan molt
deteriorades, hi ha persones que
tenen cura amb molta dignitat de
l'interior dels seus habitatges, o se
senten còmodes per la cordialitat i
l'amistat de la gent. La vida social
positiva i benèfica dels habitants
vessa llum sobre un ambient
aparentment desfavorable. A
vegades és encomiable l'ecologia
humana que poden desenvolupar els
pobres enmig de tantes limitacions.
La sensació d'asfíxia produïda per
l'aglomeració en residències i espais
amb alta densitat poblacional, es
contraresta si es desenvolupen
relacions humanes properes i
càlides, si es creen comunitats, si els
límits de l'ambient es compensen a
l'interior de cada persona, que se
sent continguda per una xarxa de
comunió i de pertinença. D'aquesta
manera, qualsevol lloc deixa de ser



un infern i es converteix en el
context d'una vida digna.

149. També és cert que la mancança
extrema que es viu en alguns
ambients que no posseeixen
harmonia, amplitud i possibilitats
d'integració facilita l'aparició de
comportaments inhumans i la
manipulació de les persones per part
d'organitzacions criminals. Per als
habitants de barris molt precaris, el
pas quotidià de l'amuntegament a
l'anonimat social que es viu en les
grans ciutats pot provocar una
sensació de desarrelament que
afavoreix les conductes antisocials i
la violència. Tanmateix, vull insistir
que l'amor pot més. Moltes persones,
en aquestes condicions, són capaces
de teixir llaços de pertinença i de
convivència que converteixen
l'amuntegament en una experiència
comunitària en què es trenquen les
parets del jo i se superen les barreres
de l'egoisme. Aquesta experiència de



salvació comunitària és el que sol
provocar reaccions creatives per a
millorar un edifici o un barri.[117]

150. Donada la interrelació entre
l'espai i la conducta humana, els qui
dissenyen edificis, barris, espais
públics i ciutats, necessiten
l'aportació de diverses disciplines
que permetin entendre els processos,
el simbolisme i els comportaments de
les persones. No n'hi ha prou de la
recerca de la bellesa en el disseny,
perquè més valuós encara és el
servei a una altra bellesa: la qualitat
de vida de les persones, la seva
adaptació a l'ambient, el trobament i
ajut mutu. També per això és tan
important que les perspectives dels
pobladors sempre completin l'anàlisi
del planejament urbà.

151. Fa falta tenir cura dels llocs
comuns, els marcs visuals i les fites
urbanes que acreixen el nostre sentit
de pertinença, la nostra sensació



d'arrelament, el nostre sentiment de
«ser a casa» dins la ciutat que ens
conté i ens uneix. És important que
les diferents parts d'una ciutat
estiguin ben integrades i que els
habitants puguin tenir una visió de
conjunt en lloc de tancar-se en un
barri, privant-se de viure la ciutat
sencera com un espai propi
compartit amb els altres. Tota
intervenció en el paisatge urbà o
rural hauria de considerar com els
distints elements del lloc conformen
un tot que és percebut pels habitants
com un quadre coherent amb la seva
riquesa de significats. Així els altres
deixen de ser estranys, els podem
sentir com una part d'un «nosaltres»
que construïm junts. Per aquesta
mateixa raó, tant en l'ambient urbà
com en el rural, convé preservar
alguns llocs on s'evitin intervencions
humanes que els modifiquin
constantment.



152. La falta d'habitatges és greu en
moltes parts del món, tant en les
zones rurals com en les grans ciutats,
perquè els pressupostos estatals
només solen cobrir una petita part
de la demanda. No sols els pobres,
sinó una gran part de la societat
sofreixen serioses dificultats per a
accedir a un habitatge propi. La
possessió d'un habitatge té molt a
veure amb la dignitat de les persones
i amb el desenvolupament de les
famílies. És una qüestió central de
l'ecologia humana. Si en un lloc ja
s'han desenvolupat conglomerats
caòtics de cases precàries, es tracta
sobretot d'urbanitzar aquests barris,
no d'erradicar i expulsar. Quan els
pobres viuen en suburbis
contaminats o en conglomerats
perillosos, «en el cas que s'hagi de
procedir al seu trasllat, i per no
afegir més sofriment al que ja
pateixen, és necessari proporcionar
una informació adequada i prèvia,
oferir alternatives d'allotjaments



dignes i implicar directament els
interessats».[118] Al mateix temps, la
creativitat hauria de dur a integrar
els barris precaris en una ciutat
acollidora: «Que boniques són les
ciutats que superen la desconfiança
malaltissa i integren els diferents, i
que fan d'aquesta integració un nou
factor de desenvolupament! Que
belles són les ciutats que, fins i tot en
el seu disseny arquitectònic, són
plenes d'espais que connecten,
relacionen, afavoreixen el
reconeixement de l'altre!».[119]

153. La qualitat de vida en les ciutats
té molt a veure amb el transport, que
sol ser causa de grans sofriments per
als habitants. En les ciutats hi
circulen molts automòbils utilitzats
per una o dues persones, amb la qual
cosa el trànsit es fa complicat, el
nivell de contaminació és alt, es
consumeixen quantitats enormes
d'energia no renovable i es fa
necessària la construcció de més



autopistes i llocs d'estacionament
que perjudiquen la trama urbana.
Molts especialistes coincideixen en la
necessitat de prioritzar el transport
públic. Però algunes mesures
necessàries difícilment seran
pacíficament acceptades per la
societat sense una millora
substancial d'aquest transport, que
en moltes ciutats significa un tracte
indigne a les persones a causa de
l'aglomeració, la incomoditat o la
baixa freqüència dels serveis i la
inseguretat.

154. El reconeixement de la dignitat
peculiar de l'ésser humà moltes
vegades contrasta amb la vida
caòtica que han de dur les persones
en les nostres ciutats. Però això no
hauria de fer perdre de vista l'estat
d'abandonament i oblit que sofreixen
també alguns habitants de zones
rurals, on no arriben serveis
essencials, i hi ha treballadors
reduïts a situacions d'esclavitud,



sense drets ni expectatives d'una
vida més digna.

155. L'ecologia humana implica
també una cosa molt fonda: la
necessària relació de la vida de
l'ésser humà amb la llei moral escrita
en la seva pròpia naturalesa,
necessària per a poder crear un
ambient més digne. Benet XVI deia
que existeix una «ecologia de
l'home» perquè «també l'home
posseeix una naturalesa que ell ha de
respectar i que no pot manipular al
seu capritx».[120] En aquesta línia, es
pot reconèixer que el nostre propi
cos ens situa en una relació directa
amb l'ambient i amb els altres éssers
vivents. L'acceptació del propi cos
com a do de Déu és necessària per a
acollir i acceptar el món sencer com
a regal del Pare i casa de tots, mentre
que una lògica de domini sobre el
propi cos es transforma en una lògica
a vegades subtil de domini sobre la
creació. Aprendre a rebre el propi



cos, a tenir-ne cura i a respectar-ne
els significats, és essencial per a una
veritable ecologia humana. També la
valoració del propi cos en la seva
feminitat o masculinitat és
necessària per a reconèixer-se a si
mateix en el trobament amb el
diferent. D'aquesta manera és
possible acceptar joiosament el do
específic de l'altre (home o dona),
obra del Déu creador, i enriquir-se
recíprocament. Per tant, no és sana
una actitud que pretengui «esborrar
la diferència sexual perquè ja no sap
confrontar-s'hi».[121]

IV. EL PRINCIPI DEL BÉ COMÚ

156. L'ecologia humana és
inseparable de la noció de bé comú,
un principi que acompleix un rol
central i unificador en l'ètica social.
És «el conjunt de condicions de la
vida social que fan possible a les
associacions i a cada un dels seus
membres la consecució més plena i



més fàcil de la pròpia perfecció».
[122]

157. El bé comú pressuposa el
respecte a la persona humana com a
tal, amb drets bàsics i inalienables
ordenats al seu desenvolupament
integral. També reclama el benestar
social i el desenvolupament dels
diversos grups intermedis, aplicant el
principi de la subsidiarietat. Entre
ells es destaca especialment la
família, com la cèl·lula bàsica de la
societat. Finalment, el bé comú
requereix la pau social, és a dir,
l'estabilitat i seguretat d'un cert
ordre, que no es produeix sense una
atenció particular a la justícia
distributiva, la violació de la qual
sempre engendra violència. Tota la
societat –i en aquesta, de manera
especial l'Estat– té l'obligació de
defensar i promoure el bé comú.

158. En les condicions actuals de la
societat mundial, on hi ha tantes



injustícies i cada vegada són més les
persones descartables, privades de
drets humans bàsics, el principi del
bé comú es converteix
immediatament, com a lògica i
ineludible conseqüència, en una
crida a la solidaritat i en una opció
preferencial pels més pobres.
Aquesta opció implica treure les
conseqüències de la destinació
comuna dels béns de la terra, però,
com he intentat expressar en
l'exhortació apostòlica Evangelii
gaudium,[123] exigeix contemplar
primer de tot la immensa dignitat del
pobre a la llum de les més pregones
conviccions creients. N'hi ha prou de
mirar la realitat per a entendre que
aquesta opció avui és una exigència
ètica fonamental per a la realització
efectiva del bé comú.

V. LA JUSTÍCIA
INTERGENERACIONAL



159. La noció de bé comú incorpora
també les generacions futures. Les
crisis econòmiques internacionals
han mostrat amb cruesa els efectes
danyosos que comporta el
desconeixement d'un destí comú, del
qual no poden ser exclosos els qui
vénen darrere nostre. Ja no pot
parlar-se de desenvolupament
sostenible sense una solidaritat
intergeneracional. Quan pensem en
la situació en què es deixa el planeta
a les generacions futures, entrem en
una altra lògica, la del do gratuït que
rebem i comuniquem. Si la terra ens
és donada, ja no podem pensar
solament des d'un criteri utilitarista
d'eficiència i productivitat per al
benefici individual. No estem parlant
d'una actitud opcional, sinó d'una
qüestió bàsica de justícia, ja que la
terra que rebem pertany també als
qui vindran. Els Bisbes de Portugal
han exhortat a assumir aquest deure
de justícia: «L'ambient se situa en la
lògica de la recepció. És un préstec



que cada generació rep i ha de
transmetre a la generació següent».
[124] Una ecologia integral posseeix
aquesta mirada àmplia.

160. Quin tipus de món volem deixar
als qui ens succeiran, als infants que
estan creixent? Aquesta pregunta no
afecta sols l'ambient de manera
aïllada, perquè no es pot plantejar la
qüestió de forma fragmentària. Quan
ens interroguem pel món que volem
deixar, entenem sobretot la seva
orientació general, el seu sentit, els
seus valors. Si no està bategant
aquesta pregunta de fons, no crec
que les nostres preocupacions
ecològiques puguin aconseguir
efectes importants. Però si aquesta
pregunta es planteja amb valentia,
ens porta inexorablement a altres
qüestionaments molt directes: Per
què passem per aquest món?, per a
què hem vingut a aquesta vida?, per
a què treballem i lluitem?, per a què
ens necessita aquesta terra? Per això,



ja no n'hi ha prou de dir que hem de
preocupar-nos per les futures
generacions. Es requereix advertir
que el que està en joc és la nostra
pròpia dignitat. Som nosaltres els
primers interessats a deixar un
planeta habitable per a la humanitat
que ens succeirà. És un drama per a
nosaltres mateixos, perquè això posa
en crisi el sentit del propi pas per
aquesta terra.

161. Les prediccions catastròfiques ja
no poden ser mirades amb
menyspreu i ironia. A les pròximes
generacions podríem deixar-los
massa escombraries, deserts i
brutícia. El ritme de consum, de
malbaratament i d'alteració del medi
ambient ha superat les possibilitats
del planeta, de tal manera que l'estil
de vida actual, essent insostenible,
només pot acabar en catàstrofes, com
de fet ja està passant periòdicament
en diverses regions. L'atenuació dels
efectes de l'actual desequilibri depèn



del que fem ara mateix, sobretot si
pensem en la responsabilitat que ens
atribuiran els qui hauran de suportar
les pitjors conseqüències.

162. La dificultat per a prendre's
seriosament aquest desafiament té a
veure amb una deterioració ètica i
cultural, que acompanya la
deterioració ecològica. L'home i la
dona del món postmodern corren el
risc permanent de tornar-se
profundament individualistes, i
molts problemes socials es
relacionen amb l'immediatisme
egoista actual, amb les crisis dels
llaços familiars i socials, amb les
dificultats per al reconeixement de
l'altre. Moltes vegades hi ha un
consum immediatista i excessiu dels
pares que afecta els propis fills, els
quals tenen cada vegada més
dificultats per a adquirir una casa
pròpia i fundar una família. A més, la
nostra incapacitat per a pensar
seriosament en les futures



generacions està lligada a la nostra
incapacitat per a ampliar els
interessos actuals i pensar en els qui
queden exclosos del
desenvolupament. No cal que
imaginem solament els pobres del
futur; n'hi ha prou de recordar els
pobres d'avui, que tenen pocs anys
de vida en aquesta terra i no poden
continuar esperant. Per això, «a més
de la lleial solidaritat
intergeneracional, s'ha de reiterar la
urgent necessitat moral d'una
renovada solidaritat
intrageneracional».[125]

CAPÍTOL CINQUÈ

ALGUNES LÍNIES D'ORIENTACIÓ I
ACCIÓ

163. He intentat d'analitzar la
situació actual de la humanitat, tant
en les esquerdes que s'observen en el
planeta que habitem, com en les
causes més profundament humanes
de la degradació ambiental. Si bé



aquesta contemplació de la realitat
en si mateixa ja ens indica la
necessitat d'un canvi de rumb i ens
suggereix algunes accions, provem
ara de delinear grans camins de
diàleg que ens ajudin a sortir de
l'espiral d'autodestrucció en què ens
estem submergint.

I. EL DIÀLEG SOBRE EL MEDI
AMBIENT EN LA POLÍTICA
INTERNACIONAL

164. Des de mitjan segle passat, i
superant moltes dificultats, s'ha anat
afirmant la tendència a concebre el
planeta com a pàtria, i la humanitat
com a poble que habita una casa de
tots. Un món interdependent no
significa únicament entendre que les
conseqüències perjudicials dels estils
de vida, producció i consum afecten
tothom, sinó, principalment,
procurar que les solucions es
proposin des d'una perspectiva
global i no sols en defensa dels



interessos d'alguns països. La
interdependència ens obliga a pensar
en un sol món, en un projecte comú.
Però la mateixa intel·ligència que
s'ha utilitzat per a un enorme
desenvolupament tecnològic no
aconsegueix de trobar formes
eficients de gestió internacional amb
vista a resoldre les greus dificultats
ambientals i socials. Per a afrontar
els problemes de fons, que no poden
ser resolts per accions de països
aïllats, és indispensable un consens
mundial que porti, per exemple, a
programar una agricultura
sostenible i diversificada, a
desenvolupar formes renovables i
poc contaminants d'energia, a
fomentar una major eficiència
energètica, a promoure una gestió
més adequada dels recursos forestals
i marins, a assegurar a tothom l'accés
a l'aigua potable.

165. Sabem que la tecnologia basada
en combustibles fòssils molt



contaminants –sobretot el carbó,
però també el petroli i, en menor
mesura, el gas– necessita ser
reemplaçada progressivament i
sense demora. Mentre no hi hagi un
ampli desenvolupament d'energies
renovables, que hauria d'estar ja en
marxa, és legítim optar per la cosa
menys dolenta i acudir a solucions
transitòries. Tanmateix, en la
comunitat internacional no
s'aconsegueixen acords suficients
sobre la responsabilitat dels qui han
de suportar els costos de la transició
energètica. En les darreres dècades,
les qüestions ambientals han generat
un gran debat públic que ha fet
créixer en la societat civil espais de
molt compromís i de lliurament
generós. La política i l'empresa
reaccionen amb lentitud, lluny
d'estar a l'alçada dels desafiaments
mundials. En aquest sentit es pot dir
que, mentre la humanitat del període
postindustrial potser serà recordada
com una de les més irresponsables



de la història, és d'esperar que la
humanitat de començaments del
segle XXI pugui ser recordada per
haver assumit amb generositat les
seves greus responsabilitats.

166. El moviment ecològic mundial
ha fet ja un llarg recorregut, enriquit
per l'esforç de moltes organitzacions
de la societat civil. No seria possible
aquí esmentar-les totes ni recórrer la
història de les seves aportacions.
Però, gràcies a tant lliurament, les
qüestions ambientals han estat cada
vegada més presents en l'agenda
pública i s'han convertit en una
invitació constant a pensar a llarg
termini. No obstant això, les Cimeres
mundials sobre l'ambient dels
darrers anys no han respost a les
expectatives perquè, per falta de
decisió política, no han obtingut
acords ambientals globals realment
significatius i eficaços.



167. Es pot destacar la Cimera de la
Terra, celebrada en 1992 a Rio de
Janeiro. S'hi proclamà que «els éssers
humans constitueixen el centre de
les preocupacions relacionades amb
el desenvolupament sostenible».[126]
Reprenent continguts de la
Declaració d'Estocolm (1972),
consagrà la cooperació internacional
per a tenir cura de l'ecosistema de
tota la terra, l'obligació per part del
qui contamina a fer-se'n càrrec
econòmicament, el deure d'avaluar
l'impacte ambiental de tota obra o
projecte. Proposà l'objectiu
d'estabilitzar les concentracions de
gas d'efecte hivernacle en l'atmosfera
per a revertir l'escalfament global.
També elaborà una agenda amb un
programa d'acció i un conveni sobre
diversitat biològica, declarà principis
en matèria forestal. Si bé aquella
cimera va ser veritablement
superadora i profètica per a la seva
època, els acords han tingut un baix
nivell d'implementació perquè no



s'establiren adequats mecanismes de
control, de revisió periòdica i de
punició dels incompliments. Els
principis enunciats continuen
reclamant camins eficaços i àgils
d'execució pràctica.

168. Com a experiències positives es
poden esmentar, per exemple, el
Conveni de Basilea sobre les
deixalles perilloses, amb un sistema
de notificació, estàndards i controls;
també la Convenció vinculant que
regula el comerç internacional
d'espècies amenaçades de fauna i
flora silvestre, que inclou missions de
verificació del compliment efectiu.
Gràcies a la Convenció de Viena per a
la protecció de la capa d'ozó i a la
seva implementació mitjançant el
Protocol de Mont-real i les seves
esmenes, el problema de
l'aprimament d'aquesta capa sembla
haver entrat en una fase de solució.



169. En la cura de la diversitat
biològica i en el que es relaciona amb
la desertificació, els avenços han
estat molt menys significatius. En el
que es relaciona amb el canvi
climàtic, els avenços són
lamentablement molt escassos. La
reducció de gasos d'efecte hivernacle
requereix honestedat, valentia i
responsabilitat, sobretot dels països
més poderosos i més contaminants.
La Conferència de les Nacions Unides
sobre el desenvolupament sostenible
denominada Rio+20 (Rio de Janeiro
2012) va emetre una extensa i
ineficaç Declaració final. Les
negociacions internacionals no
poden avançar significativament per
les posicions dels països que
privilegien els seus interessos
nacionals sobre el bé comú global.
Els qui sofriran les conseqüències
que nosaltres intentem dissimular
recordaran aquesta falta de
consciència i de responsabilitat.
Mentre s'elaborava aquesta encíclica,



el debat ha adquirit una particular
intensitat. Els creients no podem
deixar de demanar a Déu per l'avanç
positiu en les discussions actuals, de
manera que les generacions futures
no sofreixin les conseqüències
d'imprudents retards.

170. Algunes de les estratègies de
baixa emissió de gasos contaminants
busquen la internacionalització dels
costos ambientals, amb el perill
d'imposar als països de menors
recursos feixucs compromisos de
reducció d'emissions comparables als
dels països més industrialitzats. La
imposició d'aquestes mesures
perjudica els països més necessitats
de desenvolupament. D'aquesta
manera, s'afegeix una nova injustícia
embolcallada en la vestimenta de la
cura de l'ambient. Com sempre, el fil
es trenca per la part més feble. Donat
que els efectes del canvi climàtic es
faran sentir durant molt temps, fins i
tot si ara es prenen mesures estrictes,



alguns països amb escassos recursos
necessitaran ajuda per a adaptar-se a
efectes que ja s'estan produint i que
afecten les seves economies.
Continua essent veritat que hi ha
responsabilitats comunes però
diferenciades, senzillament perquè,
com han dit els Bisbes de Bolívia, «els
països que s'han beneficiat per un alt
grau d'industrialització, a costa d'una
enorme emissió de gasos
d'hivernacle, tenen major
responsabilitat a aportar la solució
dels problemes que han causat».[127]

171. L'estratègia de compravenda de
«bons de carboni» pot donar lloc a
una nova forma d'especulació, i no
servir per a reduir l'emissió global de
gasos contaminants. Aquest sistema
sembla una solució ràpida i fàcil,
amb l'aparença de cert compromís
amb el medi ambient, però que de
cap manera no implica un canvi
radical a l'altura de les
circumstàncies. Més aviat pot



convertir-se en un recurs diversiu
que permeti sostenir el sobreconsum
d'alguns països i sectors.

172. Els països pobres necessiten
tenir com a prioritat l'erradicació de
la misèria i el desenvolupament
social dels seus habitants; encara que
hagin d'analitzar el nivell escandalós
de consum d'alguns sectors
privilegiats de la seva població, i
controlar més bé la corrupció. També
és veritat que han de desenvolupar
formes menys contaminants de
producció d'energia, però a tal fi
requereixen comptar amb l'ajuda
dels països que han crescut molt a
costa de la contaminació actual del
planeta. L'aprofitament directe de
l'abundant energia solar requereix
que s'estableixin mecanismes i
subsidis de manera que els països en
desenvolupament puguin accedir a
transferència de tecnologies,
assistència tècnica i recursos
financers, però sempre prestant



atenció a les condicions concretes, ja
que «no sempre és adequadament
avaluada la compatibilitat dels
sistemes amb el context per al qual
foren dissenyats».[128] Els costos
serien baixos si es comparessin amb
els riscs del canvi climàtic. De tota
manera, és abans que res una decisió
ètica, fonamentada en la solidaritat
de tots els pobles.

173. Urgeixen acords internacionals
que es compleixin, donada la
fragilitat de les instàncies locals per a
intervenir-hi de manera eficaç. Les
relacions entre Estats han de
resguardar la sobirania de cada un,
però també establir camins
consensuats per a evitar catàstrofes
locals que acabarien afectant tothom.
Fan falta marcs reguladors globals
que imposin obligacions i que
impedeixin accions intolerables, com
el fet que països poderosos expulsin
a altres països residus i indústries
altament contaminants.



174. Esmentem també el sistema de
governança dels oceans. Perquè, si
bé hi ha hagut diverses convencions
internacionals i regionals, la
fragmentació i l'absència de severs
mecanismes de reglamentació,
control i sanció acaben minant tots
els esforços. El creixent problema
dels residus marins i la protecció de
les àrees marines més enllà de les
fronteres nacionals continua
plantejant un desafiament especial.
En definitiva, necessitem un acord
sobre els règims de governança per a
tota la gamma dels anomenats «béns
comuns globals».

175. La mateixa lògica que dificulta
prendre decisions dràstiques per a
invertir la tendència a l'escalfament
global és la que ens permet de
complir l'objectiu d'erradicar la
pobresa. Necessitem una reacció
global més responsable, que implica
encarar al mateix temps la reducció
de la contaminació i el



desenvolupament dels països i
regions pobres. El segle XXI, mentre
manté un sistema de governança
propi d'èpoques passades, és
escenari d'un afebliment de poder
dels Estats nacionals, sobretot perquè
la dimensió econòmico-financera, de
característiques transnacionals,
tendeix a predominar sobre la
política. En aquest context, esdevé
indispensable la maduració
d'institucions internacionals més
fortes i eficaçment organitzades, amb
autoritats designades equitativament
per acord entre els governs
nacionals, i dotades de poder per a
sancionar. Com ha afirmat Benet XVI
en la línia ja desenvolupada per la
doctrina social de l'Església, «per a
governar l'economia mundial, per a
sanejar les economies afectades per
la crisi, per a prevenir-ne
l'empitjorament i majors
desequilibris consegüents, per a
aconseguir un oportú desarmament
integral, la seguretat alimentària i la



pau, per a garantir la salvaguarda de
l'ambient i regular els fluxos
migratoris, urgeix la presència d'una
veritable Autoritat política mundial,
com fou ja esbossada pel meu
predecessor, Joan XXIII».[129] En tal
perspectiva, la diplomàcia adquireix
una importància inèdita, amb vista a
promoure estratègies internacionals
que s'anticipin als problemes més
greus que acaben afectant tothom.

II. EL DIÀLEG CAP A NOVES
POLÍTIQUES NACIONALS I LOCALS

176. No solament hi ha guanyadors i
perdedors entre els països, sinó
també dins els països pobres, on han
d'identificar-se diverses
responsabilitats. Per això, les
qüestions relacionades amb
l'ambient i amb el desenvolupament
econòmic ja no es poden plantejar
tan sols des de les diferències entre
els països, sinó que requereixen



prestar atenció a les polítiques
nacionals i locals.

177. Davant la possibilitat d'una
utilització irresponsable de les
capacitats humanes, són funcions
impostergables de cada Estat
planificar, coordinar, vigilar i
sancionar dins el seu propi territori.
La societat, ¿com ordena i custodia el
seu esdevenir en un context de
constants innovacions
tecnològiques? Un factor que actua
com a moderador executiu és el dret,
que estableix les regles per a les
conductes admeses a la llum del bé
comú. Els límits que ha d'imposar
una societat sana, madura i sobirana
s'associen amb: previsió i precaució,
regulacions adequades, vigilància de
l'aplicació de les normes, control de
la corrupció, accions de control
operatiu sobre els efectes emergents
no desitjats dels processos
productius, i intervenció oportuna
davant riscs incerts o potencials. Hi



ha una creixent jurisprudència
orientada a disminuir els efectes
contaminants de les iniciatives de les
empreses. Però el marc polític i
institucional no existeix sols per a
evitar males pràctiques, sinó també
per a encoratjar les millors
pràctiques, per a estimular la
creativitat que busca nous camins,
per a facilitar les iniciatives
personals i col·lectives.

178. El drama de l'«immediatisme»
polític, sostingut també per
poblacions consumistes, provoca la
necessitat de produir creixement a
curt termini. Responent a interessos
electorals, els governs no s'exposen
fàcilment a irritar la població amb
mesures que puguin afectar el nivell
de consum o posar en perill
inversions estrangeres. La miopia de
la construcció de poder atura la
integració de l'agenda ambiental
amb mirada àmplia en l'agenda
pública dels governs. S'oblida així



que «el temps és superior a l'espai»,
[130] que sempre som més fecunds
quan ens preocupem per generar
processos que no pas per dominar
espais de poder. La grandesa política
es mostra quan, en moments difícils,
s'actua per grans principis i pensant
en el bé comú a llarg termini. Al
poder polític li costa molt assumir
aquest deure en un projecte de nació.

179. En alguns llocs, s'estan
desenvolupament cooperatives per a
l'explotació d'energies renovables
que permeten l'autoabastament local
i fins i tot la venda d'excedents.
Aquest senzill exemple indica que,
mentre l'ordre mundial existent es
mostra impotent per a assumir
responsabilitats, la instància local
pot fer una diferència. Perquè allí es
pot generar una major
responsabilitat, un fort sentit
comunitari, una especial capacitat de
cura i una creativitat més generosa,
un entranyable amor a la pròpia



terra, així com es pensa en el que es
deixa als fills i als néts. Aquests
valors tenen un arrelament molt
pregon en les poblacions aborigens.
Donat que el dret a vegades es
mostra insuficient per culpa de la
corrupció, es requereix una decisió
política pressionada per la població.
La societat, a través d'organismes no
governamentals i associacions
intermèdies, ha d'obligar els governs
a desenvolupar normatives,
procediments i controls més
rigorosos. Si els ciutadans no
controlen el poder polític –nacional,
regional i municipal–, tampoc no és
possible un control dels danys
ambientals. D'altra banda, les
legislacions dels municipis poden ser
més eficaces si hi ha acords entre
poblacions veïnes per a sostenir les
mateixes polítiques ambientals.

180. No es pot pensar en receptes
uniformes, perquè hi ha problemes i
límits específics de cada país o regió.



També és veritat que el realisme
polític pot exigir mesures i
tecnologies de transició, sempre que
vagin acompanyades del disseny i
l'acceptació de compromisos
graduals vinculants. Però en els
àmbits nacionals i locals sempre hi
ha molt per fer, com promoure les
formes d'estalvi d'energia. Això
implica afavorir formes de producció
industrial amb màxima eficiència
energètica i menys quantitat de
matèria primera, traient del mercat
els productes que són poc eficaços
des del punt de vista energètic o que
són més contaminants. També
podem esmentar una bona gestió del
transport o formes de construcció i
de sanejament d'edificis que en
redueixin el consum energètic i el
nivell de contaminació. Per altra
banda, l'acció política local pot
orientar-se a la modificació del
consum, al desenvolupament d'una
economia de residus i de reciclatge, a
la protecció d'espècies i a la



programació d'una agricultura
diversificada amb rotació de
conreus. És possible encoratjar el
millorament agrícola de regions
pobres mitjançant inversions en
infraestructures rurals, en
l'organització del mercat local o
nacional, en sistemes de reg, en el
desenvolupament de tècniques
agrícoles sostenibles. Es poden
facilitar formes de cooperació o
d'organització comunitària que
defensin els interessos dels petits
productors i preservin els
ecosistemes locals de la depredació.
És tant el que sí que es pot fer!

181. És indispensable la continuïtat,
perquè no es poden modificar les
polítiques relacionades amb el canvi
climàtic i la protecció de l'ambient
cada vegada que canvia un govern.
Els resultats requereixen molt temps,
i suposen costos immediats amb
efectes que no podran ser mostrats
dins l'actual període de govern. Per



això, sense la pressió de la població i
de les institucions sempre hi haurà
resistència a intervenir, més encara
quan hi hagi urgències a resoldre.
Que un polític assumeixi aquestes
responsabilitats amb els costos que
impliquen, no respon a la lògica
eficientista i immediatista de
l'economia i de la política actual,
però si s'atreveix a fer-ho, tornarà a
reconèixer la dignitat que Déu li ha
donat com a humà i deixarà rere el
seu pas per aquesta història un
testimoniatge de generosa
responsabilitat. Cal concedir un lloc
preponderant a una sana política,
capaç de reformar les institucions,
coordinar-les i dotar-les de millors
pràctiques, que permetin superar
pressions i inèrcies vicioses.
Tanmateix, cal afegir que els millors
mecanismes acaben sucumbint quan
falten els grans fins, els valors, una
comprensió humanista i rica de
sentit que atorguen a cada societat
una orientació noble i generosa.



III. DIÀLEG I TRANSPARÈNCIA EN
ELS PROCESSOS DE DECISIÓ

182. La previsió de l'impacte
ambiental de les iniciatives i
projectes requereix processos polítics
transparents i subjectes al diàleg,
mentre que la corrupció que amaga
el veritable impacte ambiental d'un
projecte a canvi de favors sol portar
a acords espuris que eviten
d'informar i debatre àmpliament.

183. Un estudi d'impacte ambiental
no hauria de ser posterior a
l'elaboració d'un projecte productiu o
de qualsevol política, pla o programa
a desenvolupar. Ha d'inserir-se des
del principi i elaborar-se de manera
interdisciplinària, transparent i
independent de tota pressió
econòmica o política. Ha de
connectar-se amb l'anàlisi de les
condicions de treball i dels possibles
efectes en la salut física i mental de
les persones, en l'economia local, en



la seguretat. Els resultats econòmics
podran així deduir-se de forma més
realista, tenint en compte els
escenaris possibles i eventualment
preveient la necessitat d'una inversió
major per a resoldre efectes
indesitjables que puguin ser
corregits. Sempre és necessari
aconseguir consensos entre els
distints actors socials, que poden
aportar diferents perspectives,
solucions i alternatives. Però a la
taula de discussió han de tenir-hi un
lloc privilegiat els habitants locals,
els quals es pregunten pel que volen
per a ells i per als seus fills, i poden
considerar els fins que
transcendeixen l'interès econòmic
immediat. Cal deixar de pensar en
«intervencions» sobre l'ambient per
a donar lloc a polítiques pensades i
discutides per totes les parts
interessades. La participació
requereix que tothom sigui
adequadament informat dels
diversos aspectes i dels diferents



riscs i possibilitats, i no es redueix a
la decisió inicial sobre un projecte,
sinó que implica també accions de
seguiment o monitorització constant.
Fa falta sinceritat i veritat en les
discussions científiques i polítiques,
sense reduir-se a considerar què està
permès o no per la legislació.

184. Quan apareixen eventuals
perills per a l'ambient que afectin el
bé comú present i futur, aquesta
situació exigeix «que les decisions es
basin en una comparació entre els
riscs i els beneficis hipotètics que
comporta cada decisió alternativa
possible».[131] Això val sobretot si
un projecte pot produir un
increment d'utilització de recursos
naturals, d'emissions o abocaments,
de generació de residus, o una
modificació significativa en el
paisatge, en l'hàbitat d'espècies
protegides o en un espai públic.
Alguns projectes, no prou analitzats,
poden afectar profundament la



qualitat de vida d'un lloc a causa de
qüestions tan diverses entre elles
com una contaminació acústica no
prevista, la reducció de l'amplitud
visual, la pèrdua de valors culturals,
els efectes de l'ús d'energia nuclear.
La cultura consumista, que dóna
prioritat al curt termini i a l'interès
privat, pot encoratjar tràmits massa
ràpids o consentir l'amagament
d'informació.

185. En tota discussió a propòsit
d'una iniciativa, una sèrie de
preguntes haurien de plantejar-se
amb vista a discernir si conduirà a
un veritable desenvolupament
integral: Per a què? Per què? On?
Quan? De quina manera? Per a qui?
Quins són els riscs? Amb quin cost?
Qui paga els costos i com ho farà? En
aquest discerniment, hi ha qüestions
que han de tenir prioritat. Per
exemple, sabem que l'aigua és un
recurs escàs i indispensable i és un
dret fonamental que condiciona



l'exercici d'altres drets humans. Això
és indubtable i supera tota anàlisi
d'impacte ambiental d'una regió.

186. En la Declaració de Rio de 1992
se sosté que, «quan hi hagi perill de
dany greu o irreversible, la falta de
certesa científica absoluta no haurà
d'utilitzar-se com a raó per a
postergar l'adopció de mesures
eficaces»[132] que impedeixin la
degradació del medi ambient. Aquest
principi de precaució permet la
protecció dels més febles, que
disposen de pocs mitjans per a
defensar-se i per a aportar proves
irrefutables. Si la informació
objectiva mena a preveure un dany
greu i irreversible, encara que no hi
hagi una comprovació indiscutible,
qualsevol projecte hauria d'aturar-se
o modificar-se. Així s'inverteix el pes
de la prova, ja que en aquests casos
cal aportar una demostració
objectiva i contundent que l'activitat



proposada no generarà danys greus a
l'ambient o als qui l'habiten.

187. Això no implica oposar-se a
qualsevol innovació tecnològica que
permeti millorar la qualitat de vida
d'una població. Però en tot cas ha de
quedar ferm que la rendibilitat no
pot ser l'únic criteri a tenir en
compte i que, en el moment en què
apareguin nous elements de judici a
partir de l'evolució de la informació,
hauria d'haver-hi una nova
avaluació amb participació de totes
les parts interessades. El resultat de
la discussió podria ser la decisió de
no avançar en un projecte, però
també podria ser la seva modificació
o el desenvolupament de propostes
alternatives.

188. Hi ha discussions sobre
qüestions relacionades amb
l'ambient en què és difícil
d'aconseguir consensos. Una vegada
més expresso que l'Església no



pretén definir les qüestions
científiques ni substituir la política,
però invito a un debat honest i
transparent, perquè les necessitats
particulars o les ideologies no afectin
el bé comú.

IV. POLÍTICA I ECONOMIA EN
DIÀLEG PER A LA PLENITUD
HUMANA

189. La política no ha de sotmetre's a
l'economia i aquesta no ha de
sotmetre's als dictamens i al
paradigma eficientista de la
tecnocràcia. Avui, pensant en el bé
comú, necessitem imperiosament
que la política i l'economia, en diàleg,
es col·loquin decididament al servei
de la vida, especialment de la vida
humana. La salvació dels bancs a
tota costa, fent-ne pagar el preu a la
població, sense la ferma decisió de
revisar i reformar el sistema sencer,
referma un domini absolut de les
finances que no té futur i que només



podrà generar noves crisis després
d'una llarga, costosa i aparent
guarició. La crisi financera de
2007-2008 era l'ocasió per al
desenvolupament d'una nova
economia més atenta als principis
ètics i per a una nova regulació de
l'activitat financera especulativa i de
la riquesa fictícia. Però no hi va
haver una reacció que portés a
repensar els criteris obsolets que
continuen regint el món. La
producció no és sempre racional, i
sol estar lligada a variables
econòmiques que fixen per als
productes un valor que no coincideix
amb el seu valor real. Això porta
moltes vegades a una sobreproducció
d'algunes mercaderies, amb un
impacte ambiental innecessari, que
al mateix temps perjudica moltes
economies regionals.[133] La
bombolla financera també sol ser
una bombolla productiva. En
definitiva, el que no s'afronta amb
energia és el problema de l'economia



real, la que fa possible que es
diversifiqui i millori la producció,
que les empreses funcionin
adequadament, que les petites i
mitjanes empreses es desenvolupin i
creïn ocupació.

190. En aquest context, sempre cal
recordar que «la protecció ambiental
no pot assegurar-se tan sols en base
al càlcul financer de costos i
beneficis. L'ambient és un d'aquests
béns que els mecanismes del mercat
no són capaços de defensar o de
promoure adequadament».[134] Una
vegada més, convé evitar una
concepció màgica del mercat, que
tendeix a pensar que els problemes
es resolen només amb el creixement
dels beneficis de les empreses o dels
individus. ¿És realista esperar que el
qui s'obsessiona pel màxim benefici
s'aturi a pensar en els efectes
ambientals que deixarà a les
pròximes generacions? Dins
l'esquema del rèdit no hi ha lloc per a



pensar en els ritmes de la natura, en
els seus temps de degradació i de
regeneració, i en la complexitat dels
ecosistemes que puguin ser
greument alterats per la intervenció
humana. A més, quan es parla de
biodiversitat, tot al més hom la pensa
com un dipòsit de recursos
econòmics que podria ser explotat,
però no considera seriosament el
valor real de les coses, el seu
significat per a les persones i les
cultures, els interessos i necessitats
dels pobres.

191. Quan es plantegen aquestes
qüestions, alguns reaccionen acusant
els altres de pretendre aturar
irracionalment el progrés i el
desenvolupament humà. Però ens
hem de convèncer que desaccelerar
un determinat ritme de producció i
de consum pot donar lloc a un altre
tipus de progrés i desenvolupament.
Els esforços per a un ús sostenible
dels recursos naturals no són una



despesa inútil, sinó una inversió que
podrà oferir altres beneficis
econòmics a mitjà termini. Si no
tenim estretor de mires, podem
descobrir que la diversificació d'una
producció més innovadora i amb
menor impacte ambiental, pot ser
molt rendible. Es tracta d'obrir camí
a oportunitats diferents, que no
impliquen pas aturar la creativitat
humana i el seu somni de progrés,
sinó orientar aquesta energia amb
canals nous.

192. Per exemple, un camí de
desenvolupament productiu més
creatiu i més ben orientat podria
corregir el fet que hi hagi una
inversió tecnològica excessiva per al
consum i poca per a resoldre
problemes pendents de la humanitat;
podria generar formes intel·ligents i
rendibles de reutilització,
refuncionalització i reciclatge; podria
millorar l'eficiència energètica de les
ciutats, etc. La diversificació



productiva dóna amplíssimes
possibilitats a la intel·ligència
humana per a crear i innovar, alhora
que protegeix l'ambient i crea més
fonts de treball. Aquesta seria una
creativitat capaç de fer florir
novament la noblesa de l'ésser humà,
perquè és més digne fer servir la
intel·ligència, amb audàcia i
responsabilitat, per a trobar formes
de desenvolupament sostenible i
equitatiu, en el marc d'una noció més
àmplia del que és la qualitat de vida.
En canvi, és més indigne, superficial i
menys creatiu insistir a crear formes
d'espoliació de la natura només per
oferir noves possibilitats de consum i
de rèdit immediat.

193. De tota manera, si en alguns
casos el desenvolupament sostenible
implicarà noves formes de créixer,
en altres casos, enfront del
creixement voraç i irresponsable que
s'ha produït durant moltes dècades,
cal pensar també a aturar una mica



la marxa, a posar-hi alguns límits
racionals i àdhuc a tornar enrere
abans no sigui tard. Sabem que és
insostenible el comportament
d'aquells qui consumeixen i
destrueixen més i més, mentre que
altres encara no poden viure d'acord
amb la seva dignitat humana. Per
això ha arribat l'hora d'acceptar cert
decreixement en algunes parts del
món aportant recursos perquè es
pugui créixer sanament en altres
parts. Benet XVI deia que «és
necessari que les societats
tecnològicament avançades estiguin
disposades a afavorir
comportaments caracteritzats per la
sobrietat, disminuint el propi
consum d'energia i millorant-ne les
condicions d'ús».[135]

194. Perquè sorgeixin nous models
de progrés, necessitem «canviar el
model de desenvolupament global»,
[136] la qual cosa implica reflexionar
responsablement «sobre el sentit de



l'economia i la seva finalitat, per tal
de corregir-ne les disfuncions i
distorsions».[137] No n'hi ha prou de
conciliar, en un termini mitjà, la
protecció de la natura amb la renda
financera, o la preservació de
l'ambient amb el progrés. En aquest
tema els termes mitjans són només
una petita demora en l'ensorrament.
Simplement es tracta de redefinir el
progrés. Un desenvolupament
tecnològic i econòmic que no deixa
un món millor i una qualitat de vida
integralment superior no pot
considerar-se progrés. Per altra
banda, moltes vegades la qualitat
real de la vida de les persones
disminueix –per la deterioració de
l'ambient, la baixa qualitat dels
mateixos productes alimentaris i
l'esgotament d'alguns recursos– en el
context d'un creixement de
l'economia. En aquest marc, el
discurs del creixement sostenible sol
convertir-se en un recurs diversiu i
exculpatori que absorbeix valors del



discurs ecologista dins la lògica de les
finances i de la tecnocràcia, i la
responsabilitat social i ambiental de
les empreses sol reduir-se a una sèrie
d'accions de màrqueting i imatge.

195. El principi de maximització del
guany, que tendeix a aïllar-se de tota
altra consideració, és una distorsió
conceptual de l'economia: si
augmenta la producció, interessa poc
que es produeixi a costa dels
recursos futurs o de la salut de
l'ambient; si la tala d'un bosc
augmenta la producció, ningú no
mesura en aquest càlcul la pèrdua
que implica desertificar un territori,
danyar la biodiversitat o augmentar
la contaminació. És a dir, les
empreses obtenen guanys calculant i
pagant una part ínfima dels costos.
Només podria considerar-se ètic un
comportament en el qual «els costos
econòmics i socials que es deriven de
l'ús dels recursos ambientals comuns
es reconeguin de manera



transparent i siguin sufragats
totalment per aquells qui se'n
beneficien, i no per altres o per les
futures generacions».[138] La
racionalitat instrumental, que sols
aporta una anàlisi estàtica de la
realitat en funció de necessitats
actuals, és present tant quan el qui
assigna els recursos és el mercat com
quan ho fa un Estat planificador.

196. Què passa amb la política?
Recordem el principi de
subsidiarietat, que atorga llibertat
per al desenvolupament de les
capacitats presents en tots els nivells,
però al mateix temps exigeix més
responsabilitat pel bé comú a qui té
més poder. És veritat que avui alguns
sectors econòmics exerceixen més
poder que els mateixos Estats. Però
no es pot justificar una economia
sense política, que seria incapaç de
propiciar una altra lògica que regeixi
els diversos aspectes de la crisi
actual. La lògica que no permet



preveure una preocupació sincera
per l'ambient és la mateixa que torna
imprevisible una preocupació per
integrar els més fràgils, perquè «en el
vigent model “exitista" i “privatista"
no sembla tenir sentit invertir
perquè els lents, febles o menys
dotats puguin obrir-se camí en la
vida».[139]

197. Necessitem una política que
pensi amb visió àmplia, i que tiri
endavant un replantejament integral,
incorporant en un diàleg
interdisciplinari els diversos aspectes
de la crisi. Moltes vegades la mateixa
política és responsable del seu propi
descrèdit, per la corrupció i per la
falta de bones polítiques públiques.
Si l'Estat no compleix el seu rol en
una regió, alguns grups econòmics
poden aparèixer com a benefactors i
detenir el poder real, sentint-se
autoritzats a no complir certes
normes, fins a donar lloc a diverses
formes de criminalitat organitzada,



tràfic de persones, narcotràfic i
violència molt difícils d'erradicar. Si
la política no és capaç de trencar una
lògica perversa, i també queda
subsumida en discursos empobrits,
continuarem sense afrontar els grans
problemes de la humanitat. Una
estratègia de canvi real exigeix
repensar la totalitat dels processos, ja
que no n'hi ha prou amb incloure
consideracions ecològiques
superficials mentre no es qüestioni la
lògica subjacent en la cultura actual.
Una sana política hauria de ser capaç
d'assumir aquest desafiament.

198. La política i l'economia
tendeixen a culpar-se mútuament pel
que fa a la pobresa i a la degradació
de l'ambient. Però el que s'espera és
que reconeguin els seus propis errors
i trobin formes d'interacció
orientades al bé comú. Mentre uns es
desesperen només pel rèdit
econòmic i altres s'obsessionen
només per conservar i acréixer el



poder, el que tenim són guerres o
acords espuris en què el que menys
interessa a totes dues parts és
preservar l'ambient i tenir cura dels
més febles. Aquí també val que «la
unitat és superior al conflicte».[140]

V. LES RELIGIONS EN EL DIÀLEG
AMB LES CIÈNCIES

199. No es pot sostenir que les
ciències empíriques expliquen
completament la vida, l'entramat de
totes les criatures i el conjunt de la
realitat. Això seria sobrepassar
indegudament els seus confins
metodològics limitats. Si es
reflexiona amb aquest marc tancat,
desapareixen la sensibilitat estètica,
la poesia, i àdhuc la capacitat de la
raó per a percebre el sentit i la
finalitat de les coses.[141] Vull
recordar que «els textos religiosos
clàssics poden oferir un significat per
a totes les èpoques, tenen una força
motivadora que obre sempre nous



horitzons […]. ¿És raonable i culte
relegar-los a l'obscuritat, només per
haver sorgit en el context d'una
creença religiosa?».[142] En realitat,
és ingenu pensar que els principis
ètics puguin presentar-se d'una
manera purament abstracta,
deslligats de tot context, i el fet que
apareguin amb un llenguatge religiós
no els pren cap valor en el debat
públic. Els principis ètics que la raó
és capaç de percebre poden
reaparèixer sota distintes
vestimentes i expressats amb
llenguatges diversos, fins i tot
religiosos.

200. Per altra banda, qualsevol
solució tècnica que pretenguin
aportar les ciències serà impotent
per a resoldre els greus problemes
del món si la humanitat perd el seu
rumb, si s'obliden les grans
motivacions que fan possible la
convivència, el sacrifici, la bondat.
En tot cas, caldrà interpel·lar els



creients a ser coherents amb la seva
pròpia fe i a no contradir-la amb les
seves accions, caldrà reclamar-los
que tornin a obrir-se a la gràcia de
Déu i a beure en la profunditat de les
seves pròpies conviccions sobre
l'amor, la justícia i la pau. Si una
mala comprensió dels nostres propis
principis a vegades ens ha dut a
justificar el maltracte a la natura o el
domini despòtic de l'ésser humà
sobre les coses creades o les guerres,
la injustícia i la violència, els creients
podem reconèixer que d'aquesta
manera hem estat infidels al tresor
de saviesa que havíem de custodiar.
Moltes vegades els límits culturals de
diverses èpoques han condicionat
aquesta consciència del propi cabal
ètic i espiritual, però és precisament
el retorn a les seves fonts el que
permet a les religions respondre
millor a les necessitats actuals.

201. La major part dels habitants del
planeta es declaren creients, i això



hauria de provocar a les religions
d'entrar en un diàleg entre elles
orientat a la protecció de la natura, a
la defensa dels pobres, a la
construcció d'una xarxa de respecte i
de fraternitat. És imperiós també un
diàleg entre les ciències mateixes,
perquè cada una sol recloure's en els
límits del seu propi llenguatge, i
l'especialització tendeix a convertir-
se en aïllament i en absolutització del
propi saber. Això impedeix
d'afrontar adequadament els
problemes del medi ambient. També
es torna necessari un diàleg obert i
amable entre els diferents
moviments ecologistes, en què no
falten les lluites ideològiques. La
gravetat de la crisi ecològica ens
exigeix a tots pensar en el bé comú i
avançar en un camí de diàleg que
requereix paciència, ascesi i
generositat, recordant sempre que
«la realitat és superior a la idea».
[143]



CAPÍTOL SISÈ

EDUCACIÓ I ESPIRITUALITAT
ECOLÒGICA

202. Moltes coses han de reorientar
el seu rumb, però primer de tot la
humanitat necessita canviar. Fa falta
la consciència d'un origen comú,
d'una pertinença mútua i d'un futur
compartit per tots. Aquesta
consciència bàsica permetria el
desenvolupament de noves
conviccions, actituds i formes de
vida. Es destaca així un gran
desafiament cultural, espiritual i
educatiu que suposarà llargs
processos de regeneració.

I. APOSTAR PER UN ALTRE ESTIL DE
VIDA

203. Atès que el mercat tendeix a
crear un mecanisme consumista
compulsiu per a col·locar els seus
productes, les persones acaben
submergides en el remolí de les



compres i les despeses innecessàries.
El consumisme obsessiu és el reflex
subjectiu del paradigma
tecnoeconòmic. Passa el que ja
assenyalava Romano Guardini:
l'ésser humà «accepta els objectes i
les formes de vida, tal com li són
imposats per la planificació i pels
productes fabricats en sèrie, i,
després de tot, actua així amb el
sentiment que això és la cosa
racional i encertada».[144] Tal
paradigma fa creure a tothom que és
lliure, mentre tingui una suposada
llibertat per a consumir, quan els qui
en realitat posseeixen la llibertat són
els qui integren la minoria que deté
el poder econòmic i financer. En
aquesta confusió, la humanitat
postmoderna no ha trobat una nova
comprensió de si mateixa que pugui
orientar-la, i aquesta falta d'identitat
es viu amb angoixa. Tenim massa
mitjans per a uns escassos i raquítics
fins.



204. La situació actual del món
«provoca una sensació d'inestabilitat
i inseguretat que al seu torn
afavoreix formes d'egoisme
col·lectiu».[145] Quan les persones es
tornen autoreferencials i s'aïllen en
la seva pròpia consciència, acreixen
la seva voracitat. Mentre més buit
està el cor de la persona, més
necessita objectes per a comprar,
posseir i consumir. En aquest
context, no sembla possible que algú
accepti que la realitat li marqui
límits. Tampoc no existeix en aquest
horitzó un veritable bé comú. Si tal
tipus de subjecte és el que tendeix a
predominar en una societat, les
normes només seran respectades en
la mesura en què no contradiguin les
pròpies necessitats. Per això, no
pensem tan sols en la possibilitat de
terribles fenòmens climàtics o en
grans desastres naturals, sinó també
en catàstrofes derivades de crisis
socials, perquè l'obsessió per un estil
de vida consumista, sobretot quan



només uns pocs puguin sostenir-lo,
solament podrà provocar violència i
destrucció recíproca.

205. Tanmateix, no tot està perdut,
perquè els éssers humans, capaços
de degradar-se fins a l'extrem, també
poden sobreposar-se, tornar a optar
pel bé i regenerar-se, més enllà de
tots els condicionaments mentals i
socials que els imposin. Són capaços
de mirar-se a si mateixos amb
honestedat, de treure a la llum el seu
propi fastig i d'iniciar camins nous
cap a la veritable llibertat. No hi ha
sistemes que anul·lin per complet
l'obertura al bé, a la veritat i a la
bellesa, ni la capacitat de reacció que
Déu continua encoratjant des del
dedins dels cors humans. A cada
persona d'aquest món li demano que
no oblidi aquesta dignitat seva que
ningú no té dret a prendre-li.

206. Un canvi en els estils de vida
podria arribar a exercir una sana



pressió sobre els qui tenen poder
polític, econòmic i social. És el que
passa quan els moviments de
consumidors aconsegueixen que
deixin d'adquirir-se certs productes i
així es tornen efectius per a
modificar el comportament de les
empreses, forçant-les a considerar
l'impacte ambiental i els patrons de
producció. És un fet que, quan els
hàbits de la societat afecten el rèdit
de les empreses, aquestes es veuen
pressionades a produir d'una altra
manera. Això ens recorda la
responsabilitat social dels
consumidors. «Comprar és sempre
un acte moral, i no sols econòmic».
[146] Per això, avui «el tema de la
deterioració ambiental qüestiona els
comportaments de cada un de
nosaltres».[147]

207. La Carta de la Terra ens invitava
a tots a deixar enrere una etapa
d'autodestrucció i a començar de
nou, però encara no hem



desenvolupat una consciència
universal que ho faci possible. Per
això m'atreveixo a proposar
novament aquell preciós
desafiament: «Com mai abans en la
història, el destí comú ens fa una
crida a cercar un nou començament
[…]. Que el nostre sigui un temps que
es recordi pel desvetllament d'una
nova reverència davant la vida; per
la ferma resolució d'aconseguir la
sostenibilitat; per l'acceleració en la
lluita per la justícia i la pau i per
l'alegre celebració de la vida».[148]

208. Sempre és possible tornar a
desenvolupar la capacitat de sortir
de si mateix cap a l'altre. Sense
aquesta capacitat, hom no reconeix
les altres criatures en el seu propi
valor, no interessa tenir cura
d'alguna cosa per als altres, no hi ha
voluntat de posar-se límits per a
evitar el sofriment o la deterioració
del que ens envolta. L'actitud bàsica
d'autotranscendir-se, trencant la



consciència aïllada i
l'autoreferencialitat, és l'arrel que fa
possible tota cura dels altres i del
medi ambient, i que fa brotar la
reacció moral de considerar
l'impacte que provoca cada acció i
cada decisió personal fora d'un
mateix. Quan som capaços de
superar l'individualisme, realment es
pot desenvolupar un estil de vida
alternatiu i esdevé possible un canvi
important en la societat.

II. EDUCACIÓ PER A L'ALIANÇA
ENTRE LA HUMANITAT I L'AMBIENT

209. La consciència de la gravetat de
la crisi cultural i ecològica necessita
traduir-se en nous hàbits. Molts
saben que el progrés actual i la mera
acumulació d'objectes o plaers no
basten per a donar sentit i goig al cor
humà, però no se senten capaços de
renunciar al que el mercat els
ofereix. En els països que haurien de
produir els majors canvis d'hàbits de



consum, els joves tenen una nova
sensibilitat ecològica i un esperit
generós, i alguns d'ells lluiten
admirablement per la defensa de
l'ambient, però han crescut en un
context d'altíssim consum i benestar
que fa difícil el desenvolupament
d'altres hàbits. Per això som davant
un desafiament educatiu.

210. L'educació ambiental ha anat
ampliant els seus objectius. Si al
començament estava molt centrada
en la informació científica i en la
conscienciació i prevenció de riscs
ambientals, ara tendeix a incloure
una crítica dels «mites» de la
modernitat basats en la raó
instrumental (individualisme,
progrés indefinit, competència,
consumisme, mercat sense regles) i
també a recuperar els distints nivells
de l'equilibri ecològic: l'intern amb
un mateix, el solidari amb els altres,
el natural amb tots els éssers vius,
l'espiritual amb Déu. L'educació



ambiental hauria de disposar-nos a
fer aquest salt cap al Misteri, des d'on
una ètica ecològica adquireix el seu
sentit més pregon. Per altra part, hi
ha educadors capaços de replantejar
els itineraris pedagògics d'una ètica
ecològica, de manera que ajudin
efectivament a créixer en la
solidaritat, la responsabilitat i la cura
basada en la compassió.

211. Tanmateix, aquesta educació,
cridada a ser una «ciutadania
ecològica», a vegades es limita a
informar i no aconsegueix
desenvolupar hàbits. L'existència de
lleis i normes no és suficient a llarg
termini per a limitar els mals
comportaments, encara que existeixi
un control efectiu. Perquè la norma
jurídica produeixi efectes importants
i duradors, és necessari que la major
part dels membres de la societat
l'hagi acceptada a partir de
motivacions adequades, i reaccioni
des d'una transformació personal.



Només a partir del conreu de sòlides
virtuts és possible la donació de si en
un compromís ecològic. Si una
persona, encara que la pròpia
economia li permeti consumir i
gastar més, habitualment s'abriga
una mica en lloc d'encendre la
calefacció, això suposa que ha
incorporat conviccions i sentiments
favorables a la cura de l'ambient. És
molt noble assumir el deure de tenir
cura de la creació amb petites
accions quotidianes, i és meravellós
que l'educació sigui capaç de
motivar-les fins a conformar un estil
de vida. L'educació en la
responsabilitat ambiental pot
encoratjar diversos comportaments
que tenen una incidència directa i
important en la cura de l'ambient,
com evitar l'ús de material plàstic i
de paper, reduir el consum d'aigua,
separar els residus, cuinar només el
que raonablement es podrà menjar,
tractar amb cura els altres éssers
vius, fer servir transport públic o



compartir un mateix vehicle entre
diverses persones, plantar arbres,
apagar els llums innecessaris. Tot
això és part d'una generosa i digna
creativitat, que mostra la part millor
de l'ésser humà. El fet de reutilitzar
alguna cosa en lloc de llençar-ho
ràpidament, a partir de profundes
motivacions, pot ser un acte d'amor
que expressi la nostra pròpia
dignitat.

212. No s'ha de pensar que aquests
esforços no vagin a canviar el món.
Aquestes accions aboquen un bé en
la societat que sempre produeix
fruits més enllà del que es pugui
constatar, perquè provoquen en el si
d'aquesta terra un bé que sempre
tendeix a difondre's, a vegades
invisiblement. A més, el
desenvolupament d'aquests
comportaments ens retorna el
sentiment de la pròpia dignitat, ens
porta a una major profunditat vital,



ens permet d'experimentar que val la
pena passar per aquest món.

213. Els àmbits educatius són
diversos: l'escola, la família, els
mitjans de comunicació, la catequesi,
etc. Una bona educació escolar en la
primerenca edat col·loca llavors que
poden produir efectes al llarg de tota
una vida. Però vull destacar la
importància central de la família,
perquè «és l'àmbit on la vida, do de
Déu, pot ser acollida i protegida de
manera adequada contra els
múltiples atacs a què està exposada, i
pot desenvolupar-se segons les
exigències d'un autèntic creixement
humà. Contra l'anomenada cultura
de la mort, la família constitueix la
seu de la cultura de la vida».[149] En
la família es conreen els primers
hàbits d'amor i cura de la vida, com
ara l'ús correcte de les coses, l'ordre i
la netedat, el respecte a l'ecosistema
local i la protecció de tots els éssers
creats. La família és el lloc de la



formació integral, on es despleguen
els distints aspectes, íntimament
relacionats entre ells, de la
maduració personal. En la família
s'aprèn a demanar permís sense
dominar, a dir «gràcies» com a
expressió d'una sentida valoració de
les coses que rebem, a dominar
l'agressivitat o la voracitat, i a
demanar perdó quan fem algun
dany. Aquests petits gestos de sincera
cortesia ajuden a construir una
cultura de la vida compartida i del
respecte al que ens envolta.

214. A la política i a les diverses
associacions els pertoca un esforç de
conscienciació de la població. També
a l'Església. Totes les comunitats
cristianes tenen un rol important a
complir en aquesta educació. Espero
també que en els nostres seminaris i
cases religioses de formació s'eduqui
per a una austeritat responsable, per
a la contemplació agraïda del món,
per a la cura de la fragilitat dels



pobres i de l'ambient. Donat que és
molt el que hi ha en joc, així com es
necessiten institucions dotades de
poder per a sancionar els atacs al
medi ambient, també necessitem
controlar-nos i educar-nos els uns als
altres.

215. En aquest context, «no ha de
descurar-se la relació que hi ha entre
una adequada educació estètica i la
preservació d'un ambient sa».[150]
Prestar atenció a la bellesa i estimar-
la ens ajuda a sortir del pragmatisme
utilitarista. Quan algú no aprèn a
aturar-se per a percebre i valorar
allò que és bell, no és estrany que tot
es converteixi per a ell en objecte
d'ús i abús inescrupolós. Al mateix
temps, si es volen aconseguir canvis
profunds, cal tenir present que els
paradigmes de pensament realment
influeixen en els comportaments.
L'educació serà ineficaç i els seus
esforços seran estèrils si no procura
també difondre un nou paradigma a



propòsit de l'ésser humà, la vida, la
societat i la relació amb la natura.
Altrament, continuarà avançant el
paradigma consumista que es
transmet pels mitjans de
comunicació i a través dels eficaços
engranatges del mercat.

III. CONVERSIÓ ECOLÒGICA

216. La gran riquesa de
l'espiritualitat cristiana, generada
per vint segles d'experiències
personals i comunitàries, ofereix una
bella aportació a l'intent de renovar
la humanitat. Vull proposar als
cristians algunes línies
d'espiritualitat ecològica que neixen
de les conviccions de la nostra fe,
perquè el que l'Evangeli ens ensenya
té conseqüències en la nostra forma
de pensar, sentir i viure. No es tracta
de parlar tant d'idees, com sobretot
de les motivacions que sorgeixen de
l'espiritualitat per a alimentar una
passió per la cura del món. Perquè



no serà possible comprometre's en
coses grans solament amb doctrines
sense una mística que ens animi,
sense «uns mòbils interiors que
impulsen, motiven, encoratgen i
donen sentit a l'acció personal i
comunitària».[151] Hem de
reconèixer que no sempre els
cristians hem recollit i desenvolupat
les riqueses que Déu ha donat a
l'Església, on l'espiritualitat no està
desconnectada del propi cos ni de la
natura o de les realitats d'aquest
món, sinó que es viu amb aquestes i
en aquestes, en comunió amb tot el
que ens envolta.

217. Si «els deserts exteriors es
multipliquen en el món, perquè s'han
estès els deserts interiors»,[152] la
crisi ecològica és una crida a una
profunda conversió interior. Però
també hem de reconèixer que alguns
cristians compromesos i orants, sota
una excusa de realisme i
pragmatisme, solen burlar-se de les



preocupacions pel medi ambient.
Altres són passius, no es decideixen a
canviar els seus hàbits i esdevenen
incoherents. Els fa falta llavors una 
conversió ecològica, que implica
deixar brotar totes les conseqüències
del seu trobament amb Jesucrist en
les relacions amb el món que ens
envolta. Viure la vocació de ser
protectors de l'obra de Déu és part
essencial d'una existència virtuosa,
no consisteix en quelcom opcional ni
en un aspecte secundari de
l'experiència cristiana.

218. Recordem el model de sant
Francesc d'Assís, per tal de proposar
una sana relació amb les coses
creades com una dimensió de la
conversió íntegra de la persona. Això
implica també reconèixer els propis
errors, pecats, vicis o negligències, i
penedir-se de cor, canviar des de
dins. Els Bisbes australians van saber
expressar la conversió en termes de
reconciliació amb la creació: «Per a



realitzar aquesta reconciliació hem
d'examinar les nostres vides i
reconèixer de quina manera ofenem
la creació de Déu amb les nostres
accions i la nostra incapacitat
d'actuar. Hem de fer l'experiència
d'una conversió, d'un canvi del cor».
[153]

219. Tanmateix, no n'hi ha prou que
cadascú sigui millor per a resoldre
una situació tan complexa com la
que afronta el món actual. Els
individus aïllats poden perdre la seva
capacitat i la seva llibertat per a
superar la lògica de la raó
instrumental i acaben a mercè d'un
consumisme sense ètica i sense sentit
social i ambiental. A problemes
socials s'hi respon amb xarxes
comunitàries, no amb la mera suma
de béns individuals: «Les exigències
d'aquesta tasca seran tan enormes,
que no hi ha forma de satisfer-les
amb les possibilitats de la iniciativa
individual i de la unió de particulars



formats en l'individualisme. Es
requeriran una reunió de forces i
una unitat de realització».[154] La
conversió ecològica que es requereix
per a crear un dinamisme de canvi
durador és també una conversió
comunitària.

220. Aquesta conversió suposa
diverses actituds que es conjuguen
per a mobilitzar una cura generosa i
plena de tendresa. En primer lloc
implica gratitud i gratuïtat, és a dir,
un reconeixement del món com un
do rebut de l'amor del Pare, que
provoca com a conseqüència actituds
gratuïtes de renúncia i gestos
generosos encara que ningú no els
vegi o els reconegui: «Mira que la mà
esquerra no sàpiga què fa la dreta
[…] i el teu Pare, que veu el que és
amagat, t'ho recompensarà» (Mt
6,3-4). També implica l'amorosa
consciència de no estar
desconnectats de les altres criatures,
de formar amb els altres éssers de



l'univers una preciosa comunió
universal. Per al creient, el món no
es contempla des de fora sinó des de
dins, reconeixent els llaços amb què
el Pare ens ha unit a tots els éssers. a
més, fent créixer les capacitats
peculiars que Déu li ha donat, la
conversió ecològica porta el creient a
desenvolupar la seva creativitat i el
seu entusiasme, per a resoldre els
drames del món, oferint-se a Déu
«com un sacrifici viu, sant i
agradable» (Rm 12,1). No entén la
seva superioritat com a motiu de
glòria personal o de domini
irresponsable, sinó com una
capacitat diferent que al seu torn li
imposa una greu responsabilitat que
brota de la seva fe.

221. Diverses conviccions de la
nostra fe desenvolupades al
començament d'aquesta encíclica,
ajuden a enriquir el sentit d'aquesta
conversió, com la consciència que
cada criatura reflecteix alguna cosa



de Déu i té un missatge per ensenyar-
nos, o la seguretat que Crist ha
assumit en ell mateix aquest món
material i ara, ressuscitat, habita en
la intimitat de cada ésser, envoltant-
los amb el seu afecte i penetrant-lo
amb la seva llum. També el
reconeixement que Déu ha creat el
món inscrivint-hi un ordre i un
dinamisme que l'ésser humà no té
dret a ignorar. Quan hom llegeix en
l'Evangeli que Jesús parla dels ocells,
i diu que «Déu no n'oblida ni un de
sol» (Lc 12,6), ¿serà capaç de
maltractar-los o de causar-los dany?
Invito tots els cristians a explicitar
aquesta dimensió de la seva
conversió, permetent que la força i la
llum de la gràcia rebuda s'esplaïn
també en la seva relació amb les
altres criatures i amb el món que els
envolta, i provoqui aquesta sublim
fraternitat amb totes les coses
creades que tan lluminosament
visqué sant Francesc d'Assís.



IV. GOIG I PAU

222. L'espiritualitat cristiana proposa
una manera alternativa d'entendre la
qualitat de vida, i encoratja un estil
de vida profètic i contemplatiu, capaç
de gaudir profundament sense
obsessionar-se pel consum. És
important incorporar un vell
ensenyament, present en diverses
tradicions religioses, i també en la
Bíblia. Es tracta de la convicció que
«menys és més». La constant
acumulació de possibilitats per a
consumir distreu el cor i impedeix
valorar cada cosa i cada moment. En
canvi, fer-se present serenament
davant cada realitat, per petita que
sigui, ens obre moltes més
possibilitats de comprensió i de
realització personal. L'espiritualitat
cristiana proposa un creixement amb
sobrietat i una capacitat de gaudir
amb poc. És un retorn a la simplicitat
que ens permet d'aturar-nos a
valorar les coses petites, agrair les



possibilitats que ofereix la vida sense
enganxar-nos al que tenim ni
entristir-nos pel que no posseïm.
Això suposa evitar la dinàmica del
domini i de la mera acumulació de
plaers.

223. La sobrietat, que es viu amb
llibertat i consciència, és
alliberadora. No és menys vida, no és
una baixa intensitat sinó tot al
contrari. En realitat els qui frueixen
més i viuen millor cada moment són
els qui deixen de picotejar aquí i allà,
buscant sempre el que no tenen, i
experimenten el que és valorar cada
persona i cada cosa, aprenen a
prendre contacte i saben gaudir amb
les coses més senzilles. Així són
capaços de disminuir les necessitats
insatisfetes i redueixen el cansament
i l'obsessió. Es pot necessitar poc i
viure molt, sobretot quan hom és
capaç de desenvolupar altres plaers i
troba satisfacció en els trobaments
fraterns, en el servei, en el



desplegament dels carismes, en la
música i l'art, en el contacte amb la
natura, en la pregària. La felicitat
demana saber limitar algunes
necessitats que ens atordeixen,
quedant així disponibles per a les
múltiples possibilitats que ofereix la
vida.

224. La sobrietat i la humilitat no han
gaudit d'una valoració positiva en el
darrer segle. Però quan s'afebleix de
manera generalitzada l'exercici
d'alguna virtut en la vida personal i
social, això acaba provocant
múltiples desequilibris, també
ambientals. Per això, ja no n'hi ha
prou de parlar tan sols de la
integritat dels ecosistemes. Cal
atrevir-se a parlar de la integritat de
la vida humana, de la necessitat
d'encoratjar i conjugar tots els grans
valors. La desaparició de la
humilitat, en un ésser humà
desaforadament entusiasmat amb la
possibilitat de dominar-ho tot sense



cap límit, només pot acabar danyant
la societat i l'ambient. No és fàcil
desenvolupar aquesta sana humilitat
i una feliç sobrietat si ens tornem
autònoms, si excloem de la nostra
vida Déu i el nostre jo ocupa el seu
lloc, si creiem que és la nostra pròpia
subjectivitat la que determina el que
està bé o el que està malament.

225. D'altra banda, cap persona no
pot madurar en una feliç sobrietat si
no està en pau amb si mateix. Part
d'una adequada comprensió de
l'espiritualitat consisteix a ampliar el
que entenem per pau, que és molt
més que l'absència de guerra. La pau
interior de les persones té molt a
veure amb la cura de l'ecologia i amb
el bé comú, perquè, autènticament
viscuda, es reflecteix en un estil de
vida equilibrat unit a una capacitat
d'admiració que porta a la
profunditat de la vida. La natura és
plena de paraules d'amor, però ¿com
podrem escoltar-les enmig del soroll



constant, de la distracció permanent
i ansiosa, o del culte a l'aparença?
Moltes persones experimenten un
profund desequilibri que les mou a
fer les coses a tota velocitat per
sentir-se ocupades, en una pressa
constant que al seu torn les mena a
atropellar tot el que tenen al seu
voltant. Això té un impacte en la
manera com es tracta l'ambient. Una
ecologia integral implica dedicar una
mica de temps per a recuperar la
serena harmonia amb la creació, per
a reflexionar a propòsit del nostre
estil de vida i els nostres ideals, per a
contemplar el Creador, que viu entre
nosaltres i en el que ens envolta, la
presència del qual «no ha de ser
fabricada sinó descoberta, revelada».
[155]

226. Estem parlant d'una actitud del
cor, que ho viu tot amb serena
atenció, que sap estar plenament
present davant algú sense estar
pensant en el que ve després, que es



lliura a cada moment com a do diví
que ha de ser plenament viscut. Jesús
ens ensenyava aquesta actitud quan
ens invitava a mirar els lliris del
camp i els ocells del cel, o quan,
davant la presència d'un home
inquiet, «aturà en ell el seu esguard, i
l'estimà» (Mc 10,21). Ell sí que estava
plenament present davant de cada
ésser humà i davant de cada criatura,
i així ens va mostrar un camí per a
superar l'ansietat malaltissa que ens
fa tornar superficials, agressius i
consumistes desenfrenats.

227. Una expressió d'aquesta actitud
és aturar-se a donar gràcies a Déu
abans i després dels àpats. Proposo
als creients que reprenguin aquest
valuós costum i el visquin amb
profunditat. Aquest moment de la
benedicció, encara que sigui molt
breu, ens recorda la nostra
dependència de Déu per a la vida,
enforteix el nostre sentit de gratitud
pels dons de la creació, reconeix a



aquells qui amb el seu treball
proporcionen aquests béns i reforça
la solidaritat amb els més necessitats.

V. AMOR CIVIL I POLÍTIC

228. La protecció de la natura és part
d'un estil de vida que implica
capacitat de convivència i de
comunió. Jesús ens va recordar que
tenim Déu com el nostre Pare comú i
que això ens fa germans. L'amor
fratern només pot ser gratuït, mai no
pot ser un pagament pel que l'altre
realitzi ni un avenç pel que esperem
que faci. Per això és possible estimar
els enemics. Aquesta mateixa
gratitud ens porta a estimar i
acceptar el vent, el sol o els núvols,
encara que no se sotmetin al nostre
control. Per això podem parlar d'una 
fraternitat universal.

229. Fa falta tornar a sentir que ens
necessitem els uns als altres, que
tenim una responsabilitat pels altres
i pel món, que val la pena ser bons i



honestos. Ja hem tingut molt temps
de degradació moral, burlant-nos de
l'ètica, de la bondat, de la fe, de
l'honestedat, i ha arribat l'hora
d'advertir que aquesta alegre
superficialitat ens ha servit de poc.
Aquesta destrucció de tot fonament
de la vida social acaba enfrontant-
nos els uns amb els altres per
preservar els propis interessos,
provoca l'aparició de noves formes
de violència i crueltat i impedeix el
desenvolupament d'una veritable
cultura de la protecció de l'ambient.

230. L'exemple de santa Teresa de
Lisieux ens invita a la pràctica del
petit camí de l'amor, a no perdre
l'oportunitat d'una paraula amable,
d'un somriure, de qualsevol petit gest
que sembri pau i amistat. Una
ecologia integral també és feta de
simples gestos quotidians en què
trenquem la lògica de la violència, de
l'aprofitament, de l'egoisme.
Mentrestant, el món del consum



exacerbat és al mateix temps el món
del maltractament de la vida en totes
les seves formes.

231. L'amor, ple de petits gestos de
cura mútua, és també civil i polític, i
es manifesta en totes les accions que
procuren construir un món millor.
L'amor a la societat i el compromís
pel bé comú són una forma excel·lent
de la caritat, que no sols afecta les
relacions entre els individus, sinó
«les macro-relacions, com les
relacions socials, econòmiques i
polítiques».[156] Per això, l'Església
va proposar al món l'ideal d'una
«civilització de l'amor».[157] L'amor
social és la clau d'un autèntic
desenvolupament: «Per a plasmar
una societat més humana, més digna
de la persona, és necessari revalorar
l'amor en la vida social –a nivell
polític, econòmic, cultural–, fent-ne la
norma constant i suprema de
l'acció».[158] En aquest marc,
juntament amb la importància dels



petits gestos quotidians, l'amor social
ens mou a pensar en grans
estratègies que aturin eficaçment la
degradació ambiental i encoratgin
una cultura de la protecció que
impregni tota la societat. Quan algú
reconeix la crida de Déu a intervenir
juntament amb els altres en aquestes
dinàmiques socials, ha de recordar
que això és part de la seva
espiritualitat, que és exercici de la
caritat i que d'aquesta manera
madura i se santifica.

232. No tothom és cridat a treballar
de manera directa en la política, però
en el si de la societat hi germina una
innombrable varietat d'associacions
que intervenen a favor del bé comú
preservant l'ambient natural i urbà.
Per exemple, es preocupen per un
lloc comú (un edifici, una font, un
monument abandonat, un paisatge,
una plaça), per tal de protegir,
sanejar, millorar i embellir quelcom
que és de tots. Al seu voltant es



desenvolupen i es recuperen vincles i
sorgeix un nou teixit social local. Així
una comunitat s'allibera de la
indiferència consumista. Això inclou
el conreu d'una identitat comuna,
d'una història que es conserva i es
transmet. D'aquesta manera hom té
cura del món i de la qualitat de vida
dels més pobres, amb un sentit
solidari que és al mateix temps
consciència d'habitar una casa de
tots que Déu ens ha prestat. Aquestes
accions comunitàries, quan
expressen un amor que es lliura,
poden convertir-se en intenses
experiències espirituals.

VI. SIGNES SACRAMENTALS I EL
REPÒS CELEBRATIU

233. L'univers es desenvolupa en
Déu, que ho omple tot. Llavors hi ha
mística en una fulla, en un camí, en
la rosada, en el rostre del pobre.
L'ideal no és sols passar de l'exterior
a l'interior per a descobrir l'acció de



Déu en l'ànima, sinó també arribar a
trobar-lo en totes les coses[159], com
ensenyava sant Bonaventura: «La
contemplació és tant més eminent
com més sent en si l'home l'efecte de
la divina gràcia o també com més bé
sap trobar Déu en les criatures
exteriors».[160]

234. Sant Joan de la Creu ensenyava
que tota la part bona que hi ha en les
coses i experiències del món «està en
Déu eminentment en infinita
manera, o, per dir-ho més bé, cada
una d'aquestes grandeses que es
diuen és Déu».[161] No és perquè les
coses limitades del món siguin
realment divines, sinó perquè el
místic experimenta l'íntima connexió
que hi ha entre Déu i tots els éssers, i
així «sent ser totes coses Déu».[162]
Si l'admira la grandesa d'una
muntanya, no pot separar això de
Déu, i percep que aquesta admiració
interior que ell viu ha de dipositar-se
en el Senyor: «Les muntanyes tenen



altures, són abundants, amples, i
formoses, o gracioses, florides i
oloroses. Aquestes muntanyes és el
meu Estimat per a mi. Les valls
solitàries són quietes, amenes,
fresques, ombrívoles, plenes de
dolces aigües, i en la varietat de les
seves arbredes i en el suau cant dels
moixons fan gran recreació i delit al
sentit, donen refrigeri i descans en la
seva solitud i silenci. Aquestes valls
és el meu Estimat per a mi».[163]

235. Els Sagraments són una manera
privilegiada de com la natura és
assumida per Déu i es converteix en
mediació de la vida sobrenatural. A
través del culte som invitats a
abraçar el món en un nivell distint.
L'aigua, l'oli, el foc i els colors són
assumits amb tota la seva força
simbòlica i s'incorporen a la lloança.
La mà que beneeix és instrument de
l'amor de Déu i reflex de la
proximitat de Jesucrist que va venir
a acompanyar-nos en el camí de la



vida. L'aigua que es vessa sobre el
cos de l'infant que es bateja és signe
de vida nova. No escapem del món ni
neguem la natura quan volem
trobar-nos amb Déu. Això es pot
percebre particularment en
l'espiritualitat cristiana oriental: «La
bellesa, que a l'Orient és un dels
noms amb què més sovint se sol
expressar la divina harmonia i el
model de la humanitat transfigurada,
es mostra arreu: en les formes del
temple, en els sons, en els colors, en
les llums i en els perfums».[164] Per
a l'experiència cristiana, totes les
criatures de l'univers material
troben el seu veritable sentit en el
Verb encarnat, perquè el Fill de Déu
ha incorporat en la seva persona part
de l'univers material, on ha introduït
una llavor de transformació
definitiva: «El Cristianisme no
rebutja la matèria, la corporeïtat; al
contrari, la valora plenament en
l'acte litúrgic, en el qual el cos humà
mostra la seva natura íntima de



temple de l'Esperit i arriba a unir-se
al Senyor Jesús, fet també ell cos per
a la salvació del món».[165]

236. En l'Eucaristia les coses creades
troben la seva major elevació. La
gràcia, que tendeix a manifestar-se
de manera sensible, aconsegueix una
expressió meravellosa quan Déu
mateix, fet home, arriba a fer-se
menjar per la seva criatura. El
Senyor, en el súmmum del misteri de
l'Encarnació, volgué arribar a la
nostra intimitat a través d'un tros de
matèria. No des de dalt, sinó des de
dins, perquè en el nostre propi món
poguéssim trobar-lo a ell. En
l'Eucaristia ja està realitzada la
plenitud, i és el centre vital de
l'univers, el focus desbordant d'amor
i de vida inesgotable. Unit al Fill
encarnat, present en l'Eucaristia, tot
el cosmos dóna gràcies a Déu. En
efecte, l'Eucaristia és d'ella mateixa
un acte d'amor còsmic: «Sí, còsmic!
Perquè també quan se celebra sobre



el petit altar d'una església rural,
l'Eucaristia se celebra, en cert sentit, 
sobre l'altar del món».[166]
L'Eucaristia uneix el cel i la terra,
abraça i penetra totes les coses
creades. El món que va sortir de les
mans de Déu torna a ell en feliç i
plena adoració. En el Pa eucarístic,
«la creació està orientada cap a la
divinització, cap a les santes noces,
cap a la unificació amb el Creador
mateix».[167] Per això, l'Eucaristia és
també font de llum i de motivació
per a les nostres preocupacions per
l'ambient, i ens orienta a ser custodis
de totes les coses creades.

237. El diumenge, la participació en
l'Eucaristia té una importància
especial. Aquest dia, així com el
dissabte jueu, s'ofereix com a dia del
guariment de les relacions de l'ésser
humà amb Déu, amb si mateix, amb
els altres i amb el món. El diumenge
és el dia de la Resurrecció, el «primer
dia» de la nova creació, la primícia



de la qual és la humanitat
ressuscitada del Senyor, garantia de
la transfiguració final de tota la
realitat creada. A més, aquest dia
anuncia «el repòs etern de l'home en
Déu».[168] D'aquesta manera,
l'espiritualitat cristiana incorpora el
valor del repòs i de la festa. L'ésser
humà tendeix a reduir el descans
contemplatiu a l'àmbit de les coses
infecundes o innecessàries, oblidant
que així es treu a l'obra que es
realitza la part més important: el seu
sentit. Som cridats a incloure en el
nostre obrar una dimensió receptiva
i gratuïta, que és quelcom diferent
d'un mer no fer. Es tracta d'una altra
manera d'obrar que forma part de la
nostra essència. D'aquesta manera,
l'acció humana és preservada no
únicament de l'activisme buit, sinó
també del desenfrenament voraç i de
la consciència aïllada que mena a
perseguir només el benefici personal.
La llei del repòs setmanal imposava
abstenir-se del treball el setè dia



«perquè reposin el teu bou i el teu
ase i puguin respirar el fills de la teva
esclava i l'emigrant» (Ex 23,12). El
descans és una ampliació de la
mirada que permet tornar a
reconèixer els drets dels altres. Així,
el dia de repòs, el centre del qual és
l'Eucaristia, vessa la seva llum sobre
la setmana sencera i ens motiva a
incorporar-hi la protecció de la
natura i dels pobres.

VII. LA TRINITAT I LA RELACIÓ
ENTRE LES CRIATURES

238. El Pare és la font última de tot,
fonament amorós i comunicatiu de
les coses que existeixen. El Fill, que el
reflecteix, i a través del qual tot ha
estat creat, es va unir a aquesta terra
quan es formà en el si de Maria.
L'Esperit, llaç infinit d'amor, està
íntimament present en el cor de
l'univers animant i suscitant nous
camins. El món va ser creat per les
tres Persones com un únic principi



diví, però cada una d'elles realitza
aquesta obra comuna segons la seva
propietat personal. Per això, «quan
contemplem amb admiració l'univers
en la seva grandesa i bellesa, hem de
lloar tota la Trinitat».[169]

239. Per als cristians, creure en un
sol Déu que és comunió trinitària
porta a pensar que tota la realitat
conté en el seu si una marca
pròpiament trinitària. Sant
Bonaventura arribà a dir que l'ésser
humà, abans del pecat, podia
descobrir com cada criatura
«testifica que Déu és tri». El reflex de
la Trinitat es podia reconèixer en la
natura «quan ni aquest llibre no era
obscur per a l'home ni l'ull de l'home
no s'havia enterbolit».[170] El sant
franciscà ens ensenya que tota
criatura porta en ella una estructura
pròpiament trinitària, tan real que
podria ser espontàniament
contemplada si la mirada de l'ésser
humà no fos limitada, obscura i



fràgil. Així ens indica el desafiament
de provar de llegir la realitat en clau
trinitària.

240. Les Persones divines són
relacions subsistents, i el món, creat
segons el model diví, és una trama de
relacions. Les criatures tendeixen
cap a Déu, i al seu torn és propi de tot
ésser vivent tendir cap a una altra
cosa, de tal manera que en el si de
l'univers hi podem trobar un sens fi
de constants relacions que
s'entrellacen secretament.[171] Això
no sols ens invita a admirar les
múltiples connexions que existeixen
entre les criatures, sinó que ens
porta a descobrir una clau de la
nostra pròpia realització. Perquè la
persona humana més creix, més
madura i més se santifica a mesura
que entra en relació, quan surt de si
mateixa per viure en comunió amb
Déu, amb els altres i amb totes les
criatures. Així assumeix en la seva
pròpia existència aquest dinamisme



trinitari que Déu ha imprès en ell des
de la seva creació. Tot està connectat,
i això ens invita a madurar una
espiritualitat de la solidaritat global
que brota del misteri de la Trinitat.

VIII. REINA DE TOTES LES COSES
CREADES

241. Maria, la mare que va tenir cura
de Jesús, ara té cura amb afecte i
dolor maternal d'aquest món ferit.
Així com plorà amb el cor traspassat
la mort de Jesús, ara es compadeix
del sofriment dels pobres crucificats i
de les criatures d'aquest món
arrasades pel poder humà. Ella viu
amb Jesús completament
transfigurada, i totes les criatures
canten la seva bellesa. És la Dona
«vestida de sol, amb la lluna sota els
seus peus, i una corona de dotze
estrelles sobre el seu cap» (Ap 12,1).
Elevada al cel, és Mare i Reina de
totes les coses creades. En el seu cos
glorificat, juntament amb Crist



ressuscitat, part de la creació ha
assolit tota la plenitud de la seva
formosor. Ella no sols guarda en el
seu cor tota la vida de Jesús, que
conservava acuradament (cf. Lc
2,19.51), sinó que també comprèn ara
el sentit de totes les coses. Per això
podem demanar-li que ens ajudi a
mirar aquest món amb ulls més
savis.

242. Juntament amb ella, en la
família santa de Natzaret, es destaca
la figura de sant Josep. Ell va cuidar i
defensar Maria i Jesús amb el seu
treball i la seva presència generosa, i
els alliberà de la violència dels
injustos portant-los a Egipte. En
l'Evangeli apareix com un home just,
treballador, fort. Però de la seva
figura emergeix també una gran
tendresa, que no és pròpia dels febles
sinó dels veritablement forts, atents a
la realitat per a estimar i servir
humilment. Per això va ser declarat
custodi de l'Església universal. Ell



també pot ensenyar-nos a cuidar, pot
motivar-nos a treballar amb
generositat i tendresa per a protegir
aquest món que Déu ens ha confiat.

IX. MÉS ENLLÀ DEL SOL

243. Al final ens trobarem cara a cara
davant la infinita bellesa de Déu (cf.
1Co 13,12) i podrem llegir amb feliç
admiració el misteri de l'univers, que
participarà amb nosaltres de la
plenitud sense fi. Sí, estem viatjant
cap al dissabte de l'eternitat, cap a la
nova Jerusalem, cap a la casa de tots
del cel. Jesús ens diu: «Jo faig noves
totes les coses» (Ap 21,5). La vida
eterna serà una meravella
compartida, on cada criatura,
lluminosament transformada,
ocuparà el seu lloc i tindrà quelcom
per aportar als pobres
definitivament alliberats.

244. Mentrestant, ens unim per fer-
nos càrrec d'aquesta casa que ens ha
estat confiada, sabent que totes les



coses bones que conté seran
assumides en la festa celestial.
Juntament amb totes criatures,
caminem per aquesta terra buscant
Déu, perquè, «si el món té un principi
i ha estat creat, cerca el qui l'ha creat,
cerca el qui li ha donat inici, el qui és
el seu Creador».[172] Caminem
cantant. Que les nostres lluites i la
nostra preocupació per aquest
planeta no ens prenguin el goig de
l'esperança.

245. Déu, que ens convoca al
lliurament generós i a donar-ho tot,
ens ofereix les forces i la llum que
necessitem per a tirar endavant. En
el cor d'aquest món continua present
el Senyor de la vida que ens estima
tant. Ell no ens abandona, no ens
deixa sols, perquè s'ha unit
definitivament a la nostra terra, i el
seu amor sempre ens duu a trobar
nous camins. Lloat sigui.

*****



246. Després d'aquesta prolongada
reflexió, joiosa i dramàtica alhora,
proposo dues pregàries, una que
puguem compartir tots els qui
creiem en un Déu creador i pare, i
una altra perquè els cristians
sapiguem assumir els compromisos
amb la creació que ens planteja
l'Evangeli de Jesús.

Pregària per la nostra terra

Pare nostre que sou present en tot
l'univers

i en la més petita de les vostres
criatures,

vós que envolteu amb la vostra
tendresa tot el que existeix,

vesseu en nosaltres la força del
vostre amor

perquè tinguem cura de la vida i de
la bellesa.



Inundeu-nos de pau, perquè visquem
com a germans i germanes

sense fer mal a ningú.

Pare dels pobres,

ajudeu-nos a rescatar els abandonats
i oblidats d'aquesta terra

que tant valen als vostres ulls.

Guariu les nostres vides,

perquè siguem protectors del món i
no pas depredadors,

perquè sembrem formosor

i no pas contaminació i destrucció.

Toqueu els cors

dels qui busquen només beneficis

a costa dels pobres i de la terra.

Ensenyeu-nos a descobrir el valor de
cada cosa,



a contemplar admirats,

a reconèixer que estem
profundament units

amb totes les criatures

en el nostre camí cap a la vostra llum
infinita.

Gràcies perquè esteu amb nosaltres
cada dia.

Encoratgeu-nos, si us plau, en la
nostra lluita

per la justícia, l'amor i la pau.

Pregària cristiana amb la creació

Us lloem, Pare, amb totes les vostres
criatures,

que van sortir de la vostra mà
poderosa.

Són vostres, i plenes de la vostra
presència i de la vostra tendresa.



Lloat sigueu.

Fill de Déu, Jesús,

per vós foren creades totes les coses.

Us formàreu en el si maternal de
Maria,

us féreu part d'aquesta terra,

i miràreu aquest món amb ulls
humans.

Avui sou viu en cada criatura

amb la vostra glòria de ressuscitat.

Lloat sigueu.

Esperit Sant, que amb la vostra llum

orienteu aquest món cap a l'amor del
Pare

i acompanyeu el gemec de la creació,

vós viviu també en els nostres cors



per impulsar-nos al bé.

Lloat sigueu.

Senyor U i Tri, comunitat preciosa
d'amor infinit,

ensenyeu-nos a contemplar-vos

en la bellesa de l'univers,

on tot ens parla de vós.

Desvetlleu la nostra lloança i la
nostra gratitud

per cada ésser que heu creat.

Doneu-nos la gràcia de sentir-nos
íntimament units

amb tot el que existeix.

Déu d'amor, mostreu-nos el nostre
lloc en aquest món

com a instruments del vostre afecte

envers tots els éssers d'aquesta terra,



perquè cap d'ells no és oblidat
davant vostre.

Il·lumineu els amos del poder i del
diner

perquè es guardin del pecat de la
indiferència,

estimin el bé comú, promoguin els
febles,

i tinguin cura d'aquest món que
habitem.

Els pobres i la terra estan clamant,

Senyor, preneu-nos a nosaltres amb
el vostre poder i la vostra llum,

per a protegir tota vida,

per a preparar un futur millor,

perquè vingui el vostre Regne

de justícia, de pau, d'amor i de
bellesa.



Lloat sigueu.

Amén.

Donat a Roma, prop de Sant Pere, el
24 de maig, Solemnitat de la
Pentecosta, de l'any 2015, tercer del
meu Pontificat.

[1] Càntic de les criatures: Fonti
Francescane (FF) 263.

[2] Carta ap. Octogesima adveniens
(14 maig 1971), 21: AAS 63 (1971),
416-417.

[3] Discurs a la FAO en el seu 25è
aniversari (16 novembre 1970): AAS
62 (1970), 833.

[4] Carta enc. Redemptor hominis (4
març 1979), 15: AAS 71 (1979), 287.

[5] Cf. Catequesi (17 gener 2001), 4: 
L'Osservatore Romano, ed. setmanal



en llengua espanyola (19 gener 2001),
p. 12.

[6] Carta enc. Centesimus annus (1
maig 1991), 38: AAS 83 (1991), 841.

[7] Ibíd., 58, p. 863.

[8] Joan Pau II, Carta enc. Sollicitudo
rei socialis (30 desembre 1987), 34: 
AAS 80 (1988), 559.

[9] Cf. Id., Carta enc. Centesimus
annus (1 maig 1991), 37: AAS 83
(1991), 840.

[10]Discurs al Cos diplomàtic
acreditat davant la Santa Seu (8 gener
2007): AAS 99 (2007), 73.

[11] Carta enc. Caritas in veritate (29
juny 2009), 51: AAS 101 (2009), 687.

[12] Discurs al Deutscher Bundestag,
Berlín (22 setembre 2011): AAS 103
(2011), 664.



[13] Discurs al clergat de la Diòcesi de
Bolzano-Bressanone (6 agost 2008): 
AAS 100 (2008), 634.

[14] Missatge per al dia de pregària
per la protecció de la creació (1
setembre 2012).

[15] Discurs a Santa Bárbara,
Califòrnia (8 novembre 1997); cf.
John Chryssavgis, On Earth as in
Heaven: Ecological Vision and
Iniciatives of Ecumenical Patriarch
Bartholomew, Bronx, Nova York
2012.

[16] Ibíd.

[17] Conferència en el Monestir
d'Ulstein, Noruega (23 juny 2003).

[18] Discurs a Halki Summit I «Global
Responsibility and Ecological
Sustainability: Closing Remarks»,
Istanbul (20 juny 2012).



[19] Tomás de Celano, Vida primera
de sant Francesc, XXIX, 81: FF 460.

[20] Bonaventura, Legenda maior,
VIII, 6: FF 1145.

[21] Cf. Tomàs de Celano, Vida segona
de sant Francesc, CXXIV, 165: FF 750.

[22] Conferència dels Bisbes Catòlics
de Sud-àfrica, Pastoral Statement on
the Environmental Crisis (5 setembre
1999).

[23] Cf. Salutació al personal de la
FAO (20 novembre 2014): AAS 106
(2014), 985.

[24] V Conferència General de
l'Episcopat Llatinoamericà i del
Carib, Document d'Aparecida (29 juny
2007), 86.

[25] Conferència dels Bisbes Catòlics
de Filipines, Carta pastoral What is
Happening to our Beautiful Land? (29
gener 1988).



[26] Conferència Episcopal Boliviana,
Carta pastoral sobre medi ambient i
desenvolupament humà a Bolívia El
universo, don de Dios para la vida
(2012), 17.

[27] Cf. Conferència Episcopal
Alemanya, Comissió per a afers
socials, Der Klimawandel: Brennpunkt
globaler, intergenerationeller und
ökologischer Gerechtigkeit (setembre
2006), 28-30.

[28] Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 483.

[29] Catequesi (5 juny 2013): 
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (7 juny 2013), p.
12.

[30] Bisbes de la regió de Patagònia-
Comahue (Argentina), Mensaje de
Navidad (desembre 2009), 2.



[31] Conferència dels Bisbes Catòlics
dels Estats Units, Global Climate
Change: A Plea for Dialogue, Prudence
and the Common Good (15 juny 2001).

[32] V Conferència General de
l'Episcopat Llatinoamericà i del
Carib, Documento de Aparecida (29
juny 2007), 471.

[33] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 56: AAS 105
(2013), 1043.

[34] Joan Pau II, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 1990, 12: 
AAS 82 (1990), 154.

[35] Id., Catequesi (17 gener 2001), 3: 
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (19 gener 2001),
p. 12.

[36] Joan Pau II, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 1990, 15: 
AAS 82 (1990), 156.



[37] Catecisme de l'Església Catòlica,
357.

[38] Cf. Angelus (16 novembre 1980): 
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (23 novembre
1980), p. 9.

[39] Benet XVI, Homilia en el solemne
inici del ministeri petrí (24 abril
2005): AAS 97 (2005), 711.

[40] Cf. Legenda maior, VIII, 1: FF
1134.

[41] Catecisme de l'Església Catòlica,
2416.

[42] Conferència Episcopal
Alemanya, Zukunft der Schöpfung –
Zukunft der Menschheit. Erklärung
der Deutschen Bischofskonferenz zu
Fragen der Umwelt und der
Energieversorgung (1980), II, 2.

[43] Catecisme de l'Església Catòlica,
339.



[44] Hom. in Hexaemeron, 1, 2, 10: PG
29, 9.

[45] Divina Comèdia. Paradís, Cant
XXXIII, 145.

[46] Benet XVI, Catequesi (9
novembre 2005), 3: L'Osservatore
Romano, ed. setmanal en llengua
espanyola (11 novembre 2005), p. 20.

[47] Id., Carta enc. Caritas in veritate
(29 juny 2009), 51: AAS 101 (2009),
687.

[48] Joan Pau II, Catequesi (24 abril
1991), 6: L'Osservatore Romano, ed.
setmanal en llengua espanyola (26
abril 1991), p. 6.

[49] El Catecisme explica que Déu
volgué crear un món en camí cap a la
seva perfecció última i que això
implica la presència de la
imperfecció i del mal físic; cf. 
Catecisme de l'Església Catòlica, 310.



[50] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes, sobre
l'Església en el món actual, 36.

[51] Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae I, q. 104, art. 1, ad 4.

[52] Id., In octo libros Physicorum
Aristotelis expositio, lib. II, lectio 14.

[53] En aquesta perspectiva se situa
l'aportació del P. Teilhard de Chardin;
cf. Pau VI, Allo stabilimento I.C.A.R.
(24 febrer 1966); Joan Pau II, Carta al
reverend P. George V. Coyne (1 juny
1988): Insegnamenti 5/2 (2009), 60;
Benet XVI, Homilia per a la celebració
de les Vespres a Aosta (24 juliol 2009):
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (31 juliol 2009),
pp. 3s.

[54] Joan Pau II, Catequesi (30 gener
2002), 6: L'Osservatore Romano, ed.
setmanal en llengua espanyola (1
febrer 2002), p. 12.



[55] Conferència dels Bisbes Catòlics
del Canadà. Comissió per als afers
socials, Carta pastoral You love all
that exists... all things are yours, God,
Lover of Life (4 octubre 2003), 1.

[56] Conferència dels Bisbes Catòlics
del Japó, Reverence for Life. A
Message for the Twenty-First Century
(1 gener 2001), n. 89.

[57] Joan Pau II, Catequesi (26 gener
2000), 5: L'Osservatore Romano, ed.
setmanal en llengua espanyola (28
gener 2000), p. 3.

[58] Id., Catequesi (2 agost 2000), 3: 
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (4 agost 2000),
p. 8.

[59] Paul Ricoeur, Philosophie de la
volonté II. Finitude et culpabilité,
París 2009, 2016 (ed. esp.: Finitud y
culpabilidad, Madrid 1967, 249).

[60] Summa Theologiae I, q. 47, art. 1.



[61] Ibíd.

[62] Cf. ibíd., art. 2, ad 1; art. 3.

[63] Catecisme de l'Església Catòlica,
340.

[64] Càntic de les criatures: FF 263.

[65] Cf. Conferència Nacional dels
Bisbes del Brasil, A Igreja e a questão
ecológica (1992), 53-54.

[66] Ibíd., 61.

[67] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 215: AAS 105
(2013), 1109.

[68] Cf. Benet XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 juny 2009), 14: AAS 101
(2009), 650.

[69] Catecisme de l'Església Catòlica,
2418.

[70] Conferència Episcopal de la
República Dominicana, Carta



pastoral sobre la relación del hombre
con la naturaleza (15 març 1987).

[71] Joan Pau II, Carta enc. Laborem
exercens (14 setembre 1981), 19: AAS
73 (1981), 626.

[72] Carta enc. Centesimus annus (1
maig 1991), 31: AAS 83 (1991), 831.

[73] Carta enc. Sollicitudo rei socialis
(30 desembre 1987), 33: AAS 80
(1988), 557.

[74] Discurs als indígenes i camperols
de Mèxic, Cuilapán (29 gener 1979), 6:
AAS 71 (1979), 209.

[75] Homilia durant la Missa
celebrada per als agricultors a Recife,
Brasil (7 juliol 1980), 4: AAS 72 (1980),
926.

[76] Cf. Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 1990, 8: AAS 82
(1990), 152.



[77] Conferència Episcopal
Paraguaia, Carta pastoral El
campesino paraguayo y la tierra (12
juny 1983), 2, 4, d.

[78] Conferència Episcopal de Nova
Zelanda, Statement on Environmental
Issues, Wellington (1 setembre 2006).

[79] Carta enc. Laborem exercens (14
setembre 1981), 27: AAS 73 (1981),
645.

[80] Per això sant Justí podia parlar
de «llavors del Verb» en el món; cf. II
Apologia 8, 1-2; 13, 3-6: PG 6, 457-458;
467.

[81] Joan Pau II, Discurs als
representants de la ciència, de la
cultura i dels alts estudis a la
Universitat de les Nacions Unides,
Hiroshima (25 febrer 1981), 3: AAS 73
(1981), 422.



[82] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 69: AAS 101
(2009), 702.

[83] Romano Guardini, Das Ende der
Neuzeit, Würzburg 19659, 87 (ed.
esp.: El ocaso de la Edad Moderna,
Madrid 1958, 111-112).

[84] Ibíd. (ed. esp.: 112).

[85] Ibíd., 87-88 (ed. esp.: 112).

[86] Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 462.

[87] Romano Guardini, Das Ende der
Neuzeit, 63s (ed. esp.: El ocaso de la
Edad Moderna, 83-84).

[88] Ibíd., 64 (ed. esp.: 84).

[89] Cf. Benet XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 juny 2009), 35: AAS 101
(2009), 671

[90] Ibíd., 22: p. 657.



[91] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 231: AAS 105
(2013), 1114.

[92] Romano Guardini, Das Ende der
Neuzeit, 63 (ed. esp.: El ocaso de la
Edad Moderna, 83).

[93] Joan Pau II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 maig 1991), 38: 
AAS 83 (1991), 841.

[94] Cf. Declaració Love for Creation.
An Asian Response to the Ecological
Crisis, Colloqui promogut per la
Federació de les Conferències
Episcopals d'Àsia (Tagaty. 31 gener - 5
febrer 1993), 3.3.2.

[95] Joan Pau II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 maig 1991), 37: 
AAS 83 (1991), 840.

[96] Benet XVI, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 2010, 2: 
AAS 102 (2010), 41.



[97] Id., Carta enc. Caritas in veritate
(29 juny 2009), 28: AAS 101 (2009),
663.

[98] Cf. Vicenç de Lerins, 
Commonitorium primum, cap. 23: PL
50, 668 : «Ut annis scilicet
consolidetur, dilatetur tempore,
sublimetur aetate.»

[99] N. 80: AAS 105 (2013), 1053.

[100] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, sobre l'Església en
el món actual, 63.

[101] Cf. Joan Pau II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 maig 1991), 37: 
AAS 83 (1991), 282.

[102] Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio (26 març 1967), 34: AAS 59
(1967), 274.

[103] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 32: AAS 101
(2009), 666.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


[104] Ibíd.

[105] Ibíd.

[106] Catecisme de l'Església Catòlica,
2417.

[107] Ibíd., 2418.

[108] Ibíd., 2415.

[109] Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 1990, 6: AAS 82
(1990), 150.

[110] Discurs a la Pontifícia Acadèmia
de les Ciències (3 octubre 1981), 3: 
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (8 novembre
1981), p. 7.

[111] Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 1990, 7: AAS 82
(1990), 151.

[112] Joan Pau II, Discurs a la 35a
Assemblea General de l'Associació



Mèdica Mundial (29 octubre 1983), 6: 
AAS 76 (1984), 394.

[113] Comissió Episcopal de Pastoral
social de l'Argentina, Una tierra para
todos (juny 2005), 19.

[114] Declaració de Rio sobre el medi
ambient i el desenvolupament (14
juny 1992), Principi 4.

[115] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 237: AAS 105
(2013), 1116.

[116] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 51: AAS 101
(2009), 687.

[117] Alguns autors han mostrat els
valors que solen viure's, per
exemple, en les «villas», «chabolas» o
«favelas» d'Amèrica Latina: cf. Juan
Carlos Scannone, S.J., «La irrupción
del pobre y la lógica de la gratuidad»,
en Juan Carlos Scannone y Marcelo
Perine (eds.), Irrupción del pobre y



quehacer filosófico. Hacia una nueva
racionalidad, Buenos Aires 1993,
225-230.

[118] Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 482.

[119] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 210: AAS 105
(2013), 1107.

[120] Discurs al Deutscher Bundestag,
Berlín (22 setembre 2011): AAS 103
(2011), 668.

[121] Catequesi (15 abril 2015): 
L'Osservatore Romano, ed. setmanal
en llengua espanyola (17 abril 2015),
p. 2.

[122] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, sobre l'Església en
el món actual, 26.

[123] Cf. núms. 186-201: AAS 105
(2013), 1098-1105.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


[124] Conferència Episcopal
Portuguesa, Carta pastoral 
Responsabilidade solidária pelo bem
comum (15 setembre 2003), 20.

[125] Benet XVI, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 2010, 8: 
AAS 102 (2010), 45.

[126] Declaració de Rio sobre el medi
ambient i el desenvolupament (14
juny 1992), Principi 1.

[127] Conferència Episcopal
Boliviana, Carta pastoral sobre medi
ambient i desenvolupament humà a
Bolívia El universo, don de Dios para
la vida (2012), 86.

[128] Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Energia, justícia i pau, IV, 1, Ciutat del
Vaticà 2013, 57.

[129] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 67: AAS 101
(2009), 700.



[130] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 222: AAS 105
(2013), 1111.

[131] Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 469.

[132] Declaració de Rio sobre el medi
ambient i el desenvolupament (14
juny 1992), Principi 15.

[133] Cf. Conferència de l'Episcopat
Mexicà. Comissió Episcopal per a la
Pastoral social, Jesucristo, vida y
esperanza de los indígenas y
campesinos (14 gener 2008).

[134] Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 470.

[135] Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2010, 9: AAS 102
(2010), 46.

[136] Ibíd.



[137] Ibíd., 5: p. 43.

[138] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 50: AAS 101
(2009), 686.

[139] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 209: AAS 105
(2013), 1107.

[140] Ibíd., 228: p. 1113.

[141] Cf. Carta enc. Lumen fidei [29
juny 2013], 34: AAS 105 (2013), 577:
«La llum de la fe, unida a la veritat
de l'amor, no és aliena al món
material, perquè l'amor es viu
sempre en cos i ànima; la llum de la
fe és una llum encarnada, que
procedeix de la vida lluminosa de
Jesús. Il·lumina fins i tot la matèria,
confia en el seu ordenament, sap que
en ella s'obre un camí d'harmonia i
de comprensió cada vegada més
ampli. La mirada de la ciència es
beneficia així de la fe: aquesta invita
el científic a estar obert a la realitat,



en tota la seva riquesa inesgotable.
La fe desperta el sentit crític, en
quant no permet que la recerca es
conformi amb les seves fórmules i
l'ajuda a adonar-se que la natura no
es redueix a aquestes. Invitant a
meravellar-se davant el misteri de la
creació, la fe eixampla els horitzons
de la raó per il·luminar millor el món
que es presenta als estudis de la
ciència.»

[142] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 256: AAS 105
(2013), 1123.

[143] Ibíd., 231: p. 1114.

[144] Das Ende der Neuzeit,
Würzburg 19659, 66-67 (ed. esp.: El
ocaso de la Edad Moderna, Madrid
1958, 87).

[145] Joan Pau II, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 1990, 1: 
AAS 82 (1990), 147.



[146] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 66: AAS 101
(2009), 699.

[147] Id., Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2010, 11: AAS 102
(2010), 48.

[148] Carta de la Terra, La Haia (29
juny 2000).

[149] Joan Pau II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 maig 1991), 39: 
AAS 83 (1991), 482.

[150] Id., Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 1990, 14: AAS 82
(1990), 155.

[151] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 261: AAS 105
(2013), 1124.

[152] Benet XVI, Homilia en el
solemne inici del ministeri petrí (24
abril 2005): AAS 97 (2005), 710.



[153] Conferència dels Bisbes Catòlics
d'Austràlia, A New Earth – The
Environmental Challenge (2002).

[154] Romano Guardini, Das Ende der
Neuzeit, 72 (ed. esp.: El ocaso de la
Edad Moderna, 93).

[155] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 71: AAS 105
(2013), 1050.

[156] Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 2: AAS 101
(2009), 642.

[157] Pau VI, Missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau 1977: AAS
68 (1976), 709.

[158] Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la Doctrina Social de
l'Església, 582.

[159] Un escriptor espiritual no
cristià, des de la seva pròpia
experiència, també destacava la



necessitat de no separar massa les
criatures del món de l'experiència de
Déu a l'interior. Deia: «No fa falta
criticar prejudicialment els qui
cerquen l'èxtasi en la música o en la
poesia. Hi ha un secret subtil en cada
un dels moviments i sons d'aquest
món. Els iniciats arriben a captar el
que diuen el vent que bufa, els
arbres que es dobleguen, l'aigua que
corre, les mosques que brunzeixen,
les portes de cruixen, el cant dels
ocells, el so de les cordes o les flautes,
el sospir dels malalts, el gemec dels
afligitss»: Ali Al-Khawas, en I mistici
dell'Islam (Parma 1978), 199.

[160] In II Sent., 23, 2, 3.

[161] Càntic espiritual, XIV-XV, 5.

[162] Ibíd.

[163] Ibíd., XIV, 6-7.



[164] Joan Pau II, Carta ap. Orientale
lumen (2 maig 1995), 11: AAS 87
(1995), 757.

[165] Ibíd.

[166] Id., Carta enc. Ecclesia de
Eucharistia (17 abril 2003), 8: AAS 95
(2003), 438.

[167] Benet XVI, Homilia en la Missa
de Corpus Christi (15 juny 2006): AAS
98 (2006), 513.

[168] Catecisme de l'Església Catòlica,
2175.

[169] Joan Pau II, Catequesi (2 agost
2000), 4: L'Osservatore Romano, ed.
setmanal en llengua espanyola (4
agost 2000), p. 8.

[170] Quaest. disp. de Myst. Trinitatis,
1, 2, concl.

[171] Cf. Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae I, q. 11, art. 3; q. 21, art. 1,
ad 3; q. 47, art. 3.



[172] Basili el Gran, Hom. in
Hexaemeron, 1, 2, 6: PG 29, 8.

Font de la traducció al català:
Conferència Episcopal Tarraconense

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/enciclica-laudato-
si-del-papa-francesc/ (11/01/2026)

https://www.tarraconense.cat/index.php?arxiu=fitxa_document&id=22483
https://www.tarraconense.cat/index.php?arxiu=fitxa_document&id=22483
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/

	Encíclica «Laudato si'»: audiollibre i llibre electrònic

