
opusdei.org

"Fratelli Tutti":
audiollibre i llibre
electrònic

T'oferim l'àudio i el llibre
electrònic de l'encíclica "Fratelli
Tutti" del Papa Francesc, sobre
la fraternitat i l'amistat social.

13/05/2022

El text de l'Encíclica "Fratelli tutti" al
català és traducció del P. Bernabé
Dalmau i Ribalta, monjo de



Montserrat. Pròximament es
publicarà a la revista Documents
d'Església.

Escolta la lectura completa de
l'Encíclica "Fratelli Tutti" (04:43)

Disponible també a ivoox i Spotify

Índex i lectura per capítols

Introducció

Disponible també a ivoox i Spotify

Capítol primer. Les ombres d'un món
tancat

Disponible també a ivoox i Spotify

Capítol segon.Un estrany en el camí

Disponible també a ivoox i Spotify

Capítol tercer: Pensar i generar un
món obert

Disponible també a ivoox i Spotify

https://www.pamsa.cat/pamsa/revista/dde.html
https://www.pamsa.cat/pamsa/revista/dde.html
https://go.ivoox.com/rf/63685287
https://open.spotify.com/episode/1DTYRH6xvg8Kbzzj5A7WBO?si=bw5pzvobQYW2e2qzpQxqJw
https://www.ivoox.com/enciclica-fratelli-tutti-introduccio-audios-mp3_rf_60276011_1.html
https://open.spotify.com/episode/35FvHgW0LkaxB40hRA2kuK?si=Oy6VtM2NR2Kyp3Vp80Uo6g
https://go.ivoox.com/rf/60652877
https://open.spotify.com/episode/5OEdI790EpnSYXAA3B1vIj?si=4T4ve4vzRPuFHiEZWFN6Wg
https://go.ivoox.com/rf/60930402
https://open.spotify.com/episode/2YggkKczqsYvwC0w0Th3sW?si=Cj-xZotqQIWSxIQZpSkecQ
https://go.ivoox.com/rf/61319341
https://open.spotify.com/episode/74x1NpdR3Ufuuomy5FMrzT?si=42zMWSS6Q8y7iqCqXFN-JA


Capítol quart: Un cor obert al món
sencer

Disponible també a ivoox i Spotify

Capítol cinquè: La millor política

Disponible també a ivoox i Spotify

Capítol sisè: Diàleg i amistat social

Disponible també a ivoox i Spotify

Capítol setè: Camins de retrobament

Disponible també a ivoox i Spotify

Capítol vuitè: Les religions al servei
de la fraternitat

Disponible també a ivoox i Spotify

Carta encíclica Fratelli tutti del
Sant Pare Francesc sobre la
fraternitat i l'amistat social.

1. «Fratelli tutti»1 escrivia sant
Francesc d'Assís per dirigir-se a tots
els germans i les germanes, i

https://go.ivoox.com/rf/62022557
https://open.spotify.com/episode/7dHsuQ7KJis0XOjcros8gE?si=il8E6asrQF6l8lm3mCddYw
https://go.ivoox.com/rf/62562093
https://open.spotify.com/episode/7JOdPUl9lQfTCkDNm5BKWT?si=1wVn5jv8Qt-WdH3lPKC35g
https://go.ivoox.com/rf/62952728
https://open.spotify.com/episode/4nqjFQqi5yOiFBjWvf3fWQ?si=5w1XOp3CTG2AKGQFrqAKoQ
https://go.ivoox.com/rf/63232906
https://open.spotify.com/episode/5YMbJEONruOhqmd6qjEsiK?si=wrR1h-huT6aJHz1Ve2FyOw
https://go.ivoox.com/rf/63604782
https://open.spotify.com/episode/2SQjoGQ7IOvI1xVJD2hKx0?si=DveErlXaTLegWHkyZ9yXcg


proposar-los una forma de vida amb
gust d’Evangeli. D'aquests consells
vull destacar-ne un, en el qual
convida a un amor que va més enllà
de les barreres de la geografia i de
l'espai. Hi declara feliç el qui estimi
l'altre «tant el seu germà que està
lluny d'ell com quan està al seu
costat»2. Amb aquestes poques i
senzilles paraules va expressar
l'essencial d'una fraternitat oberta,
que permet reconèixer, valorar i
estimar cada persona més enllà de la
proximitat física, més enllà del lloc
de l'univers on hagi nascut o on
habiti.

2. Aquest sant de l'amor fratern, de la
senzillesa i de l'alegria, que em va
inspirar a escriure l'encíclica 
Laudato si', torna a motivar-me per
dedicar aquesta nova encíclica a la
fraternitat i a l'amistat social. Perquè
sant Francesc, que se sentia germà
del sol, de la mar i del vent, se sabia
encara més unit als qui eren de la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


seva pròpia carn. Va sembrar pau
per tot arreu i va caminar prop dels
pobres, dels abandonats, dels
malalts, dels exclosos, dels últims.

Sense fronteres

3. Hi ha un episodi de la seva vida
que ens mostra el seu cor sense
confins, capaç d'anar més enllà de les
distàncies de procedència,
nacionalitat, color o religió. És la
seva visita al Sultà Malik-al-Kàmil, a
Egipte, que va significar per a ell un
gran esforç a causa de la seva
pobresa, els pocs recursos que tenia,
la distància i les diferències d'idioma,
cultura i religió. Aquest viatge, en
aquell moment històric marcat per
les croades, mostrava encara més la
grandesa de l'amor tan ampli que
volia viure, desitjós d'abraçar
tothom. La fidelitat al seu Senyor era
proporcional al seu amor als
germans i a les germanes. Sense
desconèixer les dificultats i els



perills, sant Francesc va anar a
l’encontre del Sultà amb la mateixa
actitud que demanava als seus
deixebles: que sense negar la pròpia
identitat, trobant-se «entre sarraïns o
altres infidels […], no promoguin
disputes ni controvèrsies, sinó que
estiguin sotmesos a tota humana
criatura per Déu»3. En aquell context
era una comanda extraordinària. Ens
impressiona que vuit-cents anys
enrere Francesc convidés a evitar
tota forma d'agressió o contesa i
també a viure una humil i fraterna
"submissió", fins i tot davant dels qui
no compartien la seva fe.

4. Ell no feia la guerra dialèctica
imposant doctrines, sinó que
comunicava l'amor de Déu. Havia
entès que «Déu és amor, i el qui està
en l'amor està en Déu» (1 Jn 4,16).
D'aquesta manera va ser un pare
fecund que va despertar el somni
d'una societat fraterna, perquè
«només l'home que accepta apropar-



se a altres éssers en el seu moviment
propi, no per retenir-los en el seu,
sinó per ajudar-los a ser més ells
mateixos, es fa realment pare»4. En
aquell món ple de torres de
vigilància i de muralles protectores,
les ciutats vivien guerres sagnants
entre famílies poderoses, al mateix
temps que creixien les zones
miserables de les perifèries excloses.
Allà Francesc va acollir la veritable
pau al seu interior, es va alliberar de
tot desig de domini sobre els altres,
es va fer un dels últims i va buscar
viure en harmonia amb tots. Ell ha
motivat aquestes pàgines.

5. Les qüestions relacionades amb la
fraternitat i l'amistat social han estat
sempre entre les meves
preocupacions. Durant els últims
anys m'hi he referit reiterades
vegades i en diversos llocs. He volgut
recollir en aquesta encíclica moltes
d'aquestes intervencions situant-les
en un context més ampli de reflexió.



A més, si en la redacció de la Laudato
si' vaig tenir una font d'inspiració en
el meu germà Bartomeu, el Patriarca
ortodox que va proposar amb molta
força la cura de la creació, en aquest
cas m’he sentit especialment
estimulat pel Gran Imam Ahmad Al-
Tayyeb, amb qui em vaig trobar a
Abu Dhabi per recordar que Déu «ha
creat tots els éssers humans iguals en
els drets, en els deures i en la
dignitat, i els ha cridat a conviure
com a germans entre ells»5. No es va
tractar d'un mer acte diplomàtic sinó
d'una reflexió feta en diàleg i d'un
compromís conjunt. Aquesta
encíclica recull i desenvolupa grans
temes plantejats en aquell document
que vam signar junts. També he
acollit aquí, amb el meu propi
llenguatge, nombroses cartes i
documents amb reflexions que he
rebut de moltes persones i grups de
tot el món.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


6. Les següents pàgines no pretenen
resumir la doctrina sobre l'amor
fratern, sinó aturar-se en la seva
dimensió universal, en la seva
obertura a tots. Lliuro aquesta
encíclica social com una humil
aportació a la reflexió perquè,
davant de diverses i actuals formes
d'eliminar o d'ignorar els altres,
siguem capaços de reaccionar amb
un nou somni de fraternitat i
d'amistat social que no es quedi en
les paraules. Si bé l’he escrit des de
les meves conviccions cristianes, que
m’encoratgen i em nodreixen, he
procurat fer-ho de tal manera que la
reflexió s'obri al diàleg amb totes les
persones de bona voluntat.

7. Així mateix, quan estava redactant
aquesta carta, va irrompre de
manera inesperada la pandèmia de
la Covid-19 que va deixar al
descobert les nostres falses
seguretats. Més enllà de les diverses
respostes que van donar els diferents



països, es va evidenciar la incapacitat
d'actuar conjuntament. Tot i estar
hiperconnectats, existia una
fragmentació que tornava més difícil
resoldre els problemes que ens
afecten a tots. Si algú creu que només
es tractava de fer funcionar millor el
que ja fèiem, o que l'únic missatge és
que hem de millorar els sistemes i les
regles ja existents, està negant la
realitat.

8. Anhelo que en aquesta època que
ens toca viure, reconeixent la
dignitat de cada persona humana,
puguem fer renéixer entre tots un
desig mundial de germanor. Entre
tots: «Vet aquí un bonic secret per
somiar i fer de la nostra vida una
bella aventura. Ningú no pot
afrontar la vida aïlladament. [...] Cal
una comunitat que ens sostingui, que
ens ajudi i en la qual ens ajudem els
uns als altres a mirar endavant. Que
n’és d’important somiar junts! [...]
Sols, es corre el risc de tenir



miratges, en els quals veus el que no
hi ha; els somnis es construeixen
junts»6. Somiem com una única
humanitat, com caminants de la
mateixa carn humana, com a fills
d'aquesta mateixa terra que ens acull
a tots, cada un amb la riquesa de la
seva fe o de les seves conviccions,
cadascun amb la seva pròpia veu,
tots germans.

Capítol primer 

LES OMBRES D'UN MÓN
TANCAT

9. Sense pretendre realitzar una
anàlisi exhaustiva ni posar en
consideració tots els aspectes de la
realitat que vivim, proposo només
estar atents davant algunes
tendències del món actual que
desfavoreixen el desenvolupament
de la fraternitat universal.



Somnis que es trenquen a
trossos

10. Durant dècades semblava que el
món havia après de tantes guerres i
fracassos i es dirigia lentament cap a
diverses formes d'integració. Per
exemple, es va desplegar el somni
d'una Europa unida, capaç de
reconèixer arrels comunes i de
alegrar-se amb la diversitat que
l'habita. Recordem «la ferma
convicció dels Pares fundadors de la
Unió Europea, els quals desitjaven un
futur basat en la capacitat de
treballar junts per superar les
divisions, afavorint la pau i la
comunió entre tots els pobles del
continent»7. També va prendre força
l'anhel d'una integració
llatinoamericana i van començar a
donar-se alguns passos. En altres
països i regions hi va haver intents
de pacificació i acostaments que van
aconseguir fruits i altres que
semblaven prometedors.



11. Però la història dóna mostres
d'estar tornant enrere. S'encenen
conflictes anacrònics que es
consideraven superats, ressorgeixen
nacionalismes tancats, exasperats,
ressentits i agressius. En diversos
països una idea de la unitat del poble
i de la nació, penetrada per diverses
ideologies, crea noves formes
d'egoisme i de pèrdua del sentit
social emmascarades sota una
suposada defensa dels interessos
nacionals. Això ens recorda que
«cada generació ha de fer seves les
lluites i els èxits de les generacions
passades i portar-les a metes més
altes encara. És el camí. El bé, com
també l'amor, la justícia i la
solidaritat, no s'assoleixen d'una
vegada per sempre; han de ser
conquerits cada dia. No és possible
conformar-se amb el que ja s'ha
aconseguit en el passat i instal·lar-se,
i fruir-ne com si aquesta situació ens
fes ignorar que molts germans
nostres sofreixen encara situacions



d’injustícia que ens interpel·len a
tots»8.

12. "Obrir-se al món" és una
expressió que avui ha estat cooptada
per l'economia i les finances. Es
refereix exclusivament a l'obertura
als interessos estrangers o a la
llibertat dels poders econòmics per
invertir sense traves ni
complicacions en tots els països. Els
conflictes locals i el desinterès pel bé
comú són instrumentalitzats per
l'economia global per imposar un
model cultural únic. Aquesta cultura
unifica el món però divideix les
persones i les nacions, perquè «la
societat cada vegada més
globalitzada ens fa més pròxims,
però no més germans»9. Estem més
sols que mai en aquest món
massificat que fa prevaler els
interessos individuals i debilita la
dimensió comunitària de l'existència.
Augmenten més aviat els mercats, on
les persones compleixen rols de



consumidors o d'espectadors.
L'avanç d'aquest globalisme
afavoreix normalment la identitat
dels més forts que es protegeixen a si
mateixos, però procura dissoldre les
identitats de les regions més febles i
pobres, bo i fent-les més vulnerables
i dependents. D'aquesta manera la
política esdevé cada vegada més
fràgil davant els poders econòmics
transnacionals que apliquen el
"divideix i regnaràs".

La fi de la consciència
històrica

13. Per això mateix s'afavoreix també
una pèrdua de sentit de la història
que disgrega encara més. S'adverteix
la penetració cultural d'una mena de
"deconstruccionisme", on la llibertat
humana pretén construir-ho tot des
de zero. Deixa en peu únicament la
necessitat de consumir sense límits i
l'accentuació de moltes formes
d'individualisme sense continguts.



En aquesta línia se situava un consell
que vaig donar als joves: «Si una
persona us fa una proposta i us diu
que ignoreu la història, que no
recolliu l'experiència dels ancians,
que menyspreeu tot el passat i que
només mireu el futur que ell us
ofereix, ¿no és una forma fàcil
d'atrapar-vos amb la seva proposta
per tal que només feu el que ell us
diu? Aquesta persona us necessita
buits, desarrelats, desconfiats de tot,
perquè només confieu en les seves
promeses i us sotmeteu als seus
plans. Així funcionen les ideologies
de diferents colors, que destrueixen
(o de-construeixen) tot el que sigui
diferent i d'aquesta manera poden
regnar sense oposicions. Per això
necessiten joves que menyspreïn la
història, que rebutgin la riquesa
espiritual i humana que es va anar
transmetent al llarg de les
generacions, que ignorin tot el que
els ha precedit»10.



14. Són les noves formes de
colonització cultural. No ens oblidem
que «els pobles que alienen la seva
tradició, i per mania imitativa,
violència impositiva, imperdonable
negligència o apatia, toleren que se'ls
arrabassi l'ànima, perden, juntament
amb la seva fisonomia espiritual, la
seva consistència moral i, finalment,
la seva independència ideològica,
econòmica i política»11. Una manera
eficaç de dissoldre la consciència
històrica, el pensament crític, la
lluita per la justícia i els camins
d'integració és buidar de sentit o
manipular les grans paraules. Què
signifiquen avui algunes expressions
com democràcia, llibertat, justícia,
unitat? Han estat manipulades i
desfigurades per utilitzar-les com a
instrument de dominació, com a
títols buits de contingut que poden
servir per justificar qualsevol acció.



Sense un projecte per a tots

15. La millor manera de dominar i
d'avançar sense límits és sembrar la
desesperança i suscitar la
desconfiança constant, fins i tot
disfressada darrere la defensa
d'alguns valors. Avui en molts països
s'utilitza el mecanisme polític
d'exasperar, exacerbar i polaritzar.
Per diversos camins es nega als altres
el dret a existir i a opinar, i per això
es recorre a l'estratègia de
ridiculitzar-los, sospitar d'ells,
assetjar-los. No es recull la seva part
de veritat, els seus valors, i d'aquesta
manera la societat s'empobreix i es
redueix a la prepotència del més fort.
La política ja no és així una discussió
sana sobre projectes a llarg termini
per al desenvolupament de tots i el
bé comú, sinó només receptes
immediatistes de màrqueting que
troben en la destrucció de l'altre el
recurs més eficaç. En aquest joc
mesquí de les desqualificacions, el



debat és manipulat per mantenir-lo a
l’estat de qüestionament i de
confrontació.

16. En aquesta pugna d'interessos
que ens enfronta a tots contra tots,
on vèncer passa a ser sinònim de
destruir, ¿com és possible aixecar el
cap per reconèixer el veí o per posar-
se a la banda del qui ha caigut en el
camí? Un projecte amb grans
objectius per al desenvolupament de
tota la humanitat avui sona a deliri.
Augmenten les distàncies entre
nosaltres, i la marxa dura i lenta cap
a un món unit i més just pateix un
nou i dràstic retrocés.

17. Tenir cura del món que ens
envolta i ens sosté és cuidar-nos a
nosaltres mateixos. Però necessitem
constituir-nos en un "nosaltres" que
habita la casa comuna. Aquest
compte no interessa als poders
econòmics que necessiten un rèdit
ràpid. Sovint les veus que s'aixequen



per defensar el medi ambient són
fetes callar o ridiculitzades,
disfressant de racionalitat allò que
són només interessos particulars. En
aquesta cultura que estem gestant,
buida, immediatista i sense un
projecte comú, «és previsible que,
davant l'esgotament d'alguns
recursos, es vagi creant un escenari
favorable per a noves guerres,
disfressades rere nobles
reivindicacions»12.

L’exclusió mundial

18. Parts de la humanitat semblen
sacrificables en benefici d'una
selecció que afavoreix un sector
humà digne de viure sense límits. En
el fons «ja no es considera les
persones com un valor primari que
cal respectar i emparar,
especialment si són pobres o
discapacitades, si "encara no són
útils" –com els no nascuts–, o si "ja no
serveixen" –com els vells–. Ens hem



fet insensibles a qualsevol forma de
malbaratament, començant pel dels
aliments, que és un dels més
vergonyosos»13.

19. La manca de fills, que provoca un
envelliment de les poblacions,
juntament amb l'abandonament de
la gent gran a una dolorosa solitud,
és una manera subtil d'expressar que
tot acaba amb nosaltres, que només
compten els nostres interessos
individuals. Així, «objecte de exclusió
no és només l'aliment o els béns
superflus, sinó sovint els mateixos
éssers humans»14. Hem vist el que ha
succeït amb la gent gran en alguns
llocs del món a causa del
coronavirus. No havien de morir
així. Però en realitat alguna cosa
semblant ja havia passat a causa
d'onades de calor i en altres
circumstàncies: cruelment exclosos.
No ens adonem que aïllar els ancians
i abandonar-los a càrrec d'altres
sense un adequat i proper



acompanyament de la família, mutila
i empobreix la mateixa família. A
més, acaba privant els joves d'aquest
necessari contacte amb les seves
arrels i amb una saviesa que la
joventut per si sola no pot assolir.

20. Aquesta exclusió s'expressa de
múltiples maneres, com en l'obsessió
per reduir els costos laborals, que no
s’adona de les greus conseqüències
que això ocasiona, perquè la
desocupació que es produeix té per
efecte directe expandir les fronteres
de la pobresa15. L’exclusió, a més,
assumeix formes miserables que
crèiem superades, com el racisme,
que s'amaga i reapareix una i altra
vegada. Les expressions de racisme
tornen a avergonyir-nos demostrant
així que els suposats avenços de la
societat no són tan reals ni estan
assegurats per sempre.

21. Hi ha regles econòmiques que
han resultat eficaces per al



creixement, però no així per al
desenvolupament humà integral16.
Ha augmentat la riquesa, però sense
equitat, i així el que passa és que
«neixen noves pobreses»17. Quan
diuen que el món modern ha reduït
la pobresa, ho fan mesurant amb
criteris d'altres èpoques no
comparables amb la realitat actual.
Perquè en altres temps, per exemple,
no tenir accés a l'energia elèctrica no
era considerat un signe de pobresa ni
generava angoixa. La pobresa
sempre s'analitza i s'entén en el
context de les possibilitats reals d'un
moment històric concret.

Drets humans no prou
universals

22. Moltes vegades es percep que, de
fet, els drets humans no són iguals
per a tothom. El respecte d'aquests
drets «és condició prèvia per al
mateix desenvolupament social i
econòmic d'un país. Quan es respecta



la dignitat de l'home, i els seus drets
són reconeguts i tutelats, floreix
també la creativitat i l'enginy, i la
personalitat humana pot desplegar
les seves múltiples iniciatives en
favor del bé comú»18. Però
«observant amb atenció les nostres
societats contemporànies, trobem
nombroses contradiccions que ens
porten a preguntar-nos si
veritablement la igual dignitat de tots
els éssers humans, proclamada
solemnement fa 70 anys, és
reconeguda, respectada, protegida i
promoguda en totes les
circumstàncies. En el món d'avui
persisteixen nombroses formes
d'injustícia, nodrides per visions
antropològiques reductives i per un
model econòmic basat en els guanys,
que no dubta a explotar, excloure i
fins i tot matar l'home. Mentre una
part de la humanitat viu en
opulència, una altra part veu la seva
pròpia dignitat desconeguda,
menyspreada o trepitjada i els seus



drets fonamentals ignorats o
violats»19. Què diu això sobre la
igualtat de drets fundada en la
mateixa dignitat humana?

23. De manera semblant,
l'organització de les societats a tot el
món encara està lluny de reflectir
amb claredat que les dones tenen
exactament la mateixa dignitat i
idèntics drets que els homes.
S'afirma alguna cosa amb les
paraules, però les decisions i la
realitat criden un altre missatge. És
un fet que «doblement pobres són les
dones que pateixen situacions
d'exclusió, maltractament i violència,
perquè sovint es troben menors
possibilitats de defensar els seus
drets»20.

24. Reconeguem igualment que, «tot i
que la comunitat internacional ha
adoptat diversos acords per posar fi
a l'esclavitud en totes les seves
formes, i ha disposat diverses



estratègies per combatre aquest
fenomen, encara hi ha milions de
persones –infants, homes i dones de
totes les edats– privats de la seva
llibertat i obligats a viure en
condicions similars a l'esclavitud. [...]
Avui com ahir, a l'arrel de
l'esclavitud es troba una concepció
de la persona humana que admet
que pugui ser tractada com un
objecte. [...] La persona humana,
creada a imatge i semblança de Déu,
queda privada de la llibertat,
mercantilitzada, reduïda a ser
propietat d'un altre, amb la força,
l'engany o la constricció física o
psicològica; és tractada com un mitjà
i no com un fi». Les xarxes criminals
«utilitzen hàbilment les modernes
tecnologies informàtiques per
enganyar joves i joveníssims arreu
del món»21. L'aberració no té límits
quan se sotmeten dones, després
forçades a avortar. Un acte
abominable que arriba fins i tot al
segrest per tal de vendre els seus



òrgans. Això fa que el tràfic de
persones i altres formes actuals
d'esclavitud esdevingui un problema
mundial que necessita ser pres
seriosament per la humanitat en el
seu conjunt, perquè «tal com les
organitzacions criminals utilitzen
xarxes globals per aconseguir els
seus objectius, l'acció per derrotar
aquest fenomen requereix un esforç
conjunt i també global per part dels
diferents agents que conformen la
societat»22.

Conflicte i por

25. Guerres, atemptats, persecucions
per motius racials o religiosos, i
tantes ofenses contra la dignitat
humana es jutgen de diverses
maneres segons convinguin o no a
determinats interessos,
fonamentalment econòmics. El que
és veritat quan convé a un poderós
deixa de ser-ho quan ja no el
beneficia. Aquestes situacions de



violència van «multiplicant-se
dolorosament en moltes regions del
món, fins a assumir les formes de la
que podria anomenar una "tercera
guerra mundial per etapes"»23.

26. Això no crida l'atenció si
advertim l'absència d'horitzons que
ens congreguin, perquè en tota
guerra el que apareix en ruïnes és «el
mateix projecte de fraternitat, inscrit
en la vocació de la família humana»,
de manera que «qualsevol situació
d'amenaça alimenta la desconfiança i
el replegament»24. Així, el nostre món
avança en una dicotomia sense sentit
amb la pretensió de «garantir
l'estabilitat i la pau en base a una
falsa seguretat sustentada per una
mentalitat de por i desconfiança»25.

27. Paradoxalment, hi ha pors
ancestrals que no han estat
superades pel desenvolupament
tecnològic; és més, han sabut
amagar-se i potenciar-se rere noves



tecnologies. Encara avui, rere la
muralla de l'antiga ciutat hi ha
l'abisme, el territori del desconegut,
el desert. El que procedeixi d'allà no
és fiable perquè no és conegut, no és
familiar, no pertany al llogaret. És el
territori del que és "bàrbar", del qual
cal defensar-se a costa del que sigui.
Per tant, es creen noves barreres per
a la autopreservació, de manera que
deixa d'existir el món i únicament
existeix "el meu" món, fins al punt
que molts deixen de ser considerats
éssers humans amb una dignitat
inalienable i passen a ser només
"ells". Reapareix «la temptació de fer
una cultura de murs, d'aixecar murs,
murs en el cor, murs a la terra per
evitar aquest trobament amb altres
cultures, amb altres persones. I
qualsevol que aixequi un mur, qui
construeixi un mur, acabarà essent
un esclau dins dels murs que ha
construït, sense horitzons. Perquè li
falta aquesta alteritat»26.



28. La solitud, les pors i la
inseguretat de tantes persones que se
senten abandonades pel sistema, fan
que es vagi creant un terreny fèrtil
per a les màfies. Perquè aquestes
s'afirmen presentant-se com
"protectores" dels oblidats, moltes
vegades a través de diverses ajudes,
mentre persegueixen els seus
interessos criminals. Hi ha una
pedagogia típicament mafiosa que,
amb una falsa mística comunitària,
crea llaços de dependència i de
subordinació dels quals és molt
difícil alliberar-se.

Globalització i progrés sense
un rumb comú

29. Amb el Gran Imam Ahmad Al-
Tayyeb no ignorem els avenços
positius que s’han donat en la
ciència, en la tecnologia, en la
medicina, en la indústria i en el
benestar, sobretot en els països
desenvolupats. No obstant això,



«subratllem que, al costat d’aquests
progressos històrics, grans i valuosos,
es constata un deteriorament de
l'ètica, que condiciona l'acció
internacional, i un debilitament dels
valors espirituals i del sentit de
responsabilitat. Tot això contribueix
al fet que es difongui una sensació
general de frustració, de soledat i de
desesperació. [...] Neixen focus de
tensió i s'acumulen armes i
municions, en una situació mundial
dominada per la incertesa, la
desil·lusió i la por al futur i
controlada per interessos econòmics
miops». També assenyalem «les
fortes crisis polítiques, la injustícia i
la manca d'una distribució equitativa
dels recursos naturals. [...] Pel que fa
a les crisis que porten a la mort
milions de nens, reduïts ja a
esquelets humans –a causa de la
pobresa i de la fam–, regna un silenci
internacional inacceptable»27. Davant
d'aquest panorama, si bé ens



captiven molts avenços, no advertim
un rumb realment humà.

30. En el món actual els sentiments
de pertinença a una mateixa
humanitat s’afebleixen, i el somni de
construir junts la justícia i la pau
sembla una utopia d'altres èpoques.
Veiem com impera una indiferència
còmoda, freda i globalitzada, filla
d'una profunda desil·lusió que
s'amaga rere l'engany d'una il·lusió:
creure que podem ser totpoderosos i
oblidar que estem tots a la mateixa
barca. Aquest desengany que deixa
enrere els grans valors fraterns porta
«a una mena de cinisme. Aquesta és
la temptació que nosaltres tenim
davant, si anem per aquest camí de
la desil·lusió o de la decepció. [...]
L'aïllament i el tancament en un
mateix o en els propis interessos mai
no són el camí per tornar esperança i
obrar una renovació, sinó que és la
proximitat, la cultura del trobament.
Aïllament, no; proximitat, sí. Cultura



de l'enfrontament, no; cultura del
trobament, sí »28.

31. En aquest món que corre sense
un rumb comú, es respira una
atmosfera on «la distància entre
l'obsessió pel propi benestar i la
felicitat compartida de la humanitat
s'amplia fins al punt que fa la
impressió que s'està produint un
veritable cisma entre l'individu i la
comunitat humana. [...] Perquè una
cosa és sentir-se obligats a viure
junts, i una altra molt diferent és
apreciar la riquesa i la bellesa de les
llavors de la vida en comú que cal
buscar i conrear junts»29. Avança la
tecnologia sense pausa, però «que
bonic seria si al creixement de les
innovacions científiques i
tecnològiques correspongués també
una equitat i una inclusió social cada
vegada més grans! Que bonic seria
que a mesura que descobrim nous
planetes llunyans, tornéssim a
descobrir les necessitats del germà o



de la germana en òrbita al voltant
meu!»30.

Les pandèmies i altres flagells
de la història

32. És veritat que una tragèdia global
com la pandèmia de la Covid-19 va
despertar durant un temps la
consciència de ser una comunitat
mundial que navega en una mateixa
barca, on el mal d'un perjudica a tots.
Recordem que ningú no se salva sol,
que únicament és possible salvar-se
junts. Per això vaig dir que «la
tempesta desemmascara la nostra
vulnerabilitat i deixa al descobert
aquestes falses i supèrflues
seguretats amb les qual havíem
construït les nostres agendes, els
nostres projectes, rutines i prioritats.
[...] Amb la tempesta, va caure el
maquillatge d'aquests estereotips
amb què disfressàvem els nostres
egos sempre pretensiosos de voler
aparentar; i va deixar al descobert,



una vegada més, aquesta beneïda
pertinença comuna de la qual no
podem ni volem evadir-nos; aquesta
pertinença de germans»31.

33. El món avançava de manera
implacable cap a una economia que,
utilitzant els avenços tecnològics,
procurava reduir els "costos
humans", i alguns pretenien fer-nos
creure que n'hi havia prou la
llibertat de mercat perquè tot
estigués assegurat. Però el cop dur i
inesperat d'aquesta pandèmia fora
de control ha obligat per la força a
tornar a pensar en els éssers
humans, en tots, més que en el
benefici d'alguns. Avui podem
reconèixer que «ens hem alimentat
amb somnis d'esplendor i grandesa i
hem acabat menjant distracció,
tancament i solitud; ens hem
empatxat de connexions i hem
perdut el gust de la fraternitat. Hem
buscat el resultat ràpid i segur i ens
veiem aclaparats per la impaciència i



l'ansietat. Presos de la virtualitat
hem perdut el gust i el sabor de la
realitat»32. El dolor, la incertesa, la
por i la consciència dels propis límits
que ha despertat la pandèmia, fan
ressonar la crida a repensar els
nostres estils de vida, les nostres
relacions, l'organització de les
nostres societats i sobretot el sentit
de la nostra existència.

34. Si tot està connectat, és difícil
pensar que aquest desastre mundial
no tingui relació amb la nostra
manera d'enfrontar la realitat,
pretenent ser amos de la pròpia vida
i de tot el que existeix. No vull dir
que es tracta d'una mena de càstig
diví. Tampoc n'hi hauria prou amb
afirmar que el dany causat a la
natura acaba cobrant-se els nostres
atropellaments. És la realitat mateixa
que gemega i es rebel·la. Ve a la ment
el cèlebre vers del poeta Virgili que
evoca les llàgrimes de les coses o de
la història33.



35. Però oblidem ràpidament les
lliçons de la història, «mestra de
vida»34. Passada la crisi sanitària, la
pitjor reacció seria la de caure
encara més en una febre consumista
i en noves formes de autopreservació
egoista. Tant de bo que a la fi ja no hi
siguin "els altres", sinó només un
"nosaltres". Tant de bo que no es
tracti d'un altre episodi sever de la
història del qual no hàgim estat
capaços d'aprendre. Tant de bo que
no ens oblidem de la gent gran que
van morir per falta de respiradors,
en part com a resultat de sistemes de
salut desmantellats any rere any.
Tant de bo que tant de dolor no sigui
inútil, que donem un salt cap a una
forma nova de vida i descobrim
definitivament que ens necessitem i
ens devem els uns als altres, perquè
la humanitat reneixi amb tots els
rostres, totes les mans i totes les veus,
més enllà de les fronteres que hem
creat.



36. Si no aconseguim recuperar la
passió compartida per una comunitat
de pertinença i de solidaritat, a la
qual destinar temps, esforç i béns, la
il·lusió global que ens enganya caurà
ruïnosament i en deixarà molts a
mercè de la nàusea i el buit. A més,
no s'hauria d'ignorar ingènuament
que «l'obsessió per un estil de vida
consumista, sobretot quan només
uns pocs puguin sostenir-lo, només
podrà provocar violència i destrucció
recíproca»35. El "campi qui pugui" es
traduirà ràpidament en el "tots
contra tots", i això serà pitjor que
una pandèmia.

Sense dignitat humana en les
fronteres

37. Tant des d'alguns règims polítics
populistes com des de plantejaments
econòmics liberals, se sosté que cal
evitar com sigui l'arribada de
persones migrants. Al mateix temps
s'argumenta que convé limitar



l'ajuda als països pobres, de manera
que toquin fons i decideixin prendre
mesures d'austeritat. No s'adverteix
que, darrere d'aquestes afirmacions
abstractes difícils de sostenir, hi ha
moltes vides que s'estripen. Molts
escapen de la guerra, de
persecucions, de catàstrofes naturals.
D'altres, amb tot dret, «busquen
oportunitats per a ells i per a les
seves famílies. Somien amb un futur
millor i volen crear les condicions
perquè es faci realitat»36.

38. Lamentablement, altres són
«atrets per la cultura occidental, de
vegades amb expectatives poc
realistes que els exposen a grans
desil·lusions. Traficants sense
escrúpols, sovint vinculats als càrtels
de la droga i de les armes, exploten la
situació de feblesa dels immigrants,
que al llarg del seu viatge amb massa
freqüència experimenten la
violència, el tràfic de persones, l'abús
psicològic i físic, i sofriments



indescriptibles»37. Els que emigren
«han de separar-se del seu propi
context d'origen i sovint viuen un
desarrelament cultural i religiós. La
fractura també fa a les comunitats
d'origen, que perden els elements
més vigorosos i emprenedors, i a les
famílies, en particular quan emigra
un dels pares o tots dos, deixant els
fills al país d'origen»38. Per tant,
també «cal reafirmar el dret a no
emigrar, és a dir, a tenir les
condicions per a romandre en la
pròpia terra»39.

39. A més, «en alguns països
d'arribada, els fenòmens migratoris
susciten alarma i por, sovint
fomentats i explotats amb fins
polítics. Es difon així una mentalitat
xenòfoba, de gent tancada i
replegada sobre si mateixa»40. Els
emigrants no són considerats prou
dignes per participar en la vida
social com qualsevol altre, i s'oblida
que tenen la mateixa dignitat



intrínseca de qualsevol persona. Per
tant, han de ser «protagonistes del
seu propi rescat»41. Mai no es dirà
que no són humans però, en la
pràctica, amb les decisions i la
manera de tractar-los, s'expressa que
se'ls considera menys valuosos,
menys importants, menys humans.
És inacceptable que els cristians
comparteixin aquesta mentalitat i
aquestes actituds, fent prevaler de
vegades certes preferències
polítiques per sobre de profundes
conviccions de la pròpia fe: la
inalienable dignitat de cada persona
humana més enllà del seu origen,
color o religió, i la llei suprema de
l'amor fratern.

40. «Les migracions constituiran un
element determinant del futur del
món»42. Però avui estan afectades per
una «pèrdua d'aquest "sentit de la
responsabilitat fraterna", sobre el
qual es basa tota societat civil».43

Europa, per exemple, corre seriosos



riscos d'anar per aquest camí. Tot
amb tot, «inspirant-se en el seu gran
patrimoni cultural i religiós, té els
instruments necessaris per defensar
la centralitat de la persona humana i
trobar un just equilibri entre el
deure moral de tutelar els drets dels
seus ciutadans, d'una banda, i, de
l'altra, el de garantir l'assistència i
l'acollida dels emigrants»44.

41. Comprenc que davant les
persones emigrants alguns tinguin
dubtes i sentin temors. Ho entenc
com a part de l'instint natural
d'autodefensa. Però també és veritat
que una persona i un poble només
són fecunds si saben integrar
creativament en el seu interior
l'obertura als altres. Convido a anar
més enllà d'aquestes reaccions
primàries, perquè «el problema és
quan aquests dubtes i aquestes pors
condicionen la nostra forma de
pensar i d'actuar fins al punt de
convertir-nos en éssers intolerants,



tancats i potser, sense adonar-nos,
fins i tot racistes. La por ens priva
així del desig i de la capacitat de
trobament amb l'altre »45.

La il·lusió de la comunicació

42. Paradoxalment, mentre es
desenvolupen actituds tancades i
intolerants que ens isolen respecte
als altres, s'escurcen o desapareixen
les distàncies fins al punt que deixa
d'existir el dret a la intimitat. Tot es
converteix en una mena d'espectacle
que pot ser espiat, vigilat, i la vida
s'exposa a un control constant. En la
comunicació digital es vol mostrar
tot i cada individu esdevé objecte de
mirades que furguen, despullen i
divulguen, sovint de manera
anònima. El respecte a l'altre es fa
trossos i, d'aquesta manera, al mateix
temps que el desplaço, l’ignoro i el
mantinc lluny, sense cap pudor puc
envair la seva vida fins a l'extrem.



D'altra banda, els moviments digitals
d'odi i destrucció no constitueixen –
com alguns pretenen fer creure– una
forma adequada d’ajut mutu, sinó
meres associacions contra un
enemic. En canvi, «els mitjans de
comunicació digitals poden exposar
al risc de dependència, d'aïllament i
de progressiva pèrdua de contacte
amb la realitat concreta,
obstaculitzant el desenvolupament
de relacions interpersonals
autèntiques»46. Calen gestos físics,
expressions de la cara, silencis,
llenguatge corporal, i fins el perfum,
la tremolor de les mans, el rubor, la
transpiració, perquè tot això parla i
forma part de la comunicació
humana. Les relacions digitals, que
eximeixen del laboriós cultiu d'una
amistat, d'una reciprocitat estable, i
fins i tot d'un consens que madura
amb el temps, tenen aparença de
sociabilitat. No construeixen
veritablement un "nosaltres" sinó
que solen dissimular i amplificar el



mateix individualisme que s'expressa
en la xenofòbia i en el menyspreu
dels febles. La connexió digital no és
suficient per tendir ponts, no arriba
a unir la humanitat.

Agressivitat sense pudor

44. Al mateix temps que les persones
preserven el seu aïllament
consumista i còmode, trien una
vinculació constant i febril. Això
afavoreix l'ebullició de formes
insòlites d'agressivitat, d'insults,
maltractaments, desqualificacions,
fuetades verbals fins destrossar la
figura de l'altre, en un
desenfrenament que no podria
existir en el contacte cos a cos sense
que acabéssim destruint-nos entre
tots. L'agressivitat social troba en els
dispositius mòbils i en els ordinadors
un espai d'ampliació sense igual.

45. Això ha permès que les ideologies
perdin tot pudor. El que fins fa pocs



anys no podia ser dit per algú sense
el risc de perdre el respecte de tot el
món, avui pot ser expressat amb tota
cruesa encara per algunes autoritats
polítiques i romandre impune. Cal no
ignorar que «en el món digital hi ha
en joc ingents interessos econòmics,
capaços de realitzar formes de
control tan subtils com invasives,
creant mecanismes de manipulació
de les consciències i del procés
democràtic. El funcionament de
moltes plataformes sovint acaba per
afavorir el trobament entre persones
que pensen de la mateixa manera,
obstaculitzant la confrontació entre
les diferències. Aquests circuits
tancats faciliten la difusió
d'informacions i notícies falses,
fomentant prejudicis i odis»47.

46. Convé reconèixer que els
fanatismes que porten a destruir els
altres són protagonitzats també per
persones religioses, sense excloure
els cristians, que «poden formar part



de xarxes de violència verbal a
través d'internet i dels diversos
fòrums o espais d'intercanvi digital.
Fins i tot en mitjans catòlics es poden
perdre els límits, se solen
naturalitzar la difamació i la
calúmnia, i sembla quedar fora tota
ètica i respecte per la fama d'altri»48.
Què s'aporta així a la fraternitat que
el Pare comú ens proposa?

Informació sense saviesa

47. La veritable saviesa suposa
l’encontre amb la realitat. Però avui
tot es pot produir, dissimular,
alterar. Això fa que el trobament
directe amb els límits de la realitat es
torni intolerable. Com a
conseqüència, s'opera un mecanisme
de "selecció" i es crea l'hàbit de
separar immediatament el que
m'agrada del que no m'agrada, allò
que m’atreu d’allò em desagrada.
Amb la mateixa lògica es trien les
persones amb les quals un decideix



compartir el món. Així les persones o
situacions que ferien la nostra
sensibilitat o ens provocaven desgrat
avui senzillament són eliminades en
les xarxes virtuals, construint un
cercle virtual que ens aïlla de
l'entorn en què vivim.

48. Asseure’ns a escoltar un altre,
característic d'una trobament humà,
és un paradigma d'actitud receptiva,
de qui supera el narcisisme i acull
l'altre, li presta atenció, l'acull en el
propi cercle. Però «el món d'avui és
majoritàriament un món sord […]. A
vegades la velocitat del món modern,
la cosa frenètica ens impedeix
escoltar bé el que diu una altra
persona. I quan està a la meitat del
seu diàleg, ja l’hem interromput i li
volem contestar quan encara no ha
acabat de dir. Cal no perdre la
capacitat d'escolta». Sant Francesc
d'Assís «va escoltar la veu de Déu, va
escoltar la veu del pobre, va escoltar
la veu del malalt, va escoltar la veu



de la natura. I tot això ho transforma
en un estil de vida. Desitjo que la
llavor de sant Francesc creixi en
molts cors»49.

49. En desaparèixer el silenci i
l'escolta, convertint-ho tot en clics i
missatges ràpids i ansiosos, es posa
en risc aquesta estructura bàsica
d'una sàvia comunicació humana. Es
crea un nou estil de vida on un
construeix el que vol tenir davant,
excloent tot allò que no es pugui
controlar o conèixer superficialment
i instantàniament. Aquesta dinàmica,
per la seva lògica intrínseca,
impedeix la reflexió serena que
podria portar-nos a una saviesa
comuna.

50. Podem buscar junts la veritat en
el diàleg, en la conversa reposada o
en la discussió apassionada. És un
camí perseverant, fet també de
silencis i de sofriments, capaç de
recollir amb paciència la llarga



experiència de les persones i dels
pobles. El cúmul aclaparador
d'informació que ens inunda no vol
dir més saviesa. La saviesa no es
fabrica amb recerques ansioses per
internet, ni és un conjunt
d'informació la veracitat de la qual
no està assegurada. D'aquesta
manera no es madura en el
trobament amb la veritat. Les
converses finalment només giren al
voltant de les últimes dades, són
merament horitzontals i
acumulatives. Però no es presta una
detinguda atenció i no es penetra en
el cor de la vida, no es reconeix el
que és essencial per donar un sentit a
l'existència. Així, la llibertat és una
il·lusió que ens venen i que es confon
amb la llibertat de navegar davant
d'una pantalla. El problema és que
un camí de fraternitat, local i
universal, només pot ser recorregut
per esperits lliures i disposats a
trobades reals.



Submissions i
automenyspreus

51. Alguns països reeixits des del
punt de vista econòmic es presenten
com a models culturals per als països
poc desenvolupats, en lloc de
procurar que cadascú creixi amb el
seu estil propi, perquè desenvolupi
les seves capacitats d'innovar des
dels valors de la seva cultura.
Aquesta nostàlgia superficial i trista,
que porta a copiar i comprar en lloc
de crear, dóna espai a una
autoestima nacional molt baixa. En
els sectors benestants de molts països
pobres, i de vegades en els que han
aconseguit sortir de la pobresa,
s'adverteix la incapacitat d'acceptar
característiques i processos propis,
caient en un menyspreu de la pròpia
identitat cultural com si fos l'única
causa dels mals.

52. Destrossar l'autoestima d'algú és
una manera fàcil de dominar-lo.



Darrere d'aquestes tendències que
busquen homogeneïtzar el món,
afloren interessos de poder que es
beneficien de la baixa estima de si
mateix, al moment que, a través dels
mitjans i de les xarxes, s'intenta
crear una nova cultura al servei dels
més poderosos. Això és aprofitat per
l'especulació financera i l'espoliació,
on els pobres són els que sempre
perden. D'altra banda, ignorar la
cultura d'un poble fa que molts líders
polítics no aconsegueixin
implementar un projecte eficient que
pugui ser lliurement assumit i
sostingut en el temps.

53. S'oblida que «no hi ha pitjor
alienació que experimentar que no
tenen arrels, que no es pertany a
ningú. Una terra serà fecunda, un
poble donarà fruit, i podrà engendrar
el dia de demà només en la mesura
que generi relacions de pertinença
entre els seus membres, que creï
lligams d'integració entre les



generacions i les diferents
comunitats que la conformen; i
també en la mesura que trenqui els
cercles que atordeixen els sentits
allunyant-nos cada vegada més els
uns dels altres»50.

Esperança

54. Malgrat aquestes ombres denses
que no són ignorades, en les
properes pàgines vull fer-me ressò de
molts camins d'esperança. Perquè
Déu continua vessant en la
humanitat llavors de bé. La recent
pandèmia ens ha permès de rescatar
i de posar en valor molts companys i
companyes de viatge que, en la por,
han reaccionat donant la pròpia
vida. Hem estat capaços de
reconèixer com les nostres vides
estan teixides i sostingudes per
persones normals que, sense dubte,
han escrit els esdeveniments decisius
de la nostra història compartida:
metges, infermers i infermeres,



farmacèutics, empleats dels
supermercats, personal de neteja,
cuidadors, transportistes, homes i
dones que treballen per
proporcionar serveis essencials i
seguretat, voluntaris, sacerdots,
religioses,... han comprès que ningú
no se salva sol51.

55. Convido a l'esperança, que «ens
parla d'una realitat que està arrelada
en la profunditat de l'ésser humà,
independentment de les
circumstàncies concretes i els
condicionaments històrics en què
viu. Ens parla d'una set, d'una
aspiració, d'un anhel de plenitud, de
vida assolida, d'un mesurar-se amb
allò que és gran, que omple el cor i
eleva l'esperit cap a coses grans, com
ara la veritat, la bondat i la bellesa, la
justícia i l'amor. [...] L'esperança és
audaç, sap mirar més enllà de la
comoditat personal, de les petites
seguretats i compensacions que
estrenyen l'horitzó, per obrir-se a



grans ideals que fan la vida més bella
i digna»52. Caminem en esperança.

Capítol segon 

UN ESTRANY EN EL CAMÍ

56. Tot el que he esmentat en el
capítol anterior és més que una
asèptica descripció de la realitat, ja
que «els goigs i les esperances, les
tristeses i les angoixes dels homes del
nostre temps, sobretot dels pobres i
de tots pateixen, són alhora goigs i
esperances, tristeses i angoixes dels
deixebles de Crist. No hi ha res
veritablement humà que no trobi
ressò en el seu cor»53. En l'intent de
buscar una llum enmig del que estem
vivint, i abans de plantejar algunes
línies d'acció, proposo dedicar un
capítol a una paràbola dita per
Jesucrist fa dos mil anys. Perquè, si
bé aquesta carta està adreçada a
totes les persones de bona voluntat,
més enllà de les seves conviccions



religioses, la paràbola s'expressa de
tal manera que qualsevol de
nosaltres pot deixar-se interpel·lar
per ella.

«Llavors, un mestre de la Llei es va
aixecar i, per posar a prova Jesús, li
va fer aquesta pregunta: “Mestre, què
haig de fer per a posseir la vida
eterna?” Jesús li digué:“Què hi ha
escrit en la Llei? Què hi llegeixes?” Ell
va respondre: “Estima el Senyor, el teu
Déu, amb tot el cor, amb tota l’ànima,
amb totes les forces i amb tot el
pensament, i estima els altres com a
tu mateix”. Jesús li digué: “Has
respost bé: fes això i viuràs”. Però ell,
amb ganes de justificar-se, preguntà a
Jesús: ”I qui són els altres que haig
d’estimar?” Jesús va contestar dient:
”Un home baixava de Jerusalem a
Jericó i va caure en mans d’uns
bandolers, que el despullaren,
l’apallissaren i se n’anaren deixant-lo
mig mort. Casualment baixava per
aquell camí un sacerdot; quan el veié,



passà de llarg per l’altra banda.
Igualment un levita arribà en aquell
indret; veié l’home i passà de llarg per
l’altra banda. Però un samarità que
anava de viatge va arribar prop d’ell,
el veié i se’n compadí. S’hi acostà, li
amorosí les ferides amb oli i vi i les hi
embenà; després el pujà a la seva
pròpia cavalcadura, el dugué a
l’hostal i se’n va ocupar. L’endemà va
treure’s dos denaris i els va donar a
l’hostaler dient-li: "Ocupa’t d’ell i,
quan jo torni a passar, et pagaré les
despeses que facis de més". Quin
d’aquests tres et sembla que es va
comportar com a proïsme de l’home
que va caure en mans dels bandolers?
Ell respongué: "El qui el va tractar
amb amor". Llavors Jesús li digué:
"Vés, i tu fes igual"» ( Lc 10,25-37).

El rerefons

57. Aquesta paràbola recull un
rerefons de segles. Poc després de la
narració de la creació del món i de



l'ésser humà, la Bíblia planteja el
desafiament de les relacions entre
nosaltres. Caín destrueix el seu
germà Abel, i ressona la pregunta de
Déu: «On és el teu germà
Abel?» (Gn4,9). La resposta és la
mateixa que sovint donem nosaltres:
«És que sóc guardià del meu
germà?» (). En preguntar, Déu
qüestiona tot tipus de determinisme
o fatalisme que pretengui justificar la
indiferència com a única resposta
possible. Ens habilita, per contra, a
crear una cultura diferent que ens
orienti a superar les enemistats i a
tenir cura els uns dels altres.

58. El llibre de Job recorre al fet de
tenir un mateix Creador com a base
per a sostenir alguns drets comuns:
«Que potser el que em va formar al
ventre no el va formar també a ell i
ens va modelar de la mateixa
manera en la matriu?» (31,15). Molts
segles després, sant Ireneu ho
expressarà amb la imatge de la



melodia: «L'amant de la veritat no ha
de deixar-se enganyar per l'interval
particular de cada so, ni suposar que
un sigui l’artífex i el creador d’aquest
so i un altre l’artífex i el creador de
l’altre […], sinó que ha de pensar que
l’ha fet un de sol»54.

59. En les tradicions jueves,
l'imperatiu d'estimar i cuidar l'altre
semblava restringir-se a les relacions
entre els membres d'una mateixa
nació. L'antic precepte «estima els
altres com a tu mateix» (Lv19,18)
s'entenia ordinàriament com referit
als connacionals. No obstant això,
especialment en el judaisme que es
va desenvolupar fora de la terra
d'Israel, els confins es van anar
ampliant. Va aparèixer la invitació a
no fer als altres el que no vols que et
facin (cf. Tb4,15). El savi Hil·lel (segle
I a.C.) deia sobre això: «Això és la Llei
i els Profetes. Tota la resta és
comentari»55. El desig d'imitar les
actituds divines duu a superar



aquella tendència a limitar-se als
més propers: «La misericòrdia de
cada persona s'estén al seu proïsme,
però la misericòrdia del Senyor
arriba a tots els vivents» (Sir 18,13).

60. En el Nou Testament, el precepte
d'Hil·lel es va expressar de manera
positiva: «Tracteu en tot als altres
com vosaltres voleu ser tractats,
perquè en això consisteixen la Llei i
els Profetes» (Mt7,12). Aquesta crida
és universal, tendeix a abastar
tothom, només per la seva condició
humana, perquè l'Altíssim, el Pare
celestial «fa sortir el sol sobre bons i
dolents» (Mt5,45). Com a
conseqüència es reclama: «Sigueu
compassius tal com el vostre Pare és
misericordiós» (Lc 6,36).

61. Hi ha una motivació per ampliar
el cor de manera que no exclogui
l'estranger, que pot trobar-se ja en els
textos més antics de la Bíblia. Es
degut al constant record del poble



jueu d'haver viscut com a foraster a
Egipte:

«No maltractis ni oprimeixis
l'immigrant que resideix en el teu
territori, perquè vosaltres vau ser
immigrants al país d'Egipte» (Ex
22,20).

«No oprimeixis l'immigrant: vosaltres
sabeu què és ser immigrant, perquè
vau ser immigrants al país
d'Egipte» (Ex 23,9).

«Si un immigrant ve a residir entre
vosaltres, a la seva terra, no
l’oprimiu. L’immigrant resident serà
per a vosaltres com el compatriota;
l'estimaràs com a tu mateix, perquè
vosaltres vau ser immigrants al país
d'Egipte» (Lv 19,33-34).

«Quan veremis, no passis després a
esgotimar. Deixa el que hi quedi per a
l’immigrant, l’orfe i la viuda. Recorda
que eres esclau en el país d’Egipte» (Dt
24,21-22).



En el Nou Testament ressona amb
força la crida a l'amor fratern: «Tota
la Llei troba la seva plenitud en un sol
manament, que és aquest: Estima els
altres com a tu mateix (Ga 5,14).

«El qui estima el seu germà, està en la
llum, i res no el fa ensopegar. El qui
odia el seu germà, està en la foscor» (1
Jn 2,10-11).

«Nosaltres sabem que hem passat de
la mort a la vida, perquè estimem els
germans. Qui no estima roman en la
mort» (1 Jn 3,14).

«Qui no estima el seu germà, que veu,
no pot estimar Déu, que no veu» (1 Jn
4,20).

62. També aquesta proposta d'amor
podia entendre’s malament. Per
alguna cosa, davant de la temptació
de les primeres comunitats cristianes
de crear grups tancats i aïllats, sant
Pau exhortava els seus deixebles a
tenir caritat entre ells «i amb tots» (1



Te 3,12), i en la comunitat de Joan es
demanava que els germans fossin
ben rebuts, «fins i tot els qui estan de
pas» (3 Jn 5). Aquest context ajuda a
comprendre el valor de la paràbola
del bon samarità: a l'amor no li
importa si el germà ferit és d'aquí o
és d'allà. Perquè és l’«amor que
trenca les cadenes que ens aïllen i
separen, tendint ponts; amor que ens
permet construir una gran família on
tots puguem sentir-nos a casa [...].
Amor que sap de compassió i de
dignitat»56.

L’abandonat

63. Jesús explica que hi havia un
home ferit, a terra al llarg del camí,
que havia estat assaltat. Van passar
diversos al seu costat però van fugir,
no es van aturar. Eren persones amb
funcions importants en la societat,
que no tenien al cor l'amor pel bé
comú. No van ser capaços de perdre
uns minuts per atendre el ferit o



almenys per buscar ajuda. Un es va
aturar, li va regalar proximitat, el va
curar amb les seves pròpies mans, va
posar també diners de la seva
butxaca i se’n va ocupar. Sobretot, li
va donar una cosa que en aquest
món ansiós escatimem molt: li va
donar el seu temps. Segurament ell
tenia els seus plans per aprofitar
aquell dia segons les seves
necessitats, compromisos o desitjos.
Però va ser capaç de deixar-ho tot a
un costat davant el ferit, i sense
conèixer-lo el va considerar digne de
dedicar el seu temps.

64. Amb qui t'identifiques? Aquesta
pregunta és crua, directa i
determinant. A quin d'ells
t’assembles? Ens cal reconèixer la
temptació que ens envolta de
desentendre'ns dels altres;
especialment dels més febles.
Diguem-ho, hem crescut en molts
aspectes, encara que som analfabets
en acompanyar, cuidar i sostenir els



més fràgils i febles de les nostres
societats desenvolupades. Ens
acostumem a mirar al costat, a
passar pel costat, a ignorar les
situacions fins que aquestes ens
colpegen directament.

65. Assalten una persona al carrer, i
molts s’escapen com si no haguessin
vist res. Sovint hi ha persones que
atropellen algú amb el seu automòbil
i fugen. Només els importa evitar
problemes, no els interessa si un
ésser humà es mor per culpa seva.
Però aquests són signes d'un estil de
vida generalitzat, que es manifesta
de diverses maneres, potser més
subtils. A més, com que tots estem
molt concentrats en les nostres
pròpies necessitats, veure algú patint
ens molesta, ens pertorba, perquè no
volem perdre el nostre temps per
culpa dels problemes aliens. Aquests
són símptomes d'una societat
malalta, perquè busca construir-se
d'esquena al dolor.



66. Millor no caure en aquesta
misèria. Mirem el model del bon
samarità. És un text que ens convida
que ressorgeixi la nostra vocació de
ciutadans del propi país i de tot el
món, constructors d'un nou vincle
social. És una crida sempre nova,
encara que està escrit com a llei
fonamental del nostre ésser: que la
societat s'encamini a la prossecució
del bé comú i, a partir d'aquesta
finalitat, reconstrueixi una i altra
vegada al seu ordre polític i social, el
seu teixit de relacions, el seu projecte
humà. Amb els seus gestos, el bon
samarità va reflectir que «l'existència
de cada un de nosaltres està lligada a
la dels altres: la vida no és temps que
passa, sinó temps de trobada»57.

67. Aquesta paràbola és una icona
il·luminador, capaç de posar de
manifest l'opció de fons que
necessitem prendre per reconstruir
aquest món que ens fa mal. Davant
tant de dolor, davant de tanta ferida,



l'única sortida és ser com el bon
samarità. Tota altra opció acaba o bé
a la banda dels bandolers o bé a la
banda dels qui passen de llarg, sense
compadir-se del dolor de l'home ferit
en el camí. La paràbola ens mostra
amb quines iniciatives es pot refer
una comunitat a partir d'homes i
dones que fan seva la fragilitat dels
altres, que no deixen que s'erigeixi
una societat d'exclusió, sinó que es
fan proïsme i aixequen i rehabiliten
el caigut, perquè el bé sigui comú. Al
mateix temps, la paràbola ens de
guàrdia de certes actituds de
persones que ens miren només elles
mateixes i no es fan càrrec de les
exigències ineludibles de la realitat
humana.

68. El relat, diguem-ho clarament, no
fa passar un ensenyament d'ideals
abstractes, ni se circumscriu a la
funcionalitat d'una moralitat
eticosocial. Ens revela una
característica essencial de l'ésser



humà, moltes vegades oblidada: hem
estat fets per a la plenitud que només
s'aconsegueix en l'amor. No és una
opció possible viure indiferents
davant el dolor, no podem deixar que
ningú quedi "als marges de la vida".
Això ens ha d’indignar, fins a fer-nos
baixar de la nostra serenitat per
alterar-nos pel sofriment humà. Això
és dignitat.

Una història que es repeteix

69. La narració és senzilla i lineal,
però té tota la dinàmica d'aquesta
lluita interna que es dóna en
l'elaboració de la nostra identitat, en
tota existència llançada al camí per
realitzar la fraternitat humana. Un
cop encaminats, ens trobem,
indefectiblement, amb l'home ferit.
Avui, i cada vegada més, hi ha ferits.
La inclusió o l'exclusió de la persona
que pateix al costat del camí defineix
tots els projectes econòmics, polítics,
socials i religiosos. Enfrontem cada



dia l'opció de ser bons samaritans o
indiferents viatjants que passen de
llarg. I si estenem la mirada a la
totalitat de la nostra història i al món
en el seu conjunt, tots som o hem
estat com aquests personatges: tots
tenim una mica de ferit, una mica de
bandoler, una mica dels qui passen
de llarg i una mica de bon samarità.

70. És notable com les diferències
dels personatges del relat queden
totalment transformades en
confrontar-se amb la dolorosa
manifestació del caigut, de l'humiliat.
Ja no hi ha distinció entre habitant
de Judea i habitant de Samaria, no hi
ha sacerdot ni comerciant;
simplement hi ha dos tipus de
persones: les que es fan càrrec del
dolor i les que passen de llarg; les
que s'inclinen reconeixent el caigut i
les que distreuen la seva mirada i
acceleren el pas. En efecte, les
nostres múltiples màscares, les
nostres etiquetes i els nostres



disfresses cauen: és l'hora de la
veritat. Ens inclinarem per tocar i
curar les ferides dels altres? Ens
inclinarem per carregar-nos a
l'esquena els uns als altres? Aquest és
el desafiament present, al qual no
hem de tenir-li por. En els moments
de crisi l'opció esdevé urgent:
podríem dir que, en aquest moment,
tot el qui no és bandoler o tot el qui
no passa de llarg, o bé esta ferit o
s’està posant a l’esquena algun ferit.

71. La història del bon samarità es
repeteix: es torna cada vegada més
visible perquè la desídia social i
política fa de molts llocs del nostre
món un camí desolat, on les disputes
internes i internacionals i els
saquejos d'oportunitats deixen tants
marginats, estesos a un costat de
camí. En la seva paràbola, Jesús no
planteja vies alternatives, com ¿què
hauria estat d'aquell malferit o del
qui el va ajudar, si la ira o la set de
venjança haguessin guanyat espai en



els seus cors? Ell confia en la part
millor de l'esperit humà i amb la
paràbola l’anima a fer que
s'adhereixi a l'amor, recuperi el
sofrent i construeixi una societat
digna d’aquest nom.

Els personatges

72. La paràbola comença amb els
saltejadors. El punt de partida que
tria Jesús és una agressió ja
consumada. No ens fa aturar a
lamentar el fet, no dirigeix la nostra
mirada cap als saltejadors. Els
coneixem. Hem vist avançar en el
món les denses ombres de
l'abandonament, de la violència
utilitzada amb mesquins interessos
de poder, acumulació i divisió. La
pregunta podria ser: ¿Deixarem estès
el qui està danyat per córrer
cadascun a protegir-se de la violència
o perseguir els lladres? Serà el ferit la
justificació de les nostres divisions
irreconciliables, de les nostres



indiferències cruels, dels nostres
enfrontaments interns?

73. Després la paràbola ens fa fixar la
mirada clarament en els qui passen
de llarg. Aquesta perillosa
indiferència de no aturar-se,
innocent o no, producte del
menyspreu o d'una trista distracció,
fa dels personatges del sacerdot i del
levita un no menys trist reflex
d'aquesta distància que isola de la
realitat. Hi ha moltes maneres de
passar de llarg que es
complementen: una és replegar-se
sobre si mateix, desentendre’s dels
altres, ser-los indiferents. Una altra
seria només mirar cap enfora.
Respecte a aquesta última manera de
passar de llarg, en alguns països, o en
certs sectors d'aquests, hi ha un
menyspreu dels pobres i de la seva
cultura, i un viure amb la mirada
posada cap enfora, com si un
projecte de país importat intentés
ocupar el seu lloc. Així es pot



justificar la indiferència d'alguns,
perquè aquells que podrien tocar-los
el cor amb els seus reclams
simplement no existeixen. Estan fora
del seu horitzó d'interessos.

74. En els qui passen de llarg hi ha
un detall que no podem ignorar; eren
persones religioses. És més, es
dedicaven a donar culte a Déu: un
sacerdot i un levita. Això és un fort
toc d'atenció, indica que el fet de
creure en Déu i d'adorar-lo no
garanteix viure com a Déu li agrada.
Una persona de fe pot no ser fidel a
tot el que aquesta mateixa fe li
reclama, i tanmateix pot sentir-se
prop de Déu i creure amb més
dignitat que els altres. Però hi ha
maneres de viure la fe que faciliten
l'obertura de cor als germans, i
aquesta serà la garantia d'una
autèntica obertura a Déu. Sant Joan
Crisòstom va arribar a expressar
amb molta claredat aquest
desafiament que es planteja als



cristians: «¿Voleu honorar el cos de
Crist? No el menyspreeu quan el
veieu nu. Ni l’honoreu aquí, al
temple, amb ornaments de seda,
mentre a fora deixeu que passi fred i
nuesa»58. La paradoxa és que de
vegades, els qui diuen no creure,
poden viure la voluntat de Déu
millor que els creients.

75. Els "lladres de camí" solen tenir
com a aliats secrets als quals "passen
pel camí mirant a un altre costat". Es
tanca el cercle entre els qui fan
servir i enganyen a la societat per
espoliar-la, i els qui creuen mantenir
la puresa en la seva funció crítica,
però al mateix temps viuen d'aquest
sistema i dels seus recursos. Hi ha
una trista hipocresia quan la
impunitat del delicte, de l'ús de les
institucions per al profit personal o
corporatiu i altres mals que no
aconseguim desterrar, s'uneixen a
una permanent desqualificació de
tot, a la constant sembra de sospita



que fa estendre la desconfiança i la
perplexitat. L'engany del "tot està
malament" és respost amb un "ningú
no ho pot arreglar", "què puc fer jo?".
D'aquesta manera, es nodreix el
desencant i la desesperança, i això no
encoratja un esperit de solidaritat i
de generositat.

76. Mirem finalment l'home ferit. De
vegades ens sentim com ell, malferits
i estesos al costat del camí. Ens
sentim també desemparats per les
nostres institucions desarmades i
desproveïdes, o dirigides al servei
dels interessos d'uns pocs, de fora i
de dins. Perquè «en la societat
globalitzada, hi ha un estil elegant de
mirar a una altra banda que es
practica recurrentment: sota la
vestimenta del que és políticament
correcte o les modes ideològiques, es
mira el qui pateix sense tocar-lo, se’l
televisa en directe, fins i tot s'adopta
un discurs en aparença tolerant i ple
d'eufemismes»59.



Recomençar

77. Cada dia se'ns ofereix una nova
oportunitat, una etapa nova. No hem
d'esperar-ho tot dels qui ens
governen, seria infantil. Gaudim d'un
espai de corresponsabilitat capaç
d'iniciar i generar nous processos i
transformacions. Siguem part activa
en la rehabilitació i l'auxili de les
societats ferides. Avui estem davant
la gran oportunitat de manifestar la
nostra essència fraterna, de ser altres
bons samaritans que carreguin sobre
si el dolor dels fracassos, en comptes
d'accentuar odis i ressentiments.
Com el viatger ocasional de la nostra
història, només falta el desig gratuït,
pur i simple de voler ser poble, de ser
constants i incansables en la tasca
d'incloure, d'integrar, d'aixecar el
caigut; encara que moltes vegades
ens veiem immersos i condemnats a
repetir la lògica dels violents, dels
qui només nodreixen ambicions per
a si mateixos, difusors de la confusió



i la mentida. Que altres continuï
pensant en la política o en
l'economia per als seus jocs de poder.
Alimentem allò que és bo i posem-
nos al servei del bé.

78. És possible començar des de baix
i, cas per cas, pugnar per allò que és
més concret i local, fins a l'últim racó
de la pàtria i del món, amb la
mateixa cura que el vianant de
Samaria va tenir per cada nafra del
ferit. Busquem els altres i fem-nos
càrrec de la realitat que ens
correspon sense por al dolor o la
impotència, perquè allí hi ha tot el bé
que Déu ha sembrat en el cor de
l'ésser humà. Les dificultats que
semblen enormes són l'oportunitat
per créixer, i no l'excusa per a la
tristesa inerta que afavoreix la
submissió. Però no ho fem sols,
individualment. El samarità va
buscar un hostaler que pogués tenir
cura d'aquell home, com nosaltres
som convidats a convocar i trobar-



nos en un "nosaltres" que sigui més
fort que la suma de petites
individualitats; recordem que «el tot
és més que la part»60. Renunciem a la
mesquinesa i al ressentiment dels
particularismes estèrils, dels
enfrontaments sense fi. Deixem
d'amagar el dolor de les pèrdues i
fem-nos càrrec dels nostres crims,
desídies i mentides. La reconciliació
reparadora ens ressuscitarà, i ens
farà perdre la por a nosaltres
mateixos i als altres.

79. El samarità del camí se'n va anar
sense esperar reconeixements ni
gratituds. El lliurament al servei era
la gran satisfacció davant del seu Déu
i a la seva vida, i per això, un deure.
Tots tenim responsabilitat sobre el
ferit que és el poble mateix i tots els
pobles de la terra. Cuidem la
fragilitat de cada home, de cada
dona, de cada nen i de cada ancià,
amb aquella actitud solidària i



atenta, l'actitud de proximitat del
bon samarità.

El proïsme sense fronteres

80. Jesús va proposar aquesta
paràbola per respondre una
pregunta: Qui és el meu proïsme? La
paraula "proïsme" a la societat de
l'època de Jesús solia indicar el qui és
més proper, pròxim. S'entenia que
l'ajuda s’havia de dirigir en primer
lloc al qui pertany al propi grup, a la
pròpia raça. Un samarità, per a
alguns jueus d'aquella època, era
considerat un ésser menyspreable,
impur, i per tant no l'incloïa dins dels
éssers proper que havia d’ajudar. El
jueu Jesús transforma completament
aquest plantejament: no ens convida
a preguntar-nos qui són els qui estan
a prop nostre, sinó a tornar-nos
nosaltres propers, proïsme.

81. La proposta és la de fer-se
presents davant el qual necessita



ajuda, independentment de si forma
part del propi cercle de pertinença.
En aquest cas, el samarità va ser el
qui es va fer proïsme del jueu ferit.
Per tornar-se proper i present, va
travessar totes les barreres culturals
i històriques. La conclusió de Jesús és
una comanda: «Vés, i tu fes igual» (Lc
10,37). És a dir, ens interpel·la a
deixar de banda tota diferència i,
davant el sofriment, tornar-nos
propers a qualsevol. Llavors, ja no
dic que tinc "proïsmes" als que he
d'ajudar, sinó que em sento cridat a
tornar-me jo un proïsme dels altres.

82. El problema és que Jesús destaca,
a propòsit d’això, que l'home ferit era
un jueu –habitant de Judea–, mentre
que el qui es va aturar i el va auxiliar
era un samarità –habitant de
Samaria–. Aquest detall té una
importància excepcional per
reflexionar sobre un amor que s'obre
a tots. Els samaritans habitaven una
regió que havia estat contagiada per



ritus pagans, i per als jueus això els
tornava impurs, detestables,
perillosos. De fet, un antic text jueu
que esmenta nacions odiades, es
refereix a Samaria afirmant a més
que «ni tan sols és una nació» (Sir
50,25), i afegeix que és «el poble neci
que resideix a Siquem» (v. 26).

83. Això explica per què una dona
samaritana, quan Jesús li va
demanar de beure, va respondre
emfàticament: «Com és que tu, que
ets jueu, em demanes aigua a mi, que
sóc una dona samaritana?» (Jn 4,9).
Els qui buscaven acusacions que
poguessin desacreditar Jesús, allò
més ofensiu que van trobar va ser
dir-li «endimoniat» i «samarità» (Jn
8,48). Per tant, aquest trobament
misericordiós entre un samarità i un
jueu és una potent interpel·lació, que
desmenteix tota manipulació
ideològica, perquè ampliem el nostre
cercle, perquè donem a la nostra
capacitat d'estimar una dimensió



universal capaç de traspassar tots els
prejudicis, totes les barreres
històriques o culturals, tots els
interessos mesquins.

La interpel·lació del foraster

84. Finalment, recordo que en una
altra passatge de l'Evangeli Jesús diu:
«Vaig ser foraster i em vau
acollir» (Mt 25,35). Jesús podia dir
aquestes paraules perquè tenia un
cor obert que feia seus els drames
dels altres. Sant Pau exhortava:
«Alegreu-vos amb els qui estan
alegres i ploreu amb els qui
ploren» (Rm 12,15). Quan el cor
assumeix aquesta actitud, és capaç
d’identificar-se amb l'altre sense
importar-li on ha nascut o d'on ve.
En entrar en aquesta dinàmica, en
definitiva experimenta que els altres
són «la seva pròpia carn» (Is 58,7).

85. Per als cristians, les paraules de
Jesús tenen també una altra



dimensió transcendent; impliquen
reconèixer el mateix Crist en cada
germà abandonat o exclòs (cf. Mt
25,40.45). En realitat, la fe fa vessar
de motivacions inaudites el
reconeixement de l'altre, perquè qui
creu pot arribar a reconèixer que
Déu estima cada ésser humà amb un
amor infinit i que «amb això li
confereix una dignitat infinita»61. A
això s'afegeix que creiem que Crist
va vessar la seva sang per tots i per
cadascú, per la qual cosa ningú no
queda fora del seu amor universal. I
si anem a la font última, que és la
vida íntima de Déu, ens trobem amb
una comunitat de tres Persones,
origen i model perfecte de tota vida
en comú. La teologia continua
enriquint-se gràcies a la reflexió
sobre aquesta gran veritat.

86. A vegades em sorprèn que, amb
semblants motivacions, l'Església ha
necessitat molt temps per
condemnar contundentment



l'esclavitud i diverses formes de
violència. Avui, amb el
desenvolupament de l'espiritualitat i
de la teologia, no tenim excuses.
Tanmateix, encara hi ha qui sembla
sentir-se encoratjat o almenys
autoritzat per la seva fe per sostenir
diverses formes de nacionalismes
tancats i violents, actituds xenòfobes,
menyspreus i fins i tot
maltractaments envers els qui són
diferents. La fe, amb l'humanisme
que inspira, ha de mantenir viu un
sentit crític davant d'aquestes
tendències, i ajudar a reaccionar
ràpidament quan comencen a
insinuar-se. Per això és important
que la catequesi i la predicació
incloguin de manera més directa i
clara el sentit social de l'existència, la
dimensió fraterna de l'espiritualitat,
la convicció sobre la inalienable
dignitat de cada persona i les
motivacions per a estimar i acollir
tothom.



Capítol tercer 

PENSAR I GENERAR UN MÓN
OBERT

87. Un ésser humà està fet de tal
manera que no es realitza, no es
desenvolupa ni pot trobar la seva
plenitud «si no és en el lliurament
sincer de si mateix als altres»62. Ni
tan sols arriba a reconèixer a fons la
seva pròpia veritat si no és en el
trobament amb els altres: «Només
em comunico realment amb mi
mateix en la mesura que em
comunico amb l'altre»63. Això explica
per què ningú no pot experimentar
el valor de viure sense rostres
concrets a estimar. Aquí hi ha un
secret de la veritable existència
humana, perquè «la vida subsisteix
on hi ha vincle, comunió, fraternitat;
i és una vida més forta que la mort
quan es construeix sobre relacions
veritables i llaços de fidelitat. Per
contra, no hi ha vida quan pretenem



pertànyer només a nosaltres
mateixos i viure com a illes: en
aquestes actituds preval la mort»64.

Més enllà

88. Des de la intimitat de cada cor,
l'amor crea lligams i amplia
l'existència quan fa sortir la persona
de si mateixa cap a l'altre65. Fets per
l'amor, hi ha en cada un de nosaltres
«una mena de llei d'”èxtasi”: sortir de
si mateix per trobar en un altre un
creixement del propi ésser»66. Per
això «en qualsevol cas l'home ha de
dur a terme aquesta empresa: sortir
de si mateix»67.

89. Però no puc reduir la meva vida a
la relació amb un petit grup, ni tan
sols a la meva pròpia família, perquè
és impossible entendre’m sense un
teixit més ampli de relacions: no sols
l'actual sinó també el que em
precedeix i m’ha anat configurant al
llarg de la meva vida. La meva



relació amb una persona que estimo
no pot ignorar que aquesta persona
no viu només per la seva relació amb
mi, ni jo visc només per la meva
referència a ella. La nostra relació, si
és sana i veritable, ens obre als altres
que ens fan créixer i ens
enriqueixen. El més noble sentit
social avui fàcilment queda anul·lat
rere intimismes egoistes amb
aparença de relacions intenses. En
canvi, l'amor que és autèntic, que
ajuda a créixer, i les formes més
nobles de l'amistat, resideixen en
cors que es deixen completar. La
parella i l'amic són per obrir el cor
en cercles, per tornar-nos capaços de
sortir de nosaltres mateixos fins a
acollir tothom. Els grups tancats i les
parelles autoreferencials, que es
constitueixen en un "nosaltres"
contra tothom, solen ser formes
idealitzades d'egoisme i de mera
autoprotecció.



90. Per alguna cosa moltes petites
poblacions que sobrevivien en zones
desèrtiques van desenvolupar una
generosa capacitat d'acollida davant
els pelegrins que passaven, i van
encunyar el sagrat deure de
l'hospitalitat. El van viure també les
comunitats monàstiques medievals,
com s'adverteix en la Regla de sant
Benet. Encara que pogués
desestructurar l'ordre i el silenci dels
monestirs, Benet reclamava que als
pobres i pelegrins se'ls tractés «amb
la màxima cura i sol·licitud»68.
L'hospitalitat és una manera concreta
de no privar-se d'aquest desafiament
i d'aquest do que és el trobament
amb la humanitat més enllà del
propi grup. Aquelles persones
percebien que tots els valors que
podien conrear havien d'estar
acompanyats per aquesta capacitat
de transcendir-se en una obertura als
altres.



El valor únic de l'amor

91. Les persones poden desenvolupar
algunes actituds que presenten com
valors morals: fortalesa, sobrietat,
laboriositat i altres virtuts. Però per
orientar adequadament els actes de
les diferents virtuts morals, cal
considerar també en quina mesura
aquests realitzen un dinamisme
d'obertura i d’unió envers altres
persones. Aquest dinamisme és la
caritat que Déu infon. Altrament,
potser tindrem només aparença de
virtuts, que seran incapaces de
construir la vida en comú. Per això
deia sant Tomàs d'Aquino –citant
sant Agustí– que la temprança d'una
persona avara ni tan sols és
virtuosa69. Sant Bonaventura, amb
altres paraules, explicava que les
altres virtuts, sense la caritat,
estrictament no compleixen els
manaments «com Déu els entén»70.



L'altura espiritual d'una vida
humana està marcada per l'amor,
que és «el criteri per a la decisió
definitiva sobre la valoració positiva
o negativa d'una vida humana»71. Tot
amb tot, hi ha creients que pensen
que la seva grandesa està en la
imposició de les seves ideologies a la
resta, o a la defensa violenta de la
veritat, o en grans demostracions de
fortalesa. Tots els creients necessitem
reconèixer això: al primer lloc hi ha
l'amor, el que mai no ha d'estar en
risc és l'amor, el major perill és no
estimar (cf. 1Co13,1-13).

93. En un intent de precisar en què
consisteix l'experiència d'estimar que
Déu fa possible amb la seva gràcia,
sant Tomàs d'Aquino l'explicava com
un moviment que centra l'atenció en
l'altre «considerant-lo com una sola
cosa amb si mateix»72. L'atenció
afectiva que es presta a l'altre,
provoca una orientació a buscar el
seu bé gratuïtament. Tot això parteix



d'una estima, d'una valoració, que en
definitiva és el que està darrere de la
paraula "caritat": l'ésser estimat és
"car" per a mi, és a dir, «el considero
com d'alt valor»73. I «de l'amor pel
qual a un li és grata l'altra persona
depèn que li doni alguna
gratificació»74.

94. L'amor implica llavors quelcom
més que una sèrie d'accions
benèfiques. Les accions brollen d'una
unió que s'inclina més i més vers
l'altre considerant valuós, digne, grat
i bell, més enllà de les aparences
físiques o morals. L'amor a l'altre pel
fet de ser qui és, ens mou a buscar el
millor per a la seva vida. Només en el
cultiu d'aquesta forma de relacionar-
nos farem possibles l'amistat social
que no exclou ningú i la fraternitat
oberta a tothom.



La creixent obertura de
l'amor

95. L'amor ens fa tendir finalment
vers la comunió universal. Ningú no
madura ni arriba a la seva plenitud
aïllant-se. Per la seva pròpia
dinàmica, l'amor reclama una
creixent obertura, major capacitat
d'acollir els altres, en una aventura
mai no acabada que integra totes les
perifèries cap a un ple sentit de
pertinença mútua. Jesús ens deia:
«Tots vosaltres sou germans» (Mt
23,8).

96. Aquesta necessitat d'anar més
enllà dels propis límits val també per
a les variades regions i els diversos
països. De fet, «el nombre cada
vegada més gran
d'interdependències i de
comunicacions que s'entrecreuen al
nostre planeta fa més palpable la
consciència que totes les nacions de
la terra [...] comparteixen un destí



comú. En els dinamismes de la
història, tot i la diversitat d'ètnies,
societats i cultures, veiem sembrada
la vocació de formar una comunitat
composta de germans que s'acullen
recíprocament i es preocupen els uns
dels altres»75.

Societats obertes que
integren tothom

97. Hi ha perifèries que estan prop
nostre, al centre d'una ciutat, o en la
pròpia família. També hi ha un
aspecte de l'obertura universal de
l'amor que no és geogràfic sinó
existencial. És la capacitat quotidiana
d'ampliar el meu cercle, d'arribar a
aquells que espontàniament no sento
part del meu món d'interessos,
encara que estiguin prop meu.
D'altra banda, cada germana i germà
que pateix, abandonat o ignorat per
la meva societat és un foraster
existencial, encara que hagi nascut al
mateix país. Pot ser un ciutadà amb



tots els papers, però el fan sentir com
un estranger al seu poble. El racisme
és un virus que muta fàcilment i en
lloc de desaparèixer es dissimula,
però està sempre a l'aguait.

98. Vull recordar aquests "exiliats
ocults" que són tractats com a cossos
estranys a la societat76. Moltes
persones amb discapacitat «senten
que existeixen sense pertànyer i
sense participar». Hi ha encara
moltes coses «que els impedeix tenir
una ciutadania plena». L'objectiu no
és només cuidar-los, sinó «que
participin activament en la
comunitat civil i eclesial. És un camí
exigent i també fatigós, que
contribuirà cada vegada més a la
formació de consciències capaces de
reconèixer cada individu com una
persona única i irrepetible».
Igualment penso en «la gent gran,
que, també per la seva discapacitat,
de vegades se senten com una
càrrega». No obstant això, tots poden



donar «una contribució singular al
bé comú a través de la seva biografia
original». Em permeto insistir:
«Tingueu el coratge de donar veu als
qui són discriminats per la seva
discapacitat, perquè
desgraciadament en algunes nacions,
encara avui, es dubta en reconèixer-
los com a persones de la mateixa
dignitat»77.

Comprensions inadequades
d'un amor universal

99. L'amor que s'estén més enllà de
les fronteres té a la base el que
anomenem "amistat social" a cada
ciutat o en cada país. Quan és
genuïna, aquesta amistat social dins
d'una societat és una condició de
possibilitat d'una veritable obertura
universal. No es tracta del fals
universalisme de qui necessita
viatjar constantment perquè no
suporta ni estima el seu propi poble.
Qui mira el seu poble amb



menyspreu, estableix en la seva
pròpia societat categories de primera
o de segona classe, de persones amb
més o menys dignitat i drets.
D'aquesta manera nega que hi hagi
lloc per a tothom.

100. Tampoc no estic proposant un
universalisme autoritari i abstracte,
digitat o planificat per alguns i
presentat com un presumpte ideal
amb vista a homogeneïtzar, dominar
i espoliar. Hi ha un model de
globalització que «conscientment
apunta a la uniformitat
unidimensional i busca eliminar
totes les diferències i tradicions en
una recerca superficial de la unitat.
[...] Si una globalització pretén
igualar tothom, com si fos una esfera,
aquesta globalització destrueix la
riquesa i la particularitat de cada
persona i de cada poble»78. Aquest
fals somni universalista acaba
privant el món de la variat dels seus
colors, la seva bellesa i en definitiva



la seva humanitat. Perquè «el futur
no és “monocromàtic”, sinó que és
possible si ens animem a mirar-lo en
la varietat i en la diversitat del que
cadascú pot aportar. Com necessita
aprendre la nostra família humana a
viure junts en harmonia i pau sense
necessitat que hàgim de ser tots
iguals»79.

Transcendir un món de socis

101. Reprenguem ara aquella
paràbola del bon samarità que
encara té molt a proposar-nos. Hi
havia un home ferit en el camí. Els
personatges que passaven al seu
costat no es concentraven en la crida
interior a fer-nos propers, sinó en la
seva funció, en el lloc social que ells
ocupaven, en una professió rellevant
en la societat. Se sentien importants
per a la societat del moment i la seva
urgència era el rol que els tocava
complir. L'home ferit i abandonat en
el camí era una molèstia per a aquest



projecte, una interrupció, i al seu
torn era algú que no complia cap
funció. Era un ningú, no pertanyia a
una agrupació que es considerés
destacable, no tenia cap funció en la
construcció de la història.
Mentrestant, el samarità generós es
resistia a aquestes classificacions
tancades, encara que ell mateix
quedava fora de qualsevol d'aquestes
categories i era senzillament un
estrany sense un lloc propi en la
societat. Així, lliure de tot títol i
estructura, va ser capaç
d'interrompre el seu viatge, de
canviar el seu projecte, d'estar
disponible per obrir-se a la sorpresa
de l'home ferit que el necessitava.

102. Quina reacció podria provocar
avui aquesta narració, en un món on
apareixen constantment, i creixen,
grups socials que s'aferren a una
identitat que els separa de la resta?
Com pot commoure els qui tendeixen
a organitzar-se de tal manera que



s'impedeixi tota presència estranya
que pugui pertorbar aquesta
identitat i aquesta organització
autoprotectora i autoreferencial? En
aquest esquema queda exclosa la
possibilitat de tornar-se proïsme, i
només és possible ser proïsme de qui
permeti assegurar els beneficis
personals. Així la paraula "proïsme"
perd tot significat, i únicament cobra
sentit la paraula "soci", l'associat per
determinats interessos80.

Llibertat, igualtat i
fraternitat

103. La fraternitat no és només
resultat de condicions de respecte a
les llibertats individuals, ni tan sols
de certa equitat administrada. Si bé
són condicions de possibilitat no n'hi
ha prou perquè ella sorgeixi com a
resultat necessari. La fraternitat té
alguna cosa positiva a oferir a la
llibertat i a la igualtat. Què passa
sense la fraternitat conreada



conscientment, sense una voluntat
política de fraternitat, traduïda en
una educació per a la fraternitat, per
al diàleg, per a la descoberta de la
reciprocitat i l'enriquiment mutu
com a valors? El que passa és que la
llibertat es restringeix, resultant així
més una condició de solitud, de pura
autonomia per pertànyer a algú o
alguna cosa, o només per posseir i
gaudir. Això no s'esgota en absolut la
riquesa de la llibertat que està
orientada sobretot a l'amor.

104. Tampoc la igualtat no
s'aconsegueix definint en abstracte
que "tots els éssers humans són
iguals", sinó que és el resultat del
cultiu conscient i pedagògic de la
fraternitat. Els qui únicament són
capaços de ser socis creen mons
tancats. Quin sentit pot tenir en
aquest esquema aquesta persona que
no pertany al cercle dels socis i
arriba somiant amb una vida millor
per a si i per a la seva família?



105. L'individualisme no ens fa més
lliures, més iguals, més germans. La
mera suma dels interessos
individuals no és capaç de generar
un món millor per a tota la
humanitat. Ni tan sols pot preservar-
nos de tants mals que cada vegada es
tornen més globals. Però
l'individualisme radical és el virus
més difícil de vèncer. Enganya. Ens
fa creure que tot consisteix a donar
curs a les pròpies ambicions, com si
acumulant ambicions i seguretats
individuals poguéssim construir el bé
comú.

Amor universal que promou
les persones

106. Hi ha un reconeixement bàsic,
essencial per caminar cap a l'amistat
social i la fraternitat universal:
percebre com val un ésser humà,
com val una persona, sempre i en
qualsevol circumstància. Si cadascú
val tant, cal dir amb claredat i



fermesa que «el sol fet d'haver
nascut en un lloc amb menys
recursos o menor desenvolupament
no justifica que algunes persones
visquin amb menor dignitat»81.
Aquest és un principi elemental de la
vida social que sol ser ignorat de
diferents maneres pels qui veuen
que no convé a la seva cosmovisió o
no serveix per als seus fins.

107. Tot ésser humà té dret a viure
amb dignitat i a desenvolupar-se
integralment, i aquest dret bàsic no
pot ser negat per cap país. El té
encara que sigui poc eficient, encara
que hagi nascut o crescut amb
limitacions. Perquè això no
disminueix la seva immensa dignitat
com a persona humana, que no es
fonamenta en les circumstàncies sinó
en el valor del seu ésser. Quan aquest
principi elemental no queda fora de
perill, no hi ha futur ni per a la
fraternitat ni per a la supervivència
de la humanitat.



108. Hi ha societats que acullen
parcialment aquest principi.
Accepten que hi hagi possibilitats per
a tothom, però sostenen que a partir
d'allà tot depèn de cadascú. Des
d'aquesta perspectiva parcial no
tindria sentit «invertir perquè els
que queden enrere, els febles o els
menys dotats puguin obrir-se camí
en la vida»82. Invertir a favor dels
fràgils pot no ser rendible, pot
implicar menor eficiència. Exigeix un
Estat present i actiu, i institucions de
la societat civil que vagin més enllà
de la llibertat dels mecanismes
eficientistes de determinats sistemes
econòmics, polítics o ideològics,
perquè realment s'orienten en
primer lloc a les persones i al bé
comú.

109. Alguns neixen en famílies de
bona posició econòmica, reben bona
educació, creixen ben alimentats, o
posseeixen naturalment capacitats
destacades. Ells segurament no



necessitaran un Estat actiu i només
reclamaran llibertat. Però
evidentment no val la mateixa regla
per a una persona amb discapacitat,
per a algú que ha nascut en una llar
extremadament pobra, per a algú
que ha crescut amb una educació de
baixa qualitat i amb escasses
possibilitats de curar adequadament
les seves malalties. Si la societat es
regeix primàriament pels criteris de
la llibertat de mercat i de l'eficiència,
no hi ha lloc per a ells, i la fraternitat
serà, a tot estirar, una expressió
romàntica.

110. El fet és que «una llibertat
econòmica només proclamada, però
on les condicions reals impedeixen
que molts puguin accedir-hi
realment esdevé un discurs
contradictori»83. Paraules com
llibertat, democràcia o fraternitat es
buiden de sentit. Perquè el fet és que
«mentre el nostre sistema econòmic i
social produeixi una sola víctima i hi



hagi una sola persona exclosa, no hi
haurà una festa de fraternitat
universal»84. Una societat humana i
fraterna és capaç de preocupar-se
per garantir de manera eficient i
estable que tots siguin acompanyats
en el recorregut de les seves vides, no
sols per assegurar les seves
necessitats bàsiques, sinó perquè
puguin donar el millor de si
mateixos, encara que el seu
rendiment no sigui el millor, encara
que avancin lentament, encara que
la seva eficiència sigui poc destacada.

111. La persona humana, amb els
seus drets inalienables, està
naturalment oberta als vincles. A la
seva pròpia arrel hi ha la crida a
transcendir-se a si mateixa en el
trobament amb els altres. Per això
«cal prestar atenció per no caure en
alguns errors que poden néixer
d'una mala comprensió dels drets
humans i d'un paradoxal
corresponent mal ús. Hi avui, en



efecte, la tendència cap a una
reivindicació sempre més àmplia
dels drets individuals –estic temptat
de dir individualistes–, que amaga
una concepció de persona humana
deslligada de tot context social i
antropològic, gairebé com una
"mònada" (monàs), sempre més
insensible [...]. Si el dret de cadascú
no està harmònicament ordenat al bé
més gran, acaba per concebre sense
limitacions i, conseqüentment, es
transforma en font de conflictes i de
violències» 85.

Promoure el bé moral

112. No podem deixar de dir que el
desig i la recerca del bé dels altres i
de tota la humanitat impliquen
també procurar una maduració de
les persones i de les societats en els
diferents valors morals que portin a
un desenvolupament humà integral.
En el Nou Testament s'esmenta un
fruit de l'Esperit Sant (cf. Ga 5,22),



expressat amb la paraula grega 
agathosyne. Indica la inclinació a les
coses bones, la recerca del que és bo.
Més encara, és procurar l'excel·lent,
el millor per als altres: la seva
maduració, el seu creixement en una
vida sana, el cultiu dels valors i no
únicament el benestar material. Hi
ha una expressió llatina semblant: 
bene-volentia, que significa l'actitud
de voler el bé de l'altre. És un fort
desig del bé, una inclinació envers
tot allò que sigui bo i excel·lent, que
ens mou a omplir la vida dels altres
de coses belles, sublims, edificants.

113. En aquesta línia, torno a
destacar amb dolor que « ja hem
tingut molt temps de degradació
moral, burlant-nos de l’ètica, de la
bondat, de la fe, de l’honestedat, i ha
arribat l’hora d’advertir que aquesta
alegre superficialitat ens ha servit de
poc. Aquesta destrucció de tot
fonament de la vida social acaba
enfrontant-nos els uns amb els altres



per preservar els propis
interessos»86. Tornem a promoure el
bé, per a nosaltres mateixos i per a
tota la humanitat, i així caminarem
junts cap a un creixement genuí i
integral. Cada societat necessita
assegurar que els valors es
transmetin, perquè si això no
succeeix es difon l'egoisme, la
violència, la corrupció en les seves
diverses formes, la indiferència i, en
definitiva, una vida tancada a tota
transcendència i clausurada en
interessos individuals.

El valor de la solidaritat

114. Vull destacar la solidaritat, que
«com a virtut moral i actitud social,
fruit de la conversió personal,
exigeix el compromís de tots aquells
que tenen responsabilitats
educatives i formatives. En primer
lloc em dirigeixo a les famílies,
cridades a una missió educativa
primària i imprescindible. Elles



constitueixen el primer lloc en el
qual es viuen i es transmeten els
valors de l'amor i de la fraternitat, de
la convivència i de la compartició, de
l'atenció i de la cura de l'altre. Són
també l'àmbit privilegiat per a la
transmissió de la fe des d'aquells
primers simples gestos de devoció
que les mares ensenyen als fills. Els
educadors i els formadors que, a
l'escola o en els diferents centres
d'associació infantil i juvenil, tenen
la àrdua tasca d'educar els infants i
els joves, són cridats a prendre
consciència que la seva
responsabilitat té a veure amb les
dimensions morals, espirituals i
socials de la persona. Els valors de la
llibertat, del respecte recíproc i de la
solidaritat es transmeten des de la
més tendra edat. [...] Els qui es
dediquen al món de la cultura i dels
mitjans de comunicació social tenen
també una responsabilitat en el
camp de l'educació i la formació,
especialment en la societat



contemporània, en la qual l'accés als
instruments de formació i de
comunicació està cada vegada més
estès»87.

115. En aquests moments en els quals
tot sembla diluir-se i perdre
consistència, ens fa bé apel·lar a la
solidesa88 que deriva de saber-nos
responsables de la fragilitat dels
altres buscant un destí comú. La
solidaritat s'expressa concretament
en el servei, que pot assumir formes
molt diverses de fer-se càrrec dels
altres. El servei és «en gran part,
tenir cura de la fragilitat. Servir
significa cuidar els qui són fràgils en
les nostres famílies, en la nostra
societat, en el nostre poble». En
aquesta tasca cadascú és capaç de
«deixar de banda les seves recerques,
afanys, desitjos d'omnipotència
davant la mirada concreta dels més
fràgils. [...] El servei sempre mira la
cara del germà, toca la seva carn,
sent la seva proximitat i fins i tot en



alguns casos la "pateix" i busca la
promoció del germà. Per això el
servei mai no és ideològic, ja que no
serveix idees, sinó que serveix
persones»89.

116. Els últims en general
«practiquen aquesta solidaritat tan
especial que hi ha entre els qui
pateixen, entre els pobres, i que la
nostra civilització sembla haver
oblidat, o almenys té moltes ganes
d'oblidar. Solidaritat és una paraula
que no cau bé sempre, jo diria que
alguns cops l'hem transformat en
una mala paraula, no es pot dir; però
és una paraula que expressa molt
més que alguns actes de generositat
esporàdics. És pensar i actuar en
termes de comunitat, de prioritat de
vida de tots sobre l'apropiació dels
béns per part d'alguns. També és
lluitar contra les causes estructurals
de la pobresa, la desigualtat, la
manca de treball, de terra i
d'habitatge, la negació dels drets



socials i laborals. És enfrontar els
destructors efectes de l'Imperi del
diner. [...] La solidaritat, entesa en el
seu sentit més profund, és una
manera de fer història, i és això el
que fan els moviments populars»90.

117. Quan parlem de tenir cura de la
casa comuna que és el planeta,
acudim a aquest mínim de
consciència universal i de
preocupació per la cura mútua que
encara pot quedar en les persones.
Perquè si algú té aigua de sobres, i no
obstant això la cuida pensant en la
humanitat, és perquè ha aconseguit
una altura moral que li permet
transcendir-se a si mateix i al seu
grup de pertinença. Això és
meravellosament humà! Aquesta
mateixa actitud és la que es
requereix per reconèixer els drets de
tot ésser humà, encara que hagi
nascut més enllà de les pròpies
fronteres.



Reproposar la funció social
de la propietat

118. El món existeix per a tothom,
perquè tots els éssers humans
naixem en aquesta terra amb la
mateixa dignitat. Les diferències de
color, religió, capacitats, lloc de
naixement, lloc de residència i tantes
altres no es poden anteposar o
utilitzar per justificar els privilegis
d'alguns sobre els drets de tots. Per
tant, com a comunitat som
comminats a garantir que cada
persona visqui amb dignitat i tingui
oportunitats adequades al seu
desenvolupament integral.

119. En els primers segles de la fe
cristiana, diversos savis van
desenvolupar un sentit universal en
la seva reflexió sobre el destí comú
dels béns creats91. Això portava a
pensar que si algú no en té prou per
viure amb dignitat és degut al fet que
un altre s'ho està quedant. Ho



resumeix sant Joan Crisòstom en dir
que «no compartir amb els pobres els
propis béns és robar-los i privar-los
de la vida. No són nostres els béns
que tenim, sinó seus»92. O també
aquestes paraules de sant Gregori el
Gran: «Quan donem als pobres les
coses indispensables no els donem
les nostres coses, sinó que els tornem
el que és seu»93.

120. Torno a fer meves i a proposar a
tots unes paraules de sant Joan Pau
II, la contundència potser no ha estat
advertida: «Déu ha donat la terra a
tot el gènere humà perquè ella
sustenti tots els seus habitants, sense
excloure ningú ni privilegiar-ne
cap»94. En aquesta línia recordo que
«la tradició cristiana no va
reconèixer com absolut o intocable el
dret a la propietat privada i va
subratllar la funció social de
qualsevol forma de propietat
privada»95. El principi de l'ús comú
dels béns creats per tots és el «primer



principi de tot l'ordenament
eticosocial»,96 és un dret natural,
originari i prioritari97. Tots els altres
drets sobre els béns necessaris per a
la realització integral de les persones,
inclosos el de la propietat privada i
qualsevol altre, «no han de
destorbar, ans al contrari, facilitar-ne
la realització», com afirmava sant
Pau VI98. El dret a la propietat
privada només pot ser considerat
com un dret natural secundari i
derivat del principi de la destinació
universal dels béns creats, i això té
conseqüències molt concretes que
han de reflectir-se en el
funcionament de la societat. Però
succeeix amb freqüència que els
drets secundaris se sobreposen als
prioritaris i originaris, deixant-los
sense rellevància pràctica.

Drets sense fronteres

121. Llavors ningú no pot quedar
exclòs, prescindint d’on hagi nascut, i



menys a causa dels privilegis que
altres posseeixen perquè han nascut
en llocs amb més possibilitats. Els
límits i les fronteres dels Estats no
poden impedir que això es compleixi.
Així com és inacceptable que algú
tingui menys drets pel fet de ser
dona, és igualment inacceptable que
el lloc de naixement o de residència
ja de per si determini menys
possibilitats de vida digna i de
desenvolupament.

122. El desenvolupament no s'ha
d'orientar a l'acumulació creixent
d'uns pocs, sinó que ha d'assegurar
«els drets humans, personals i
socials, econòmics i polítics, inclosos
els drets de les Nacions i dels
pobles»99. El dret d'alguns a la
llibertat d'empresa o de mercat no
pot estar per sobre dels drets dels
pobles, ni de la dignitat dels pobres,
ni tampoc del respecte a l'entorn, ja
que «qui en posseeix una part és



només per a administrar-la en bé de
tots»100.

123. És veritat que l'activitat dels
empresaris «és una noble vocació
orientada a produir riquesa i a
millorar el món per a tots»101. Déu
ens promou, espera que
desenvolupem les capacitats que ens
va donar i ha omplert l'univers de
potencialitats. En els seus designis
cada home és cridat a promoure el
seu propi progrés,102 i això inclou
fomentar les capacitats econòmiques
i tecnològiques per fer créixer els
béns i augmentar la riquesa. Però en
tot cas aquestes capacitats dels
empresaris, que són un do de Déu,
haurien d'orientar-se clarament al
desenvolupament de les altres
persones i a la superació de la
misèria, especialment a través de la
creació de fonts de treball
diversificades. Sempre, al costat del
dret de propietat privada, hi ha el
més important i anterior principi de



la subordinació de tota propietat
privada a la destinació universal dels
béns de la terra i, per tant, el dret de
tots al seu ús103.

Drets dels pobles

124. La convicció del destí comú dels
béns de la terra avui requereix que
s'apliqui també als països, als seus
territoris i a les seves possibilitats. Si
ho mirem no solament des de la
legitimitat de la propietat privada i
dels drets dels ciutadans d'una
determinada nació, sinó també des
del primer principi de la destinació
comuna dels béns, llavors podem dir
que cada país és així mateix de
l'estranger, en tant que els béns d'un
territori no han de ser negats a una
persona necessitada que provingui
d'un altre lloc. Perquè, com han
ensenyat els Bisbes dels Estats Units,
hi ha drets fonamentals que
«precedeixen qualsevol societat
perquè brollen de la dignitat



atorgada a cada persona en tant que
creada per Déu»104.

125. Això pressuposa a més una altra
manera d'entendre les relacions i
l'intercanvi entre països. Si tota
persona té una dignitat inalienable,
si tot ésser humà és el meu germà o
la meva germana, i si en realitat el
món és de tots, no importa si algú ha
nascut aquí o si viu fora dels límits
del propi país. També la meva nació
és corresponsable del seu
desenvolupament, encara que pugui
complir aquesta responsabilitat de
diverses maneres: acollint-lo
generosament quan ho necessiti
imperiosament, promovent-lo en la
seva mateixa terra, no usufructuant
ni buidant de recursos naturals
països sencers propiciant sistemes
corruptes que impedeixen el
desenvolupament digne dels pobles.
Això que val per a les nacions
s'aplica a les diferents regions de
cada país, entre les quals hi sol haver



greus iniquitats. Però la incapacitat
de reconèixer la igual dignitat
humana a vegades fa que les regions
més desenvolupades de certs Països
aspirin a alliberar-se del “llast” de les
regions més pobres per augmentar
encara més el seu nivell de consum.

126. Parlem d'una nova xarxa en les
relacions internacionals, perquè no
hi ha manera de resoldre els greus
problemes del món pensant només
en formes d'ajuda mútua entre
individus o petits grups. Recordem
que «la iniquitat no afecta només
individus, sinó països sencers, i
obliga a pensar en una ètica de les
relacions internacionals»105. I la
justícia exigeix reconèixer i respectar
no sols els drets individuals, sinó
també els drets socials i els drets dels
pobles106. El que estem dient implica
assegurar «el dret fonamental dels
pobles a la subsistència i al
progrés»107 que a vegades es veu
fortament dificultat per la pressió



que deriva del deute extern. El
pagament del deute en moltes
ocasions no sols no afavoreix el
desenvolupament, sinó que el limita i
el condiciona fortament. Si bé es
manté el principi que tot deute
legítimament adquirida ha de ser
saldat, la manera de complir aquest
deure que molts països pobres tenen
amb els països rics no ha d'arribar a
comprometre la seva subsistència i el
seu creixement.

127. Sense dubte, es tracta d'una
altra lògica. Si no s'intenta entrar en
aquesta lògica, les meves paraules
sonaran a fantasia. Però si s'accepta
el gran principi dels drets que
brollen del sol fet de posseir la
inalienable dignitat humana, és
possible acceptar el desafiament de
somiar i pensar en una altra
humanitat. És possible anhelar un
planeta que asseguri terra, sostre i
feina per a tothom. Aquest és el
veritable camí de la pau, i no



l'estratègia sense sentit i curta de
mires de sembrar por i desconfiança
davant amenaces externes. Perquè la
pau real i duradora només és
possible «des d'una ètica global de
solidaritat i cooperació al servei d'un
futur plasmat per la
interdependència i la
corresponsabilitat entre tota la
família humana»108.

Capítol quart 

UN COR OBERT AL MÓN
SENCER

128. L'afirmació que tots els éssers
humans som germans i germanes, si
no és només una abstracció, sinó que
pren carn i es torna concreta, ens
planteja una sèrie de reptes que ens
descol·loquen, ens obliguen a
assumir noves perspectives i a
desenvolupar noves reaccions.



El límit de les fronteres

129. Quan el proïsme és una persona
migrant s'hi afegeixen desafiaments
complexos109. És veritat que l'ideal
seria evitar les migracions
innecessàries i per això el camí és
crear en els països d'origen la
possibilitat efectiva de viure i de
créixer amb dignitat, de manera que
es puguin trobar allà mateix les
condicions per al propi
desenvolupament integral. Però
mentre no hi hagi seriosos avenços
en aquesta línia, ens correspon
respectar el dret de tot ésser humà
de trobar un lloc on pugui no
solament satisfer les seves
necessitats bàsiques i les de la seva
família, sinó també realitzar-se
integralment com a persona. Els
nostres esforços davant les persones
migrants que arriben es poden
resumir en quatre verbs: acollir,
protegir, promoure i integrar. Perquè
«no es tracta de deixar caure des de



dalt programes d'assistència social
sinó de recórrer junts un camí a
través d'aquestes quatre accions, per
construir ciutats i països que, tot
conservant les respectives identitats
culturals i religioses, estiguin oberts
a les diferències i sàpiguen valorar
en el signe de la fraternitat
humana»110.

130. Això implica algunes respostes
indispensables, sobretot davant dels
qui fugen de greus crisis
humanitàries. Per exemple:
incrementar i simplificar la
concessió de visats, adoptar
programes de patrocini privat i
comunitari, obrir corredors
humanitaris per als refugiats més
vulnerables, oferir un allotjament
adequat i decorós, garantir la
seguretat personal i l'accés als
serveis bàsics, assegurar una
adequada assistència consular, el
dret a tenir sempre amb si els
documents personals d'identitat, un



accés equitatiu a la justícia, la
possibilitat d'obrir comptes bancaris
i la garantia del que és bàsic per a la
subsistència vital, donar-los llibertat
de moviment i la possibilitat de
treballar, protegir els menors d'edat i
assegurar-los l'accés regular a
l'educació, preveure programes de
custòdia temporal o d'acollida111.

131. Per als qui ja fa temps que han
arribat i participen del teixit social,
és important aplicar el concepte de
"ciutadania", que «es basa en la
igualtat de drets i de deures sota la
protecció dels quals tots gaudeixen
de la justícia. Per aquesta raó, cal
comprometre'ns per establir en la
nostra societat el concepte de plena
ciutadania i renunciar a l'ús
discriminatori de la paraula 
minories, que comporta les llavors de
sentir-se aïllat i inferior; prepara el
terreny per a l'hostilitat i la discòrdia
i treu els èxits i els drets religiosos i



civils d'alguns ciutadans en
discriminar-los»112.

132. Més enllà de les diverses accions
indispensables, els Estats no poden
desenvolupar pel seu compte
solucions adequades «ja que les
conseqüències de les opcions de
cadascun repercuteixen
inevitablement sobre tota la
Comunitat internacional». Per tant
«les respostes només vindran com a
fruit d'un treball comú»,113 gestant
una legislació (governance) global
per a les migracions. De totes
maneres cal «establir plans a mitjà i
a llarg termini que no es quedin en la
simple resposta a una emergència.
Han de servir, d'una banda, per
ajudar realment la integració dels
emigrants als països d'acollida i, al
mateix temps, afavorir el
desenvolupament dels països de
provinença, amb polítiques
solidàries, que no sotmetin les ajudes
a estratègies i pràctiques



ideològiques alienes o contràries a
les cultures dels pobles als quals van
dirigides»114.

Els dons recíprocs

133. L'arribada de persones
diferents, que procedeixen d'un
context vital i cultural diferent,
esdevé un do, perquè «les històries
dels migrants també són històries de
trobament entre persones i entre
cultures: per a les comunitats i les
societats a les quals arriben són una
oportunitat d'enriquiment i de
desenvolupament humà integral de
tots»115. Per això «demano
especialment als joves que no caiguin
en les xarxes dels qui volen
enfrontar-los a altres joves que
arriben als seus països, fent-los veure
com a éssers perillosos i com si no
tinguessin la mateixa inalienable
dignitat de tot ésser humà»116.



134. D'altra banda, quan s'acull de
cor la persona diferent, se li permet
continuar essent ella mateixa, alhora
que se li dóna la possibilitat d'un nou
desenvolupament. Les cultures
diverses, que han gestat la seva
riquesa al llarg de segles, han de ser
preservades per no empobrir aquest
món. Això sense deixar d'estimular-
les perquè pugui brollar alguna cosa
nova de si mateixes en el trobament
amb altres realitats. No es pot
ignorar el risc d'acabar víctimes
d'una esclerosi cultural. Per això
«tenim necessitat de comunicar-nos,
de descobrir les riqueses de cada un,
de valorar el que ens uneix i veure
les diferències com a oportunitats de
creixement en el respecte de tots. Es
necessita un diàleg pacient i confiat,
perquè les persones, les famílies i les
comunitats puguin transmetre els
valors de la pròpia cultura i acollir el
bé provinent de les experiències dels
altres»117.



135. Reprenc exemples que vaig
esmentar temps enrere: la cultura
dels llatins és «un ferment de valors i
possibilitats que pot fer molt bé als
Estats Units [...]. Una forta
immigració sempre acaba marcant i
transformant la cultura d'un lloc. […]
A l'Argentina, la forta immigració
italiana ha marcat la cultura de la
societat, i en l'estil cultural de Buenos
Aires es nota molt la presència de
prop de 200.000 jueus. Els
immigrants, si se'ls ajuda a integrar-
se, són una benedicció, una riquesa i
un nou do que convida una societat a
créixer»118.

136. Ampliant la mirada, amb el Gran
Imam Ahmad Al-Tayyeb recordem
que «la relació entre Occident i
Orient és una necessitat mútua
indiscutible, que no pot ser
substituïda ni descurada, de manera
que tots dos puguin enriquir-se
mútuament a través de l'intercanvi i
el diàleg de les cultures. L'Occident



podria trobar en la civilització de
l'Orient els remeis per a algunes de
les seves malalties espirituals i
religioses causades per la dominació
del materialisme. I l'Orient podria
trobar en la civilització de l'Occident
molts elements que poden ajudar-lo
a salvar-se de la debilitat, la divisió,
el conflicte i el declivi científic, tècnic
i cultural. És important prestar
atenció a les diferències religioses,
culturals i històriques que són un
component essencial en la formació
de la personalitat, la cultura i la
civilització oriental; i és important
consolidar els drets humans generals
i comuns, per ajudar a garantir una
vida digna per a tots els homes a
Orient i a Occident, evitant l'ús de
polítiques de doble mesura»119.

El fecund intercanvi

137. L'ajuda mútua entre països en
realitat acaba beneficiant tothom. Un
país que progressa des del seu



original substrat cultural és un tresor
per a tota la humanitat. Necessitem
desenvolupar aquesta consciència
que avui o ens salvem tots o no se
salva ningú. La pobresa, la
decadència, els sofriments d'un lloc
de la terra són un silenciós brou de
cultiu de problemes que finalment
afectaran tot el planeta. Si ens
preocupa la desaparició d'algunes
espècies, hauria obsessionar que en
qualsevol lloc hi hagi persones i
pobles que no desenvolupin el seu
potencial i la seva bellesa pròpia a
causa de la pobresa o d'altres límits
estructurals. Perquè això acaba
empobrint-nos a tots.

138. Si això ha estat sempre cert, avui
ho és més que mai a causa de la
realitat d'un món tan connectat per
la globalització. Necessitem que un
ordenament mundial jurídic, polític i
econòmic «incrementi i orienti la
col·laboració internacional cap al
desenvolupament solidari de tots els



pobles»120. Això finalment
beneficiarà tot el planeta, perquè
«l'ajuda al desenvolupament dels
països pobres» implica «creació de
riquesa per a tots»121. Des del punt de
vista del desenvolupament integral,
això suposa que es concedeixi
«també una veu eficaç en les
decisions comunes a les nacions més
pobres»122 i que es procuri
«incentivar l'accés al mercat
internacional dels països marcats per
la pobresa i el
subdesenvolupament»123.

Gratuïtat que acull

139. Tanmateix no voldria limitar
aquest plantejament a alguna forma
d'utilitarisme. Hi ha la gratuïtat. És la
capacitat de fer algunes coses pel sol
fet que són bones en si mateixes,
sense esperar cap resultat reeixit,
sense esperar-ne immediatament res
a canvi. Això permet acollir
l'estranger, tot i que de moment no



porti un benefici tangible. Però hi ha
països que pretenen rebre només els
científics o els inversors.

140. Qui no viu la gratuïtat fraterna,
converteix la seva existència en un
comerç ansiós, està sempre mesurant
el que dóna i el que rep a canvi. Però
Déu dóna gratuïtament, fins al punt
que ajuda fins i tot els qui no són
fidels, i «fa sortir el sol sobre bons i
dolents» (Mt 5,45). Per alguna cosa
Jesús recomana: «Quan tu facis
almoina, mira que la mà esquerra no
sàpiga què fa la dreta, perquè el teu
gest quedi secret» (Mt 6,3-4). Hem
rebut la vida gratis, no hem pagat per
ella. Llavors tots podem donar sense
esperar res, fer el bé sense exigir-li
tant a aquesta persona que un ajuda.
És el que Jesús deia als seus
deixebles: «El que heu rebut de
franc, doneu-ho també de franc» (Mt
10,8).



141. La veritable qualitat dels
diferents països del món es mesura
per aquesta capacitat de pensar no
sols com a país, sinó també com a
família humana, i això es prova
especialment en les èpoques
crítiques. Els nacionalismes tancats
s'expressen en definitiva aquesta
incapacitat de gratuïtat, l'error de
creure que poden desenvolupar-se al
marge de la ruïna dels altres i que
tancant la resta estaran més
protegits. L'immigrant és vist com un
usurpador que no ofereix res. Així,
s'arriba a pensar ingènuament que
els pobres són perillosos o inútils i
que els poderosos són generosos
benefactors. Només una cultura
social i política que incorpori
l'acollida gratuïta pot tenir futur.

Local i universal

142. Cal recordar que «entre la
globalització i la localització també
es produeix una tensió. Cal prestar



atenció a la realitat global per no
caure en una mesquinesa
quotidiana. Al mateix temps, no
convé perdre de vista la realitat local,
que ens fa caminar amb els peus
sobre la terra. Les dues coses unides
impedeixen caure en algun d'aquests
dos extrems: un, que els ciutadans
visquin en un universalisme
abstracte i globalitzant, […] un altre,
que es converteixin en un museu
folklòric d'ermitans localistes,
condemnats a repetir sempre el
mateix, incapaç de deixar-se
interpel·lar pel diferent i de valorar
la bellesa que Déu vessa fora dels
seus límits» 124. Cal mirar el conjunt,
que ens rescata de la mesquinesa
casolana. Quan la casa ja no és llar,
sinó que és tancada, calabós, el
conjunt ens va rescatant perquè és
com la causa final que ens atreu cap
a la plenitud. Simultàniament, cal
assumir amb cordialitat allò local,
perquè té quelcom que el conjunt no
posseeix: ser llevat, enriquir, posar



en marxa mecanismes de
subsidiarietat. Per tant, la fraternitat
universal i l'amistat social dins de
cada societat són dos pols
inseparables i coesencials. Separar-
los porta a una deformació i a una
polarització nociva.

El gust local

143. La solució no és una obertura
que renuncia al propi tresor. Així
com no hi ha diàleg amb l'altre sense
identitat personal, de la mateixa
manera no hi ha obertura entre
pobles sinó des de l'amor a la terra,
al poble, als propis trets culturals. No
em trobo amb l'altre si no tinc un
substrat on sóc ferm i arrelat, perquè
des d'allà puc acollir el do de l'altre i
oferir-li alguna cosa veritable. Només
és possible acollir el diferent i
percebre la seva aportació original si
estic afermat al meu poble amb la
seva cultura. Cada un estima i cuida
amb especial responsabilitat la seva



terra i es preocupa pel seu país, així
com cada un ha d'estimar i cuidar la
seva casa perquè no s'ensorri,
perquè no ho faran els veïns. També
el bé de l'univers requereix que
cadascun protegeixi i estimi la seva
pròpia terra. En cas contrari, les
conseqüències del desastre d'un país
acabaran afectant tot el planeta. Això
es fonamenta en el sentit positiu que
té el dret de propietat: tinc cura i
cultivo cosa que posseeixo, de
manera que pugui ser una aportació
al bé de tots.

144. A més, aquest és un pressupòsit
dels intercanvis sans i enriquidors. El
rerefons de l'experiència de la vida
en un lloc i en una cultura
determinada és el que capacita algú
per percebre aspectes de la realitat
que els que no tenen aquesta
experiència no són capaços de
percebre tan fàcilment. L'universal
no ha de ser l'imperi homogeni,
uniforme i estandarditzat d'una



única forma cultural dominant, que
finalment perdrà els colors del
poliedre i acabarà en el tedi. És la
temptació que s'expressa en l'antic
relat de la torre de Babel: la
construcció d'una torre que arribés
fins al cel no expressava la unitat
entre diferents pobles capaços de
comunicar-se des de la seva
diversitat. Per contra, va ser una
temptativa enganyosa, que sorgia de
l'orgull i de l'ambició humana, de
crear una unitat diversa de la
volguda per Déu en el seu projecte
providencial per a les nacions (cf. Gn
11,1-9).

145. Hi ha una falsa obertura a
l'universal, que procedeix de la
superficialitat buida de qui no és
capaç de penetrar fins al fons en la
seva pàtria, o de qui suporta un
ressentiment no resolt cap al seu
poble. En tot cas, «sempre cal
ampliar la mirada per reconèixer un
bé major que ens beneficiarà a tots.



Però cal fer-ho sense evadir-se, sense
desarrelaments. Cal enfonsar les
arrels a la terra fèrtil i en la història
del propi lloc, que és un do de Déu.
Es treballa en allò que és petit, que és
pròxim, però amb una perspectiva
més àmplia. […] No és ni l'esfera
global que anul·la ni la parcialitat
aïllada que esterilitza» 125, és el
poliedre, on al mateix temps que
cada un és respectat en el seu valor,«
el tot és més que la banda, i també
n’és més que la simple suma»126.

L'horitzó universal

146. Hi ha narcisismes localistes que
no són un sa amor al propi poble i a
la seva cultura. Amaguen un esperit
tancat que, per certa inseguretat i
temor a l'altre, prefereix crear
muralles defensives per preservar-se
a si mateix. Però no és possible ser
sanament local sense una sincera i
amable obertura a l'universal, sense
deixar-se interpel·lar pel que passa



en altres llocs, sense deixar-se
enriquir per altres cultures o sense
solidaritzar-se amb els drames dels
altres pobles. Aquest localisme es
clausura obsessivament en unes
poques idees, costums i seguretats,
incapaç d'admiració davant de la
multitud de possibilitats i de bellesa
que ofereix el món sencer, i sense
una solidaritat autèntica i generosa.
Així, la vida local ja no és
autènticament receptiva, ja no es
deixa completar per l'altre; per tant,
es limita en les seves possibilitats de
desenvolupament, es torna estàtica i
emmalalteix. Perquè en realitat tota
cultura sana és oberta i acollidora
per naturalesa, de tal manera que
«una cultura sense valors universals
no és una veritable cultura»127.

147. Reconeguem que una persona,
mentre menys amplitud tingui en la
seva ment i en el seu cor, menys
podrà interpretar la realitat propera
on està immersa. Sense la relació i el



contrast amb qui és diferent, és
difícil percebre clarament i
completament a si mateix i a la
pròpia terra, ja que les altres cultures
no són enemics dels que cal
preservar, sinó que són reflexos
diferents de la riquesa inesgotable de
la vida humana. Mirant-se a si
mateix amb el punt de referència de
l'altre, de la diversitat, cadascú pot
reconèixer millor les peculiaritats de
la seva persona i de la seva cultura:
les seves riqueses, les seves
possibilitats i els seus límits.
L'experiència que es realitza en un
lloc ha de ser desenvolupada "en
contrast" i "en sintonia" amb les
experiències d'altres que viuen en
contextos culturals diferents128.

148. En realitat, una sana obertura
mai no atempta contra la identitat.
Perquè en l'enriquir-se amb elements
d'altres llocs, una cultura viva no fa
una còpia o una simple repetició,
sinó que integra les novetats "a la



seva manera". Això provoca el
naixement d'una nova síntesi que
finalment beneficia a tothom, ja que
la cultura on s'originen aquestes
aportacions acaba essent
retroalimentada. Per això vaig
exhortar als pobles originaris a
cuidar les seves pròpies arrels i les
seves cultures ancestrals, però vaig
voler aclarir que no era «la meva
intenció proposar un indigenisme
completament tancat, ahistòric,
estàtic, que es negui a tota forma de
mestissatge», ja que «la pròpia
identitat cultural arrela i s'enriqueix
en el diàleg amb els diferents i
l'autèntica preservació no és un
aïllament empobridor»129. El món
creix i s'omple de nova bellesa
gràcies a successives síntesis que es
produeixen entre cultures obertes,
fora de tota imposició cultural.

149. Per estimular una sana relació
entre l'amor a la pàtria i la inserció
cordial en la humanitat sencera, és



bo recordar que la societat mundial
no és el resultat de la suma dels
diferents països, sinó que és la
mateixa comunió que hi ha entre
ells, és la inclusió mútua que és
anterior a l'aparició de tot grup
particular. En aquest entrellaçament
de la comunió universal s'integra
cada grup humà i allí troba la seva
bellesa. Llavors, cada persona que
neix en un context determinat se sap
que pertany a una família més gran
sense la qual no és possible
comprendre’s en plenitud.

150. Aquest enfocament, en
definitiva, reclama l'acceptació joiosa
que cap poble, cultura o persona no
pot obtenir-ho tot de si mateixa. Els
altres són constitutivament
necessaris per a la construcció d'una
vida plena. La consciència del límit o
de la parcialitat, lluny de ser una
amenaça, es torna la clau des de la
qual somiar i elaborar un projecte



comú. Perquè «l'home és l'ésser
fronterer que no té cap frontera»130.

Des de la pròpia regió

151. Gràcies a l'intercanvi regional,
des del qual els països més febles
s'obren a tot el món, és possible que
la universalitat no dilueixi les
particularitats. Una adequada i
autèntica obertura al món suposa la
capacitat d'obrir-se al veí, en una
família de nacions. La integració
cultural, econòmica i política amb els
pobles propers hauria d'estar
acompanyada per un procés
educatiu que promogui el valor de
l'amor al veí, primer exercici
indispensable per aconseguir una
sana integració universal.

152. En alguns barris populars,
encara es viu l'esperit del "veïnat", on
cada un sent espontàniament el
deure d'acompanyar i ajudar al veí.
En aquests llocs que conserven



aquests valors comunitaris, es viuen
les relacions de proximitat amb notes
de gratuïtat, solidaritat i reciprocitat,
a partir del sentit d'un "nosaltres" de
barri131. Seria desitjable que això es
pogués viure també entre països
propers, que siguin capaços de
construir un veïnatge cordial entre
els seus pobles. Però les visions
individualistes es tradueixen en les
relacions entre països. El risc de
viure cuidant-nos els uns dels altres,
veient els altres com a competidors o
enemics perillosos, es trasllada a la
relació amb els pobles de la regió.
Potser hem estat educats en aquesta
por i en aquesta desconfiança.

153. Hi ha països poderosos i grans
empreses que treuen rèdit d'aquest
aïllament i prefereixen negociar amb
cada país per separat. Per contra, per
als països petits o pobres s'obre la
possibilitat d'arribar a acords
regionals amb els seus veïns que els
permetin negociar en bloc i evitar



convertir-se en segments marginals i
dependents dels grans poders. Avui
cap Estat nacional aïllat no està en
condicions d'assegurar el bé comú de
la seva pròpia població.

Capítol cinquè 

LA MILLOR POLÍTICA

154. Per fer possible el
desenvolupament d'una comunitat
mundial, capaç de realitzar la
fraternitat a partir de pobles i
nacions que visquin l'amistat social,
cal la millor política posada al servei
de l'autèntic bé comú. En canvi,
malauradament, la política avui
sovint sol assumir formes que
dificulten la marxa cap a un món
diferent.

Populismes i liberalismes

155. El menyspreu dels febles pot
amagar-se en formes populistes, que



els utilitzen demagògicament per als
seus fins, o en formes liberals al
servei dels interessos econòmics dels
poderosos. En tots dos casos
s'adverteix la dificultat per pensar un
món obert que tingui lloc per a tots,
que incorpori els més febles i que
respecti les diverses cultures.

Popular o populista

156. En els últims anys l'expressió
"populisme" o "populista" ha envaït
els mitjans de comunicació i el
llenguatge en general. Així perd el
valor que podria contenir i es
converteix en una de les polaritats de
la societat dividida. Això ha arribat
al punt de pretendre classificar totes
les persones, agrupacions, societats i
governs a partir d'una divisió
binària: "populista" o "no populista".
Ja no és possible que algú opini sobre
qualsevol tema sense que intentin
classificar-lo en un d'aquests dos



pols, de vegades per desacreditar-lo
injustament o per enaltir-lo en excés.

157. La pretensió d'instal·lar el
populisme com a clau de lectura de
la realitat social, té una altra
debilitat: que ignora la legitimitat de
la noció de poble. L'intent per fer
desaparèixer del llenguatge aquesta
categoria podria portar a eliminar la
mateixa paraula "democràcia" –és a
dir: el "govern del poble"–.
Tanmateix, si no es vol afirmar que
la societat és més que la simple suma
dels individus, es necessita la paraula
"poble". La realitat és que hi ha
fenòmens socials que articulen les
majories, que hi ha megatendències i
recerques comunitàries. També que
es pot pensar en objectius comuns,
més enllà de les diferències, per
conformar un projecte comú.
Finalment, que és molt difícil
projectar alguna cosa gran a llarg
termini si no s'aconsegueix que això
esdevingui un somni col·lectiu. Tot



això es troba expressat en el
substantiu "poble" i en l'adjectiu
"popular". Si no s'incloïen –
juntament amb una sòlida crítica a la
demagògia– s'estaria renunciant a un
aspecte fonamental de la realitat
social.

158. Perquè hi ha un malentès:
«Poble no és una categoria lògica, ni
una categoria mística, si l’entenem
en el sentit que tot el que fa el poble
és bo, o en el sentit que el poble sigui
una categoria angelical. Però no! És
una categoria mítica. [...] Quan
expliques el que és un poble utilitzes
categories lògiques perquè has de
explicar-ho: calen, certament. Però
així no expliques el sentit de
pertinença a un poble. La paraula
poble té alguna cosa més que no es
pot explicar de manera lògica. Ser
part d'un poble és formar part d'una
identitat comuna, feta de llaços
socials i culturals. I això no és una
cosa automàtica, sinó tot al contrari:



és un procés lent, difícil... vers un
projecte comú»132.

159. Hi ha líders populars capaços
d'interpretar el sentir d'un poble, la
seva dinàmica cultural i les grans
tendències d'una societat. El servei
que presten, aglutinant i conduint,
pot ser la base per a un projecte
durador de transformació i
creixement, que implica també la
capacitat de cedir el lloc a d’altres en
la recerca del bé comú. Però deriva
en insà populisme quan es
converteix en l'habilitat d'algú per
captivar amb vista a
instrumentalitzar políticament la
cultura del poble, amb qualsevol
signe ideològic, al servei del seu
projecte personal i de la seva
perpetuació en el poder. Altres
vegades busca sumar popularitat
exacerbant les inclinacions més
baixes i egoistes d'alguns sectors de
la població. Això s'agreuja quan es
converteix, amb formes grolleres o



subtils, en un submissió de les
institucions i de la legalitat.

160. Els grups populistes tancats
desfiguren la paraula "poble", ja que
en realitat no parlen d'un veritable
poble. En efecte, la categoria de
"poble" és oberta. Un poble viu,
dinàmic i amb futur és el que està
obert permanentment a noves
síntesis incorporant allò que és
diferent. No ho fa negant-se a si
mateix, però sí amb la disposició a
ser mobilitzat, qüestionat, ampliat,
enriquit per altres, i d'aquesta
manera pot evolucionar.

161. Una altra expressió de la
degradació d'un lideratge popular és
l’immediatisme. Es respon a
exigències populars amb vista a
garantir vots o aprovació, però sense
avançar en una tasca àrdua i
constant que generi a les persones
els recursos per al seu propi
desenvolupament, perquè puguin



sostenir la seva vida amb el seu
esforç i la seva creativitat. En
aquesta línia vaig dir clarament que
«estic lluny de proposar un
populisme irresponsable»133. D'una
banda, la superació de la desigualtat
suposa el desenvolupament
econòmic, aprofitant les possibilitats
de cada regió i assegurant així una
equitat sostenible134. D'altra banda,
«els plans assistencials, que atenen
certes urgències, només haurien de
pensar-se com respostes
passatgeres»135.

162. El gran tema és el treball. La
cosa veritablement popular –perquè
promou el bé del poble– és assegurar
a tothom la possibilitat de fer brollar
les llavors que Déu ha posat en
cadascú, les seves capacitats, la seva
iniciativa, les seves forces. Aquesta és
la millor ajuda per a un pobre, el
millor camí cap a una existència
digna. Per això insisteixo que
«ajudar els pobres amb diners ha de



ser sempre una solució provisòria
per resoldre urgències. El gran
objectiu hauria de ser sempre
permetre'ls una vida digna a través
de la feina»136. Per més que canviïn
els mecanismes de producció, la
política no pot renunciar a l'objectiu
d'aconseguir que l'organització d'una
societat asseguri a cada persona
alguna manera d'aportar les seves
capacitats i el seu esforç. Perquè «no
hi ha pitjor pobresa que la que priva
de la feina i de la dignitat de la
feina»137. En una societat realment
desenvolupada el treball és una
dimensió irrenunciable de la vida
social, ja que no únicament és una
manera de guanyar-se el pa, sinó
també una via per al creixement
personal, per establir relacions
sanes, per expressar-se a si mateix,
per compartir dons, per sentir-se
corresponsable en el
perfeccionament del món, i en
definitiva per viure com a poble.



Valors i límits de les visions
liberals

163. La categoria de poble, que
incorpora una valoració positiva dels
llaços comunitaris i culturals, sol ser
rebutjada per les visions liberals
individualistes, on la societat és
considerada una simple suma
d'interessos que coexisteixen. Parlen
de respecte a les llibertats, però sense
l'arrel d'una narrativa comuna. En
certs contextos, és freqüent acusar de
populistes tots els qui defensin els
drets dels més febles de la societat.
Per a aquestes visions, la categoria de
poble és una mitificació d'alguna
cosa que en realitat no existeix. Tot
amb tot, aquí es crea una
polarització innecessària, ja que ni la
idea de poble ni la de proïsme són
categories purament mítiques o
romàntiques que excloguin o
menyspreïn l'organització social, la
ciència i les institucions de la societat
civil138.



164. La caritat reuneix les dues
dimensions –la mítica i la
institucional– ja que implica un camí
eficaç de transformació de la història
que exigeix d’incorporar-ho
principalment tot: les institucions, el
dret, la tècnica, l'experiència, les
aportacions professionals, l'anàlisi
científica, els procediments
administratius. Perquè «no hi ha de
fet vida privada si no és protegida
per un ordre públic, una llar càlida
no té intimitat si no és sota la tutela
de la legalitat, d'un estat de
tranquil·litat fundat en la llei i en la
força i amb la condició d'un mínim
de benestar assegurat per la divisió
del treball, els intercanvis
comercials, la justícia social i la
ciutadania política»139.

165. La veritable caritat és capaç
d'incorporar tot això en el seu
lliurament, i si s'ha d'expressar en el
trobament de persona a persona,
també és capaç d'arribar a una



germana o un germà llunyà i fins i
tot ignorat, a través dels diversos
recursos que les institucions d’una
societat organitzada, lliure i creativa
són capaços de generar. Si anem al
cas, també el bon samarità va
necessitar l'existència d'un hostal
que li permetés resoldre el que ell
només en aquell moment no estava
en condicions d'assegurar. L'amor al
proïsme és realista i no desaprofita
res que sigui necessari per a una
transformació de la història que
beneficiï els últims. Si no, de vegades
es tenen ideologies d'esquerra o
pensaments socials, juntament amb
hàbits individualistes i procediments
ineficaços que només arriben a uns
pocs. Mentrestant, la multitud dels
abandonats queda a mercè de la
possible bona voluntat d'alguns. Això
fa veure que és necessari fomentar
no únicament una mística de la
fraternitat sinó al mateix temps una
organització mundial més eficient
per ajudar a resoldre els problemes



apressants dels abandonats que
pateixen i moren en els països
pobres. Això al seu torn implica que
no hi ha una sola sortida possible,
una única metodologia acceptable,
una recepta econòmica que pugui ser
aplicada igualment per tots, i
pressuposa que també la ciència més
rigorosa pugui proposar camins
diferents.

166. Tot això podria tenir poca
consistència, si perdem la capacitat
d'advertir la necessitat d'un canvi en
els cors humans, en els hàbits i en els
estils de vida. És el que passa quan la
propaganda política, els mitjans i els
constructors d'opinió pública
persisteixen a fomentar una cultura
individualista i ingènua davant els
interessos econòmics desenfrenats i
l'organització de les societats al
servei dels qui ja tenen massa poder.
Per això, la meva crítica al
paradigma tecnocràtic no vol dir que
només intentant controlar els seus



excessos podrem estar assegurats,
perquè el perill més gran no rau en
les coses, en les realitats materials,
en les organitzacions, sinó en la
manera com les persones les
utilitzen. L'assumpte és la fragilitat
humana, la tendència constant a
l'egoisme humà que forma part d'allò
que la tradició cristiana anomena
"concupiscència": la inclinació de
l'ésser humà a tancar-se en la
immanència del seu propi jo, del seu
grup, dels seus interessos mesquins.
Aquesta concupiscència no és un
defecte d'aquesta època. Ha existit
des que l'home és home i simplement
es transforma, adquireix diverses
modalitats en cada segle, i finalment
utilitza els instruments que el
moment històric posa a la seva
disposició. Però és possible dominar-
la amb l'ajuda de Déu. i finalment
emprant els instruments que el
moment històric posa a la seva
disposició. Però és possible dominar-
la amb l'ajuda de Déu. i finalment



utilitzar els instruments que el
moment històric posa a la seva
disposició. Però és possible dominar-
la amb l'ajuda de Déu.

167. La tasca educativa, el
desenvolupament d'hàbits solidaris,
la capacitat de pensar la vida
humana més integralment, la
fondària espiritual, calen per donar
qualitat a les relacions humanes, de
tal manera que sigui la mateixa
societat la que reaccioni davant les
seves iniquitats, les seves
desviacions, els abusos dels poders
econòmics, tecnològics, polítics o
mediàtics. Hi ha visions liberals que
ignoren aquest factor de la fragilitat
humana, i imaginen un món que
respon a un determinat ordre que
per ell mateix podria assegurar el
futur i la solució de tots els
problemes.

168. El mercat sol no ho resol tot,
encara que una altra vegada ens



vulguin fer creure aquest dogma de
fe neoliberal. Es tracta d'un
pensament pobre, repetitiu, que
proposa sempre les mateixes
receptes davant de qualsevol repte
que es presenti. El neoliberalisme es
reprodueix a si mateix sense més,
acudint al màgic "vessament" o
"degoteig" –sense nomenar-lo– com a
únic camí per resoldre els problemes
socials. No s'adverteix que el suposat
vessament no resol la iniquitat, que
és font de noves formes de violència
que amenacen el teixit social. D'una
banda, és imperiosa una política
econòmica activa orientada a
«promoure una economia que
afavoreixi la diversitat productiva i
la creativitat empresarial»140, perquè
sigui possible augmentar els llocs de
treball en lloc de reduir-los.
L'especulació financera amb el guany
fàcil com a fi fonamental continua
causant estralls. D'altra banda,
«sense formes internes de solidaritat
i de confiança recíproca, el mercat



no pot complir plenament la seva
pròpia funció econòmica. Avui,
precisament aquesta confiança ha
fallat»141. La fi de la història no ha
estat aquesta, i les receptes
dogmàtiques de la teoria econòmica
imperant han mostrat que no són
infal·libles. La fragilitat dels sistemes
mundials enfront de les pandèmies
ha evidenciat que no tot es resol amb
la llibertat de mercat i que, a més de
rehabilitar una sana política que no
estigui sotmesa al dictat de les
finances, «hem de tornar a portar la
dignitat humana al centre i que
sobre aquest pilar es construeixin les
estructures socials alternatives que
necessitem»142.

169. En certes visions economicistes
tancades i monocromàtiques, sembla
que no hi troben lloc, per exemple,
els moviments populars que
aglutinen desocupats, treballadors
precaris i informals i a tants altres
que no entren fàcilment en les vies ja



establerts. En realitat, aquests gesten
diverses formes d'economia popular
i de producció comunitària. Cal
pensar en la participació social,
política i econòmica de tal manera
«que inclogui els moviments
populars i animi les estructures de
govern locals, nacionals i
internacionals amb aquell torrent
d'energia moral que sorgeix de la
incorporació dels exclosos en la
construcció del destí comú» i al seu
torn és bo promoure que «aquests
moviments, aquestes experiències de
solidaritat que creixen des de baix,
des del subsol de la planeta,
conflueixin, estiguin més
coordinades, es trobin»143. Però sense
trair el seu estil característic, perquè
ells «són sembradors de canvi,
promotors d'un procés en el qual
conflueixen milions d'accions grans i
petites encadenades creativament,
com en una poesia»144. En aquest
sentit són "poetes socials", que
treballen, proposen, promouen i



alliberen a la seva manera. Amb ells
serà possible un desenvolupament
humà integral, que implica superar
«aquesta idea de les polítiques socials
concebudes com una política envers
als pobres però mai amb els pobres,
mai de pobres i molt menys s'insereix
en un projecte que reunifiqui els
pobles»145. Encara que molestin,
encara que alguns "pensadors" no
sàpiguen com classificar-los, cal tenir
la valentia de reconèixer que sense
ells «la democràcia s'atrofia, esdevé
en un nominalisme, una formalitat,
perd representativitat, es va
descarnant perquè deixa fora el
poble en la seva lluita quotidiana per
la dignitat, en la construcció del seu
destí»146.

El poder internacional

170. Em permeto repetir que «la crisi
financera de 2007-2008 era l'ocasió
per al desenvolupament d'una nova
economia més atenta als principis



ètics i per a una nova regulació de
l'activitat financera especulativa i de
la riquesa fictícia. Però no hi va
haver una reacció que portés a
repensar els criteris obsolets que
continuen regint el món»147. És més,
sembla que les veritables estratègies
que es van desenvolupar
posteriorment en el món es van
orientar a més individualisme, a més
desintegració, a més llibertat per als
veritables poderosos que sempre
troben la manera de sortir indemnes.

171. Voldria insistir que «donar a
cadascú allò que és seu, seguint la
definició clàssica de justícia, vol dir
que cap individu o grup humà no es
pot considerar omnipotent,
autoritzat a passar per sobre de la
dignitat i dels drets de les altres
persones singulars o de les seves
agrupacions socials. La distribució
fàctica del poder –sigui, sobretot,
polític, econòmic, de defensa,
tecnològic– entre una pluralitat de



subjectes i la creació d'un sistema
jurídic de regulació de les
pretensions i interessos, concreta la
limitació del poder. El panorama
mundial avui ens presenta, però,
molts falsos drets, i, alhora, grans
sectors indefensos, víctimes més
aviat d'un mal exercici de poder»148.

172. El segle XXI «és escenari d'un
debilitament de poder dels Estats
nacionals, sobretot perquè la
dimensió economicofinancera, de
característiques transnacionals,
tendeix a predominar sobre la
política. En aquest context, esdevé
indispensable la maduració
d'institucions internacionals més
fortes i eficaçment organitzades, amb
autoritats designades equitativament
per acord entre els governs
nacionals, i dotades de poder per
sancionar»149. Quan es parla de la
possibilitat d'alguna forma
d'autoritat mundial regulada pel
dret150, no necessàriament s'ha de



pensar en una autoritat personal. Tot
amb tot, almenys hauria d'incloure la
gestació d'organitzacions mundials
més eficaces, dotades d'autoritat per
assegurar el bé comú mundial,
l'erradicació de la fam i la misèria, i
la defensa certa dels drets humans
fonamentals.

173. En aquesta línia, recordo que cal
una reforma «tant de l'Organització
de les Nacions Unides com de
l'arquitectura econòmica i financera
internacional, perquè es doni una
concreció real al concepte de família
de nacions»151. Sens dubte això
suposa límits jurídics precisos que
evitin que es tracti d'una autoritat
cooptada per uns pocs països, i que al
seu torn impedeixin imposicions
culturals o la reducció de les
llibertats bàsiques de les nacions més
febles a causa de diferències
ideològiques. Perquè «la Comunitat
Internacional és una comunitat
jurídica fundada en la sobirania de



cada un dels Estats membres, sense
vincles de subordinació que neguin o
limitin la seva independència»152.
Però «la tasca de les Nacions Unides,
a partir dels postulats del Preàmbul i
dels primers articles de la seva Carta
Constitucional, pot ser vista com el
desenvolupament i la promoció de la
sobirania del dret, sabent que la
justícia és requisit indispensable per
a obtenir l'ideal de la fraternitat
universal. [...] Cal assegurar l'imperi
incontestat del dret i l'infatigable
recurs a la negociació, als bons oficis
i a l'arbitratge, com proposa la Carta
de les Nacions Unides, veritable
norma jurídica fonamental»153. Cal
evitar que aquesta Organització sigui
deslegitimitzada, perquè els seus
problemes o deficiències poden
afrontats i resolts conjuntament.

174. Calen coratge i generositat amb
vista a establir lliurement
determinats objectius comuns i
assegurar el compliment en tot el



món d'algunes normes bàsiques.
Perquè això sigui realment útil, s'ha
de sostenir «l'exigència de mantenir
els acords subscrits –pacta sunt
servanda–»154 de manera que s'eviti
«la temptació d'apel·lar al dret de la
força més que a la força del dret»155.
Això requereix enfortir «els
instruments normatius per a la
solució pacífica de les controvèrsies
de manera que es reforcin el seu
abast i la seva obligatorietat»156.
Entre aquests instruments
normatius, han de ser afavorits els
acords multilaterals entre els Estats,
perquè garanteixen millor que els
acords bilaterals la cura d'un bé
comú realment universal i la
protecció dels Estats més febles.

175. Gràcies a Déu tantes
agrupacions i organitzacions de la
societat civil ajuden a pal·liar les
debilitats de la Comunitat
internacional, la seva falta de
coordinació en situacions complexes,



la seva falta d'atenció respecte a
drets humans fonamentals i a
situacions molt crítiques d'alguns
grups. Així adquireix una expressió
concreta el principi de subsidiarietat,
que garanteix la participació i l'acció
de les comunitats i organitzacions de
menor rang, les quals complementen
l'acció de l'Estat. Moltes vegades
desenvolupen esforços admirables
pensant en el bé comú i alguns dels
seus membres arriben a realitzar
gestos veritablement heroics que
mostren de quanta bellesa encara és
capaç la nostra humanitat.

Una caritat social i política

176. Per a molts la política avui és
una mala paraula, i no es pot ignorar
que darrere d'aquest fet hi ha sovint
els errors, la corrupció, la
ineficiència d'alguns polítics. A això
s'afegeixen les estratègies que
busquen afeblir-la, reemplaçar-la per
l'economia o dominar-la amb alguna



ideologia. Però, ¿pot funcionar el
món sense política? ¿Hi pot haver un
camí eficaç cap a la fraternitat
universal i la pau social sense una
bona política?157.

La política que necessitem

177. Em permeto tornar a insistir que
«la política no s'ha de sotmetre a
l'economia i aquesta no s’ha de
sotmetre als dictàmens i al
paradigma eficientista de la
tecnocràcia»158. Encara que calgui
rebutjar el mal ús de poder, la
corrupció, la manca de respecte a les
lleis i la ineficiència, «no es pot
justificar una economia sense
política, que seria incapaç de
propiciar una altra lògica que regeixi
els diversos aspectes de la crisi
actual»159. En canvi, «necessitem una
política que pensi amb visió àmplia, i
que porti endavant un
replantejament integral, incorporant
en un diàleg interdisciplinari els



diversos aspectes de la crisi»160.
Penso en «una sana política, capaç de
reformar les institucions, coordinar-
les i dotar-les de millors pràctiques,
que permetin superar pressions i
inèrcies vicioses»161. No es pot
demanar això a l'economia, ni es pot
acceptar que aquesta assumeixi el
poder real de l'Estat.

178. Davant de tantes formes
mesquines i immediatistes de
política, recordo que «la grandesa
política es mostra quan, en moments
difícils, actua per grans principis i
pensant en el bé comú a llarg
termini. Al poder polític li costa molt
assumir aquest deure en un projecte
de nació»162 i més encara en un
projecte comú per a la humanitat
present i futura. Pensar en els qui
vindran no serveix als fins electorals,
però això és el que exigeix una
justícia autèntica, perquè, com van
ensenyar els Bisbes de Portugal, la
terra «és un préstec que cada



generació rep i ha de transmetre a la
generació següent»163.

179. La societat mundial té serioses
falles estructurals que no es resolen
amb pegats o solucions ràpides
merament ocasionals. Hi ha coses
que han de ser canviades amb
replantejaments de fons i
transformacions importants. Només
una sana política podria liderar-les,
convocant als més diversos sectors i
als sabers més variats. D'aquesta
manera, una economia integrada en
un projecte polític, social, cultural i
popular que busqui el bé comú pot
«obrir camí a oportunitats diferents,
que no impliquen aturar la
creativitat humana i el seu somni de
progrés, sinó orientar aquesta
energia d’una manera nova»164.

L'amor polític

180. Reconèixer cada ésser humà
com un germà o una germana i



buscar una amistat social que integri
tothom no són meres utopies.
Exigeixen la decisió i la capacitat per
trobar els camins eficaços que les
facin realment possibles. Qualsevol
obstinació en aquesta línia es
converteix en un exercici suprem de
la caritat. Perquè un individu pot
ajudar a una persona necessitada,
però quan s'uneix a altres per
generar processos socials de
fraternitat i de justícia per a tothom,
entra en «el camp de la més àmplia
caritat, la caritat política»165. Es tracta
d'avançar cap a un ordre social i
polític l'ànima del qual sigui la
caritat social166. Un cop més invito a
rehabilitar la política, que «és una
altíssima vocació, és una de les
formes més precioses de la caritat,
perquè busca el bé comú»167.

181. Tots els compromisos que
brollen de la doctrina social de
l'Església «provenen de la caritat
que, segons l'ensenyament de Jesús,



és la síntesi de tota la Llei (cf. Mt
22,36-40)»168. Això suposa reconèixer
que «l'amor, ple de petits gestos de
cura mútua, és també civil i polític, i
es manifesta en totes les accions que
procuren construir un món
millor»169. Per aquesta raó, l'amor no
sols s'expressa en relacions íntimes i
properes, sinó també en «les
macrorelacions, com les relacions
socials, econòmiques i polítiques»170.

182. Aquesta caritat política suposa
haver desenvolupat un sentit social
que supera tota mentalitat
individualista: «La caritat social ens
fa estimar el bé comú i ens porta a
buscar efectivament el bé de totes les
persones, considerades no sols
individualment, sinó també en la
dimensió social que les uneix»171.
Cadascú és plenament persona quan
pertany a un poble, i al mateix temps
no hi ha veritable poble sense
respecte al rostre de cada persona.
Poble i persona són termes



correlatius. Avui, però, es pretén
reduir les persones a individus,
fàcilment dominables per poders que
miren a interessos espuris. La bona
política busca camins de construcció
de comunitats en els diferents nivells
de la vida social, amb vista a
reequilibrar i reorientar la
globalització per evitar els seus
efectes disgregadors.

Amor eficaç

183. A partir de l'«amor social»172 és
possible avançar cap a una
civilització de l'amor a la qual tots
puguem sentir-nos convocats. La
caritat, amb el seu dinamisme
universal, pot construir un món nou,
173 perquè no és un sentiment estèril,
sinó la millor manera d'aconseguir
camins eficaços de desenvolupament
per a tothom. L'amor social és una
«força capaç de suscitar vies noves
per afrontar els problemes del món
d'avui i per renovar profundament



des del seu interior les estructures,
organitzacions socials i ordenaments
jurídics»174.

184. La caritat és al cor de tota vida
social sana i oberta. Avui, però,
«s'afirma fàcilment la seva
irrellevància per a interpretar i
orientar les responsabilitats
morals»175. És molt més que
sentimentalisme subjectiu, si és que
està unida al compromís amb la
veritat, de manera que no sigui
«presa fàcil de les emocions i les
opinions contingents dels
subjectes»176. Precisament la seva
relació amb la veritat facilita en la
caritat el seu universalisme i així
evita ser «relegada a un àmbit de
relacions reduït i privat»177.
Altrament, serà «exclosa dels
projectes i processos per a construir
un desenvolupament humà d'abast
universal, en el diàleg entre sabers i
operativitat»178. Sense la veritat,
l'emotivitat es buida de continguts



relacionals i socials. Per això
l'obertura a la veritat protegeix a la
caritat d'una falsa fe que es queda
sense «el seu horitzó humà i
universal»179.

185. La caritat necessita la llum de la
veritat que constantment busquem i
«aquesta llum és simultàniament la
de la raó i la de la fe»,180 sense
relativismes. Això suposa també el
desenvolupament de les ciències i la
seva aportació insubstituïble per
trobar els camins concrets i més
segurs per obtenir els resultats que
s'esperen. Perquè quan està en joc el
bé dels altres no basten les bones
intencions, sinó aconseguir
efectivament el que ells i les seves
nacions necessiten per realitzar-se.

L'activitat de l'amor polític

186. Hi ha un anomenat amor "elícit",
que són els actes que procedeixen
directament de la virtut de la caritat,



dirigits a persones i a pobles. Hi ha a
més un amor "imperat": aquells actes
de la caritat que impulsen a crear
institucions més sanes, regulacions
més justes, estructures més
solidàries181. Per això és «un acte de
caritat igualment indispensable
l'esforç dirigit a organitzar i
estructurar la societat de manera que
el proïsme no hagi de patir la
misèria»182. És caritat acompanyar
una persona que pateix, i també és
caritat tot el que es realitza, tot i no
tenir contacte directe amb aquesta
persona, per modificar les condicions
socials que provoquen el seu
sofriment. Si algú ajuda un ancià a
creuar un riu, i això és exquisida
caritat, el polític li construeix un
pont, i això també és caritat. Si algú
ajuda un altre amb menjar, el polític
li crea un lloc de treball, i exerceix
una forma altíssim de la caritat que
ennobleix la seva acció política.



Els esforços de l'amor

187. Aquesta caritat, cor de l'esperit
de la política, és sempre un amor
preferencial pels últims, que està
darrere de totes les accions que es
facin a favor seu183. Només amb una
mirada l'horitzó de la qual estigui
transformat per la caritat, que el
porta a percebre la dignitat de l'altre,
els pobres són descoberts i valorats
en la seva immensa dignitat,
respectats en el seu estil propi i en la
seva cultura, i per tant veritablement
integrats en la societat. Aquesta
mirada és el nucli de l'autèntic
esperit de la política. Des d'allà els
camins que s'obren són diferents als
d'un pragmatisme sense ànima. Per
exemple, «no es pot abordar
l'escàndol de la pobresa promovent
estratègies de contenció que
únicament tranquil·litzin i
converteixin els pobres en éssers
domesticats i inofensius. Que trist
veure quan darrere de suposades



obres altruistes, es redueix l'altre a la
passivitat»184. El que es necessita és
que hi hagi diverses vies d'expressió i
de participació social. L'educació està
al servei d'aquest camí perquè cada
ésser humà pugui ser artífex del seu
destí. Aquí mostra el seu valor el
principi de subsidiarietat,
inseparable del principi de 
solidaritat.

188. Això provoca la urgència de
resoldre tot el que atempta contra els
drets humans fonamentals. Els
polítics estan cridats a «preocupar-se
de la fragilitat, de la fragilitat dels
pobles i de les persones. Tenir cura
de la fragilitat vol dir força i
tendresa, lluita i fecunditat, enmig
d'un model funcionalista i privatista
que condueix inexorablement a la
"cultura de l'exclusió". [...] Significa
fer-se càrrec del present en la seva
situació més marginal i angoixant, i
ser capaç de dotar-lo de dignitat»185.
Així certament es genera una



activitat intensa, perquè «cal fer el
que sigui per salvaguardar la
condició i dignitat de la persona
humana»186. El polític és un creador,
un constructor amb grans objectius,
amb mirada àmplia, realista i
pragmàtica, encara més enllà del seu
propi país. Les majors angoixes d'un
polític no haurien de ser les causades
per una caiguda en les enquestes,
sinó per no resoldre efectivament «el
fenomen de l'exclusió social i
econòmica, amb les seves tristes
conseqüències de tràfic d'éssers
humans, comerç d'òrgans i teixits
humans, explotació sexual de nens i
nenes, treball esclavitzat, inclosa la
prostitució, tràfic de drogues i
d'armes, terrorisme i crim
internacional organitzat. És tal la
magnitud d'aquestes situacions i el
grau de vides innocents que va
cobrant, que hem d'evitar tota
temptació de caure en un
nominalisme declaracionista amb
efecte tranquil·litzador en les



consciències. Hem de tenir cura que
les nostres institucions siguin
realment eficaces en la lluita contra
tots aquests flagells»187. Això es fa
aprofitant amb intel·ligèncials grans
recursos del desenvolupament
tecnològic.

189. Encara estem lluny d'una
globalització dels drets humans més
bàsics. Per això la política mundial
no pot deixar de col·locar entre els
seus objectius principals i imperiosos
el d'acabar eficaçment amb la fam.
Perquè «quan l'especulació financera
condiciona el preu dels aliments
tractant-los com qualsevol
mercaderia, milions de persones
pateixen i moren de fam. D'altra
banda, es rebutgen tones d'aliments.
Això constitueix un veritable
escàndol. La fam és criminal,
l'alimentació és un dret
inalienable»188. Mentre moltes
vegades ens embranquem en
discussions semàntiques o



ideològiques, permetem que encara
avui hi hagi germanes i germans que
morin de fam o de set, sense un
sostre o sense accés a la cura de la
seva salut. Juntament amb aquestes
necessitats elementals insatisfetes, el
tràfic de persones és una altra
vergonya per a la humanitat que la
política internacional no hauria de
continuar tolerant, més enllà dels
discursos i les bones intencions. Són
mínims indispensables.

Amor que integra i reuneix

190. La caritat política s'expressa
també en l'obertura a tots.
Principalment aquell a qui li toca
governar, està cridat a renúncies que
facin possible el trobament, i busca
la confluència almenys en alguns
temes. Sap escoltar el punt de vista
de l'altre facilitant que tots tinguin
un espai. Amb renúncies i paciència
un governant pot ajudar a crear
aquest bell poliedre on tots troben un



lloc. En això no funcionen les
negociacions de tipus econòmic. És
alguna cosa més, és un intercanvi
d'ofrenes a favor del bé comú.
Sembla una utopia ingènua, però no
podem renunciar a aquest altíssim
objectiu.

191. Mentre veiem que tot tipus
d'intoleràncies fonamentalistes
danya les relacions entre persones,
grups i pobles, visquem i ensenyem
nosaltres el valor del respecte, l'amor
capaç d'assumir tota diferència, la
prioritat de la dignitat de tot ésser
humà sobre qualsevol fossin les
seves idees, sentiments, pràctiques i
fins i tot els seus pecats. Mentre a la
societat actual proliferen els
fanatismes, les lògiques tancades i la
fragmentació social i cultural, un bon
polític dóna el primer pas perquè
ressonin les diferents veus. És cert
que les diferències generen
conflictes, però la uniformitat genera
asfíxia i fa que ens fagocitem



culturalment. No ens resignem a
viure tancats en un fragment de
realitat.

192. En aquest context, vull recordar
que, juntament amb el Gran Imam
Ahmad Al-Tayyeb, demanem «als
artífexs de la política internacional i
de l'economia mundial,
comprometre seriosament per
difondre la cultura de la tolerància,
de la convivència i de la pau;
intervenir el més aviat possible per
aturar el vessament de sang
innocent»189. I quan una determinada
política sembra l'odi o la por cap a
altres nacions en nom de bé del propi
país, cal preocupar-se, reaccionar a
temps i corregir immediatament el
rumb.

Més fecunditat que èxits

193. Al mateix temps que
desenvolupa aquesta activitat
incansable, tot polític també és un



ésser humà. És cridat a viure l'amor
en les seves relacions interpersonals
quotidianes. És una persona, i
necessita advertir que «el món
modern, per la seva mateixa
perfecció tècnica tendeix a
racionalitzar, cada dia més, la
satisfacció dels desitjos humans,
classificats i repartits entre diversos
serveis. Cada vegada menys es diu a
un home pel seu nom propi, cada
vegada menys es tractarà com a
persona aquest ésser, únic al món,
que dóna el seu cor, els seus
sofriments, els seus problemes, les
seves alegries i la seva pròpia
família. Només es coneixeran les
seves malalties per guarir-les, la seva
falta de diners per proporcionar-los-
hi, la seva necessitat de casa per
allotjar-lo, el seu desig d'esplai i de
distraccions per organitzar-les-hi».
Però «estimar el més insignificant
dels éssers humans com a un germà
com si només fos ell en el món, no és
perdre el temps»190.



194. També en la política hi ha lloc
per estimar amb tendresa. «Què és la
tendresa? És l'amor que es fa proper
i concret. És un moviment que
procedeix del cor i arriba als ulls, a
les orelles, a les mans. [...] La
tendresa és el camí que han
recorregut els homes i les dones més
valents i forts»191. Enmig de l'activitat
política, «els més petits, els més
febles, els més pobres han
d’entendrir-nos: tenen "dret"
d'omplir-nos l'ànima i el cor. Sí, ells
són els nostres germans i com a tals
hem de estimar-los i tractar-los»192.

195. Això ens ajuda a reconèixer que
no sempre es tracta d'aconseguir
grans èxits, que de vegades no són
possibles. En l'activitat política cal
recordar que «més enllà de tota
aparença, cadascú és immensament
sagrat i mereix el nostre afecte i la
nostra donació. Per això, si
aconsegueixo ajudar una sola
persona a viure millor, això ja



justifica el lliurament de la meva
vida. És bonic ser poble fidel de Déu.
I obtenim plenitud quan trenquem
les parets i el cor se'ns omple de
rostres i de noms!» 193. Els grans
objectius somiats en les estratègies
s'aconsegueixen parcialment. Més
enllà d'això, qui estima i ha deixat
d'entendre la política com una
simple recerca de poder «té la
seguretat que no es perd cap dels
seus treballs realitzats amb amor, no
es perd cap de les seves
preocupacions sinceres pels altres,
no es perd cap acte d'amor a Déu, no
es perd cap cansament generós, no es
perd cap dolorosa paciència. Tot això
circula pel món com una força de
vida»194.

196. D'altra banda, una gran noblesa
és ser capaç de deslligar processos
els fruits dels quals seran recollits
per altres, amb l'esperança posada
en les forces secretes del bé que se
sembra. La bona política uneix



l'amor l'esperança, la confiança en
les reserves de bé que hi ha al cor de
la gent, malgrat tot. Per això
«l'autèntica vida política, fundada en
el dret i en un diàleg lleial entre els
protagonistes, es renova amb la
convicció que cada dona, cada home
i cada generació contenen en si
mateixos una promesa que pot
alliberar noves energies relacionals,
intel·lectuals, culturals i
espirituals»195.

197. Vista d'aquesta manera, la
política és més noble que l'aparença,
que el màrqueting, que diferents
formes de maquillatge mediàtic. Tot
això l'única cosa que aconsegueix
sembrar és divisió, enemistat i un
escepticisme desolador incapaç
d'apel·lar a un projecte comú.
Pensant en el futur, alguns dies les
preguntes han de ser: "Per a què?
Cap a on estic apuntant realment?".
Perquè, després d'uns anys,
reflexionant sobre el propi passat



aquesta pregunta no serà: "Quants
em van aprovar, quants em van
votar, quants van tenir una imatge
positiva de mi?". Les preguntes,
potser doloroses, seran: "Quant
d’amor vaig posar en el meu treball,
en què vaig fer avançar el poble,
quina marca vaig deixar en la vida
de la societat, quins llaços reals vaig
construir, quines forces positives
vaig alliberar, quanta pau social vaig
sembrar, què he provocat en el lloc
que se’m va encomanar?".

Capítol sisè 

DIÀLEG I AMISTAT SOCIAL

198. Acostar-se, expressar-se,
escoltar-se, mirar-se, conèixer-se,
tractar de comprendre, buscar punts
de contacte, tot això es resumeix en
el verb "dialogar". Per trobar-nos i
ajudar-nos mútuament necessitem
dialogar. No cal dir per què serveix el
diàleg. En tinc prou pensant què



seria el món sense aquest diàleg
pacient de tantes persones generoses
que han mantingut unides famílies i
comunitats. El diàleg persistent i
coratjós no és notícia com els
desencontres i els conflictes, però
ajuda discretament el món a viure
millor, molt més del que puguem
adonar-nos-en.

El diàleg social vers una nova
cultura

199. Alguns tracten de fugir de la
realitat refugiant-se en mons privats,
i altres l'enfronten amb violència
destructiva, però «entre la
indiferència egoista i la protesta
violenta, sempre hi ha una opció
possible: el diàleg. El diàleg entre les
generacions, el diàleg al poble,
perquè tots som poble, la capacitat
de donar i rebre, romanent oberts a
la veritat. Un país creix quan les
seves diverses riqueses culturals
dialoguen de manera constructiva: la



cultura popular, la universitària, la
juvenil, l'artística, la tecnològica, la
cultura econòmica, la cultura de la
família i dels mitjans de
comunicació»196.

200. Se sol confondre el diàleg amb
una cosa molt diferent: un febril
intercanvi d'opinions en les xarxes
socials, moltes vegades orientat per
informació mediàtica no sempre
fiable. Són només monòlegs que
procedeixen paral·lels, potser
imposant-se a l'atenció dels altres
pels seus tons alts o agressius. Però
els monòlegs no comprometen ningú,
fins al punt que els seus continguts
sovint són oportunistes i
contradictoris.

201. La ressonant difusió de fets i
reclams en els mitjans, en realitat sol
tancar les possibilitats del diàleg,
perquè permet que cadascú
mantingui intocables i sense matisos
les idees, els interessos i les opcions



amb l'excusa dels errors aliens.
Predomina el costum de
desqualificar ràpidament l'adversari,
aplicant-li epítets humiliants, en lloc
d'enfrontar un diàleg obert i
respectuós, on es busqui aconseguir
una síntesi superadora. El pitjor és
que aquest llenguatge, habitual en el
context mediàtic d'una campanya
política, s'ha generalitzat de tal
manera que tots l'utilitzen
quotidianament. El debat sovint és
manipulat per determinats
interessos que tenen més poder,
procurant deshonestament inclinar
l'opinió pública al seu favor. No em
refereixo només al govern de torn, ja
que aquest poder manipulador pot
ser econòmic, polític, mediàtic,
religiós o de qualsevol gènere. De
vegades se’l justifica o se l’excusa
quan la seva dinàmica respon als
propis interessos econòmics o
ideològics, però tard o d'hora es
torna en contra d'aquests mateixos
interessos.



202. La manca de diàleg implica que
ningú, en els diferents sectors, no
està preocupat pel bé comú, sinó per
l'adquisició dels beneficis que atorga
el poder, o en el millor dels casos, per
imposar la seva forma de pensar.
Així les converses es convertiran en
meres negociacions perquè cadascú
pugui esgarrapar tot el poder i els
majors beneficis possibles, no en una
recerca conjunta que generi bé
comú. Els herois del futur seran els
que sàpiguen trencar aquesta lògica
malaltissa i decideixin sostenir amb
respecte una paraula carregada de
veritat, més enllà de les
conveniències personals. Déu vulgui
que aquests herois s'estiguin gestant
silenciosament en el cor de la nostra
societat.

Construir junts

203. L'autèntic diàleg social suposa la
capacitat de respectar el punt de
vista de l'altre acceptant la



possibilitat que contingui algunes
conviccions o interessos legítims. Des
de la seva identitat, l'altre té alguna
cosa a aportar, i és desitjable que
aprofundeixi i exposi la seva pròpia
posició perquè el debat públic sigui
més complet encara. És cert que
quan una persona o un grup és
coherent amb el que pensa,
s’adhereix fermament a valors i
conviccions i desenvolupa un
pensament, això d'una manera o
d'un altre beneficiarà la societat.
Però això només passa realment en
la mesura que aquest
desenvolupament es realitzi en
diàleg i obertura als altres. Perquè
«en un veritable esperit de diàleg
s'alimenta la capacitat de
comprendre el sentit del que l'altre
diu i fa, encara que un no pugui
assumir-ho com una convicció
pròpia. Així esdevé possible ser
sincers, no dissimular allò en què
creiem, sense deixar de dialogar, de
cercar punts de contacte, i sobretot



de treballar i comprometre’s
junts»197. La discussió pública, si
veritablement dóna espai a tots i no
manipula ni amaga informació, és un
permanent estímul que permet
assolir més adequadament la veritat,
o almenys expressar-la millor.
Impedeix que els diversos sectors
s'instal·lin còmodes i autosuficients
en la seva manera de veure les coses
i en els seus interessos limitats.
Pensem que «les diferències són
creatives, creen tensió i en la
resolució d'una tensió rau el progrés
de la humanitat»198.

Avui hi ha la convicció que, a més
dels desenvolupaments científics
especialitzats, és necessària la
comunicació entre disciplines, ja que
la realitat és una, encara que pugui
ser abordada des de diferents
perspectives i amb diferents
metodologies. No s'ha de defugir el
risc que un avenç científic sigui
considerat l'únic abordatge possible



per comprendre algun aspecte de la
vida, de la societat i del món. En
canvi, un investigador que avança
amb eficiència en la seva anàlisi, i
igualment està disposat a reconèixer
altres dimensions de la realitat que
ell investiga, gràcies a la feina
d'altres ciències i sabers, s'obre a
conèixer la realitat de manera més
íntegra i plena.

205. En aquest món globalitzat «els
mitjans de comunicació poden
ajudar a sentir-nos més propers els
uns dels altres, al fet que percebem
un renovat sentit d'unitat de la
família humana que ens impulsi a la
solidaritat i al compromís seriós per
una vida més digna per a tothom. [...]
Poden ajudar-nos en aquesta tasca,
especialment avui, quan les xarxes
de la comunicació humana han
assolit nivells de desenvolupament
inaudits. En particular, internet pot
oferir més possibilitats de trobament
i de solidaritat entre tots; i això és



una cosa bona, és un do de Déu»199.
Però cal verificar constantment que
les actuals formes de comunicació
ens orientin efectivament al
trobament generós, a la recerca
sincera de la veritat íntegra, al servei,
la proximitat amb els últims, a la
tasca de construir el bé comú. Al
mateix temps, com van ensenyar els
Bisbes d'Austràlia, «no podem
acceptar un món digital dissenyat
per explotar la nostra debilitat i
treure fora el pitjor de la gent»200.

El fonament dels consensos

206. El relativisme no és la solució.
Rere el vel d'una suposada
tolerància, acaba facilitant que els
valors morals siguin interpretats pels
poderosos segons les conveniències
de moment. Si en definitiva «no hi ha
veritats objectives ni principis sòlids,
fora de la satisfacció dels propis
projectes i de les necessitats
immediates [...] no podem pensar



que els projectes polítics o la força de
la llei seran suficients. [...] Quan és la
cultura la que es corromp i ja no es
reconeix alguna veritat objectiva o
uns principis universalment vàlids,
les lleis només s'entenen com a
imposicions arbitràries i com a
obstacles a evitar»201.

207. ¿És possible prestar atenció a la
veritat, buscar la veritat que respon a
la nostra realitat més fonda? Què és
la llei sense la convicció assolida
després d'un llarg camí de reflexió i
de saviesa, que cada ésser humà és
sagrat i inviolable? Perquè una
societat tingui futur cal que hi hagi
assumit un sentit respecte envers la
veritat de la dignitat humana, a la
qual ens sotmetem. Llavors no
s'evitarà matar ningú només per
evitar l'escarni social i el pes de la
llei, sinó per convicció. És una veritat
irrenunciable que reconeixem amb
la raó i acceptem amb la consciència.
Una societat és noble i respectable



també perquè cultiva la recerca de la
veritat i per la seva inclinació a les
veritats més fonamentals.

208. Cal acostumar-se a
desemmascarar les diverses maneres
de manipulació, desfiguració i
ocultació de la veritat en els àmbits
públics i privats. El que anomenem
"veritat" no és només la difusió de
fets que realitza el periodisme. És
abans de res la recerca dels
fonaments més sòlids que hi ha
darrere de les nostres opcions i
també de les nostres lleis. Això
suposa acceptar que la intel·ligència
humana pot anar més enllà de les
conveniències del moment i captar
algunes veritats que no canvien, que
eren veritat abans de nosaltres i ho
seran sempre. Indagant la naturalesa
humana, la raó descobreix valors
que són universals, perquè en
deriven.



209. Altrament, ¿no podria succeir
potser que els drets humans
fonamentals, avui considerats
infranquejables, siguin negats pels
poderosos de torn, després d'haver
aconseguit el "consens" d'una
població adormida i acovardida?
Tampoc no seria suficient un mer
consens entre els diferents pobles,
igualment manipulable. Ja tenim
proves de sobres de tot el bé que som
capaços de fer, però, al mateix temps,
hem de reconèixer la capacitat de
destrucció que hi ha en nosaltres.
L'individualisme indiferent i
despietat en què hem caigut, ¿no és
també resultat de la mandra per
buscar els valors més alts, que vagin
més enllà de les necessitats
circumstancials? Al relativisme se
suma el risc que el poderós o el més
hàbil acabi imposant una suposada
veritat. En canvi, «davant les normes
morals que prohibeixen el mal
intrínsec no hi ha privilegis ni
excepcions per a ningú. No hi ha cap



diferència entre ser l'amo del món o
l'últim dels miserables de la terra:
davant les exigències morals som tots
absolutament iguals»202.

210. El que ens passa avui, i ens
arrossega a una lògica perversa i
buida, és que hi ha una assimilació
de l'ètica i de la política a la física. No
existeixen el bé i el mal en si, sinó
només un càlcul d'avantatges i
desavantatges. El desplaçament de la
raó moral porta com a conseqüència
que el dret no pot referir-se a una
concepció fonamental de justícia,
sinó que es converteix en el mirall de
les idees dominants. Entrem aquí en
una degradació: anar "anivellant a la
baixa" per mitjà d'un consens
superficial i negociador. Així, en
definitiva, la lògica de la força
triomfa.



El consens i la veritat

211. En una societat pluralista, el
diàleg és el camí més adequat per
arribar a reconèixer allò que ha de
ser sempre afirmat i respectat, i que
està més enllà del consens
circumstancial. Parlem d'un diàleg
que necessita ser enriquit i il·luminat
per raons, per arguments racionals,
per varietat de perspectives, per
aportacions de diversos sabers i
punts de vista, i que no exclou la
convicció que és possible arribar a
algunes veritats elementals que s'han
i hauran de ser sempre sostingudes.
Acceptar que hi ha alguns valors
permanents, encara que no sempre
sigui fàcil reconèixer-los, atorga
solidesa i estabilitat a una ètica
social. Tot i que els hàgim reconegut i
assumit gràcies al diàleg i al consens,
veiem que aquests valors bàsics
estan més enllà de tot consens, els
reconeixem com a valors
transcendents als nostres contextos i



mai negociables. Podrà créixer la
nostra comprensió del seu significat i
abast –i en aquest sentit el consens és
una cosa dinàmica–, però en si
mateixos són apreciats com estables
pel seu sentit intrínsec.

212. Si alguna cosa és sempre
convenient per al bon funcionament
de la societat, no és perquè darrere
d'això hi ha una veritat permanent,
que la intel·ligència pot captar? En la
realitat mateixa de l'ésser humà i de
la societat, en la seva naturalesa
íntima, hi ha una sèrie d'estructures
bàsiques que sostenen el seu
desenvolupament i la seva
supervivència. D'allí deriven
determinades exigències que poden
ser descobertes gràcies al diàleg, si
bé no són estrictament fabricades pel
consens. El fet que certes normes
siguin indispensables per a la
mateixa vida social és un indici
extern que són alguna cosa bona en
si mateixa. Per tant, no cal



contraposar la conveniència social, el
consens i la realitat d'una veritat
objectiva. Totes tres poden unir-se
harmoniosament quan, a través del
diàleg, les persones tenen el coratge
d’anar fins a fons a una qüestió.

213. Si cal respectar en tota situació
la dignitat aliena, és perquè nosaltres
no inventem o suposem la dignitat
dels altres, sinó perquè hi ha
efectivament en ells un valor que
supera les coses materials i les
circumstàncies, i que exigeix que
se'ls tracti d'una altra manera. Que
tot ésser humà posseeix una dignitat
inalienable és una veritat que respon
a la naturalesa humana més enllà de
qualsevol canvi cultural. Per això
l'ésser humà té la mateixa dignitat
inviolable en qualsevol època de la
història i ningú no pot sentir-se
autoritzat per les circumstàncies a
negar aquesta convicció o no obrar
en conseqüència. La intel·ligència
pot llavors escrutar en la realitat de



les coses, a través de la reflexió, de
l'experiència i del diàleg, per
reconèixer en aquesta realitat que la
transcendeix la base de certes
exigències morals universals.

214. Als agnòstics, aquest fonament
podrà semblar suficient per atorgar
una ferma i estable validesa
universal als principis ètics bàsics i
no negociables, que pugui impedir
noves catàstrofes. Per als creients,
aquesta naturalesa humana, font de
principis ètics, ha estat creada per
Déu, qui, en definitiva, atorga un
fonament sòlid a aquests principis203.
Això no estableix un fixisme ètic ni
dóna lloc a la imposició d'algun
sistema moral, ja que els principis
morals elementals i universalment
vàlids poden donar lloc a diverses
normatives pràctiques. Per això
queda sempre un lloc per al diàleg.



Una nova cultura

215. «La vida és l'art del trobament,
tot i que hi hagi tant desencontre per
la vida»204. Reiterades vegades he
convidat a desenvolupar una cultura
de la reunió, que vagi més enllà de
les dialèctiques que s'enfronten. És
un estil de vida tendent a conformar
aquest poliedre que té moltes facetes,
moltíssims costats, però tots formant
una unitat carregada de matisos, ja
que «el tot és superior a la part»205. El
poliedre representa una societat on
les diferències conviuen
complementant, enriquint i
il·luminant-se recíprocament, encara
que això impliqui discussions i
prevencions. Perquè de tots es pot
aprendre alguna cosa, ningú no és
inservible, ningú no és prescindible.
Això implica incloure a les perifèries.
Qui hi viu té un altre punt de vista,
veu aspectes de la realitat que no es
reconeixen des dels centres de poder



on es prenen les decisions més
determinants.

El trobament fet cultura

216. La paraula "cultura" indica
alguna cosa que ha penetrat en el
poble, en les seves conviccions més
entranyables i en el seu estil de vida.
Si parlem d'una "cultura" al poble,
això és més que una idea o una
abstracció. Inclou les ganes,
l'entusiasme i finalment una manera
de viure que caracteritza aquest
conjunt humà. Llavors, parlar de
"cultura del trobament" vol dir que
com a poble ens apassiona intentar
trobar-nos, buscar punts de contacte,
estendre ponts, projectar una cosa
que inclogui tothom. Això s'ha
convertit en desig i en estil de vida.
El subjecte d'aquesta cultura és el
poble, no un sector de la societat que
busca pacificar la resta amb recursos
professionals i mediàtics.



217. La pau social és treballosa,
artesanal. Seria més fàcil contenir les
llibertats i les diferències amb una
mica d'astúcia i de recursos. Però
aquesta pau seria superficial i fràgil,
no el fruit d'una cultura del
trobament que la sostingui. Integrar
els diferents és molt més difícil i lent,
encara que és la garantia d'una pau
real i sòlida. Això no s'aconsegueix
agrupant només els purs, perquè «tot
i que les persones que puguin ser
qüestionades pels seus errors, tenen
alguna cosa a aportar que no s'ha de
perdre»206. Tampoc no consisteix en
una pau que sorgeix fent callar les
reivindicacions socials o evitant que
facin soroll, ja que no és «un consens
d'escriptori o una efímera pau per a
una minoria feliç»207. El que val és
generar processos de trobament,
processos que construeixin un poble
que sap recollir les diferències.
Armem als nostres fills amb les
armes del diàleg! Ensenyem-los la
bona batalla del trobament!



El gust de reconèixer l'altre

218. Això implica l'hàbit de
reconèixer a l'altre el dret de ser ell
mateix i de ser diferent. A partir
d'aquest reconeixement fet cultura
esdevé possible la gestació d'un pacte
social. Sense aquest reconeixement
sorgeixen maneres subtils de cercar
que l'altre perdi tot significat, que es
torni irrellevant, que no es reconegui
cap valor a la societat. Darrere del
rebuig de determinades formes
visibles de violència, sol amagar una
altra violència més solapada: la dels
qui menyspreen el qui és diferent,
sobretot quan els seus reclams
perjudiquen d'alguna manera els
propis interessos.

219. Quan un sector de la societat
pretén gaudir de tot el que ofereix el
món, com si els pobres no existissin,
això en algun moment té les seves
conseqüències. Ignorar l'existència i
els drets dels altres, tard o d'hora



provoca alguna forma de violència,
moltes vegades inesperada. Els
somnis de la llibertat, la igualtat i la
fraternitat poden quedar al nivell de
les meres formalitats, perquè no són
efectivament per a tothom. Per tant,
no es tracta només de cercar un
trobament entre els qui tenen
diverses formes de poder econòmic,
polític o acadèmic. Un trobament
social real posa en veritable diàleg
les grans formes culturals que
representen la majoria de la
població. Sovint les bones propostes
no són assumides pels sectors més
empobrits perquè es presenten amb
un revestiment cultural que no és el
d'ells i amb el qual no poden sentir-
se identificats. Per tant, un pacte
social realista i inclusiu ha de ser
també un "pacte cultural", que
respecti i assumeixi les diverses
cosmovisions, cultures o estils de
vida que coexisteixen en la societat.



220. Per exemple, els pobles
originaris no estan en contra del
progrés, si bé tenen una idea de
progrés diferent, moltes vegades més
humanista que la de la cultura
moderna dels pobles desenvolupats.
No és una cultura orientada al
benefici dels qui tenen poder, dels
qui necessiten crear una mena de
paradís etern a la terra. La
intolerància i el menyspreu davant
les cultures populars indígenes és
una veritable forma de violència,
pròpia dels "eticistes" sense bondat
que viuen jutjant els altres. Però cap
canvi autèntic, profund i estable no
és possible si no es realitza a partir
de les diverses cultures,
principalment dels pobres. Un pacte
cultural suposa renunciar a entendre
la identitat d'un lloc de manera
monolítica, i exigeix respectar la
diversitat oferint camins de
promoció i d'integració social.



221. Aquest pacte també implica
acceptar la possibilitat de cedir
alguna cosa pel bé comú. Ningú no
podrà tenir tota la veritat ni satisfer
la totalitat dels seus desitjos, perquè
aquesta pretensió portaria a voler
destruir l'altre negant-li els seus
drets. La recerca d'una falsa
tolerància ha de cedir pas al realisme
dialogant, del qui creu que ha de ser
fidel als seus principis, però
reconeixent que l'altre també té el
dret de tractar de ser fidel als seus.
És l'autèntic reconeixement de l'altre,
que només l'amor fa possible, i que
significa col·locar-se al lloc de l'altre
per descobrir què hi ha d'autèntic, o
almenys de comprensible, enmig de
les seves motivacions i interessos.

Recuperar l'amabilitat

222. L'individualisme consumista
provoca molts atropellaments. Els
altres es converteixen en mers
obstacles per a la pròpia



tranquil·litat plaent. Llavors se'ls
acaba tractant com molèsties i
l'agressivitat creix. Això s'accentua i
arriba a nivells exasperants en
èpoques de crisi, en situacions
catastròfiques, en moments difícils
on surt a plena llum l'esperit del
"campi qui pugui". No obstant això,
encara és possible optar pel cultiu de
l'amabilitat. Hi ha persones que ho
fan i esdevenen estrelles enmig de la
foscor.

223. Sant Pau esmentava un fruit de
l'Esperit Sant amb la paraula grega 
khrestótes (Ga 5,22), que expressa un
estat d'ànim que no és aspre, rude,
dur, sinó afable, suau, que sosté i
conforta. La persona que té aquesta
qualitat ajuda els altres a fer que la
seva existència sigui més suportable,
sobretot quan carreguen amb el pes
dels seus problemes, urgències i
angoixes. És una manera de tractar
els altres que es manifesta de
diverses formes: com amabilitat en el



tracte, com una cura per no ferir
amb les paraules o gestos, com un
intent d'alleujar el pes dels altres.
Implica «dir paraules de coratge, que
reconforten, que enforteixen, que
consolen, que estimulen», en lloc de
«paraules que humilien, que
entristeixen, que irriten, que
menyspreen»208.

224. L'amabilitat és un alliberament
de la crueltat que de vegades penetra
les relacions humanes, de l'ansietat
que no ens deixa pensar en els altres,
de la urgència distreta que ignora
que els altres també tenen dret a ser
feliços. Avui no sol haver-hi ni temps
ni energies disponibles per aturar-se
a tractar bé els altres, a dir "si us
plau", "perdó", "gràcies". Però de tant
en tant apareix el miracle d'una
persona amable, que deixa de banda
les seves ansietats i urgències per
prestar atenció, per regalar un
somriure, per dir una paraula que
estimuli, per possibilitar un espai



d'escolta enmig de tanta indiferència.
Aquest esforç, viscut cada dia, és
capaç de crear aquesta convivència
sana que venç les incomprensions i
prevé els conflictes. El cultiu de
l'amabilitat no és un detall menor ni
una actitud superficial o burgesa. Ja
que suposa valoració i respecte, quan
es fa cultura en una societat
transfigura profundament l'estil de
vida, les relacions socials, la manera
de debatre i de confrontar idees.
Facilita la recerca de consensos i
obre camins on l'exasperació
destrueix tots els ponts.

Capítol setè 

CAMINS DE RETROBAMENT

225. En molts llocs del món calen
camins de pau que duguin a
cicatritzar les ferides, es necessiten
artesans de pau disposats a generar
processos de guarició i de
retrobament amb enginy i audàcia.



Recomençar des de la veritat

226. Retrobament no vol dir tornar a
un moment anterior als conflictes.
Amb el temps tots hem canviat. El
dolor i els enfrontaments ens han
transformat. A més, ja no hi ha lloc
per a diplomàcies buides, per a
dissimular, per a dobles discursos,
per a ocultaments, per a bones
maneres que amaguen la realitat. Els
que han estat durament enfrontats
conversen des de la veritat, clara i
nua. Els cal aprendre a conrear una
memòria penitencial, capaç
d'assumir el passat per alliberar el
futur de les pròpies insatisfaccions,
confusions o projeccions. Només des
de la veritat històrica dels fets
podran fer l'esforç perseverant i llarg
de comprendre mútuament i
d'intentar una nova síntesi per al bé
de tots. La realitat és que «el procés
de pau és un compromís constant en
el temps. És un treball pacient de
recerca de la veritat i de la justícia,



que honora la memòria de les
víctimes i que obre, pas rere pas, a
una esperança comuna, més forta
que la venjança»209. Com van afirmar
els Bisbes de Congo respecte a un
conflicte que es repeteix, «els acords
de pau en els papers mai no seran
suficients. Caldrà anar més lluny,
integrant l'exigència de veritat sobre
els orígens d'aquesta crisi recurrent.
El poble té el dret de saber què va
passar»210.

227. En efecte, «la veritat és una
companya inseparable de la justícia i
de la misericòrdia. Les tres juntes
són essencials per construir la pau i,
d'altra banda, cadascuna d'elles
impedeix que les altres siguin
alterades. [...] La veritat, de fet, no ha
de conduir a la venjança, sinó més
aviat a la reconciliació i al perdó.
Veritat és explicar a les famílies
esquinçades pel dolor el que ha
passat amb els seus parents
desapareguts. Veritat és confessar



què va passar amb els menors d'edat
reclutats pels actors violents. Veritat
és reconèixer el dolor de les dones
víctimes de violència i d'abusos. [...]
Cada violència comesa contra un
ésser humà és una ferida en la carn
de la humanitat; cada mort violenta
ens disminueix com a persones. [...]
La violència engendra violència, l'odi
engendra més odi, i la mort més
mort. Hem de trencar aquesta
cadena que apareix ineluctable»211.

L'arquitectura i l'artesania de
la pau

228. El camí cap a la pau no implica
homogeneïtzar la societat, però sí
que ens permet treballar junts. Pot
unir moltes persones darrere de
recerques comunes on totes hi
guanyen. Davant d'un determinat
objectiu comú, es podran aportar
diferents propostes tècniques,
diferents experiències, i treballar pel
bé comú. Cal tractar d'identificar bé



els problemes que travessa una
societat per acceptar que hi ha
diferents maneres de mirar les
dificultats i de resoldre-les. El camí
cap a una millor convivència implica
sempre reconèixer la possibilitat que
l'altre aporti una perspectiva
legítima, almenys en part, alguna
cosa que pugui ser rescatat, tot i que
s'hagi equivocat o hagi actuat
malament. Perquè «mai no s'ha de
encasellar l'altre pel que va poder dir
o fer, sinó que ha de ser considerat
per la promesa que porta dins
d'ell»212, promesa que deixa sempre
una escletxa d'esperança.

229. Com van ensenyar els Bisbes de
Sud-àfrica, la veritable reconciliació
s'aconsegueix de manera proactiva,
«formant una nova societat basada
en el servei als altres, més que en el
desig de dominar; una societat
basada a compartir amb altres el que
un posseeix, més que en la lluita
egoista de cada un per la major



riquesa possible; una societat en la
qual el valor d'estar junts com a
éssers humans és definitivament més
important que qualsevol grup
menor, sigui aquest la família, la
nació, la raça o la cultura»213. Els
Bisbes de Corea de Sud van
assenyalar que una veritable pau
«només es pot aconseguir quan
lluitem per la justícia a través del
diàleg, cercant la reconciliació i el
desenvolupament mutu»214.

230. L'esforç dur per superar el que
ens divideix sense perdre la identitat
de cadascú, suposa que en tots
romangui viu un bàsic sentiment de
pertinença. Perquè «la nostra
societat guanya quan cada persona,
cada grup social, se sent
veritablement de casa. En una
família, els pares, els avis, els fills són
de casa; cap està exclòs. Si un té una
dificultat, fins i tot greu, encara que
“se l’hagi buscat”, els altres l’ajuden,
li donen suport; el seu dolor és de



tots. [...] En les famílies tots
contribueixen al projecte comú, tots
treballen pel bé comú, però sense
anul·lar a l'individu; al contrari, el
sostenen, el promouen. Es barallen,
però hi ha una cosa que no es mou:
aquest lligam familiar. Les baralles
de família són reconciliacions
després. Les alegries i les penes de
cadascun són assumides per tots.
Això sí que és ser família! Si
poguéssim aconseguir veure
l'oponent polític o el veí de casa amb
els mateixos ulls que als fills, esposes,
marits, pares o mares, que bonic
seria! Estimem la nostra societat o
continua essent quelcom llunyà,
quelcom anònim, que no ens
involucra, no ens pertoca, no ens
compromet?»215.

231. Moltes vegades és molt necessari
negociar i així desenvolupar vies
concrets per a la pau. Però els
processos efectius d'una pau
duradora són abans de res



transformacions artesanals obrades
pels pobles, on cada ésser humà pot
ser un ferment eficaç amb el seu estil
de vida quotidiana. Les grans
transformacions no són fabricades
en escriptoris o despatxos. Llavors
«cada un juga un paper fonamental
en un únic projecte creador, per
escriure una nova pàgina de la
història, una pàgina plena
d'esperança, plena de pau, plena de
reconciliació»216. Hi ha una
"arquitectura" de la pau, on
intervenen les diverses institucions
de la societat, cadascuna des de la
seva competència, però hi ha també
una "artesania" de la pau que ens
involucra a tots. A partir de diversos
processos de pau que es van
desenvolupar en diferents llocs del
món «hem après que aquests camins
de pacificació, de primacia de la raó
sobre la venjança, de delicada
harmonia entre la política i el dret,
no poden obviar els processos de la
gent. No s'assoleixen amb el disseny



de marcs normatius i arranjaments
institucionals entre grups polítics o
econòmics de bona voluntat. [...] A
més, sempre és ric incorporar en els
nostres processos de pau
l'experiència de sectors que, en
moltes ocasions, han estat
invisibilitzats, perquè siguin
precisament les comunitats que
dissenyin els processos de memòria
col·lectiva»217.

232. No hi ha punt final a la
construcció de la pau social d'un
país, sinó que és «una tasca que no
dóna treva i que exigeix el
compromís de tots. Treball que ens
demana no decaure en l'esforç per
construir la unitat de la nació i,
malgrat els obstacles, diferències i
diferents enfocaments sobre la
manera d'aconseguir la convivència
pacífica, persistir en la lluita per
afavorir la cultura del trobament,
que exigeix col·locar en el centre de
tota acció política, social i econòmica,



a la persona humana, la seva
altíssima dignitat, i el respecte pel bé
comú. Que aquest esforç ens faci
fugir de tota temptació de venjança i
recerca d'interessos només
particulars i a curt termini»218. Les
manifestacions públiques violentes,
d'un costat o d'un altre, no ajuden a
trobar camins de sortida. Sobretot
perquè, com bé han assenyalat els
Bisbes de Colòmbia, quan
s’encoratgen «mobilitzacions
ciutadanes no sempre apareixen
clars els seus orígens i objectius, hi
ha certes formes de manipulació
política i s'han percebut apropiacions
a favor d'interessos particulars»219.

Sobretot amb els últims

233. La promoció de l'amistat social
no implica solament l'apropament
entre grups socials distanciats a
partir d'algun període conflictiu de la
història, sinó també la recerca d'un
retrobament amb els sectors més



empobrits i vulnerables. La pau «no
sols és absència de guerra sinó el
compromís incansable –especialment
d'aquells que ocupem un càrrec de
més àmplia responsabilitat– de
reconèixer, garantir i reconstruir
concretament la dignitat tantes
vegades oblidada o ignorada de
germans nostres, perquè puguin
sentir-se els principals protagonistes
de la destinació de la seva nació»220.

234. Sovint s'ha ofès els últims de la
societat amb generalitzacions
injustes. Si de vegades els més pobres
i els exclosos reaccionen amb
actituds que semblen antisocials, és
important entendre que moltes
vegades aquestes reaccions tenen a
veure amb una història de
menyspreu i de manca d'inclusió
social. Com van ensenyar els Bisbes
llatinoamericans, «només la
proximitat que ens fa amics ens
permet apreciar profundament els
valors dels pobres d'avui, els seus



legítims anhels i la seva manera
pròpia de viure la fe. L'opció pels
pobres ha de conduir a l'amistat amb
els pobres»221.

235. Els que pretenen pacificar una
societat no han d'oblidar que la
iniquitat i la manca d'un
desenvolupament humà integral no
permeten generar pau. En efecte,
«sense igualtat d'oportunitats, les
diverses formes d'agressió i de
guerra trobaran un brou de cultiu
que tard o d'hora provocarà la seva
explosió. Quan la societat –local,
nacional o mundial– abandona a la
perifèria una part de si mateixa, no
hi haurà programes polítics ni
recursos policials o d'intel·ligència
que puguin assegurar
indefinidament la tranquil·litat»222. Si
cal tornar a començar, sempre serà
des dels últims.



El valor i el sentit del perdó

236. Alguns prefereixen no parlar de
reconciliació perquè entenen que el
conflicte, la violència i les ruptures
són part del funcionament normal
d'una societat. De fet, en qualsevol
grup humà hi ha lluites de poder més
o menys subtils entre diferents
sectors. Altres sostenen que donar
lloc al perdó és cedir el propi espai
perquè altres dominin la situació.
Per això, consideren que és millor
mantenir un joc de poder que
permeti sostenir un equilibri de
forces entre els diferents grups.
Altres creuen que la reconciliació és
cosa de febles, que no són capaços
d'un diàleg fins al fons, i per això
opten per escapar dels problemes
dissimulant les injustícies. Incapaços
d'enfrontar els problemes, trien una
pau aparent.



El conflicte inevitable

237. El perdó i la reconciliació són
temes fortament accentuats en el
cristianisme i, de diverses formes, en
altres religions. El risc rau a no
comprendre adequadament les
conviccions creients i presentar-les
de tal manera que acabin alimentant
el fatalisme, la inèrcia o la injustícia,
o d'altra banda la intolerància i la
violència.

238. Jesucrist mai no va convidar a
fomentar la violència o la
intolerància. Ell mateix condemnava
obertament l'ús de la força per
imposar-se als altres: «Ja sabeu que
els governants de les nacions les
dominen com si en fossin amos i que
els grans personatges les mantenen
sota el seu poder. Però entre
vosaltres no ha de ser pas així» (Mt
20,25-26). D'altra banda, l'Evangeli
demana perdonar «setanta vegades
set» (Mt 18,22) i posa l'exemple del



servidor despietat, que va ser
perdonat però que al seu torn no va
ser capaç de perdonar els altres (cf. 
Mt 18,23-35).

239. Si llegim altres textos del Nou
Testament, podem advertir que de fet
les comunitats primitives, immerses
en un món pagà desbordat de
corrupció i desviacions, vivien un
sentit de paciència, tolerància,
comprensió. Alguns textos són molt
clars sobre aquest punt: conviden a
reprendre els adversaris amb dolçor
(cf. 2Tm 2,25). O exhorten: «Que no
insultin ningú ni es fiquin en
baralles, que siguin gent de bon
tracte i donin proves de la més gran
dolcesa amb tothom. En altre temps,
també nosaltres érem insensats» (Tt
3,2-3). El llibre dels Fets dels Apòstols
afirma que els deixebles, perseguits
per algunes autoritats, «gaudien de
l'estima de tot el poble» (2,47; cf.
4,21.33; 5,13).



240. Amb tot, quan reflexionem
sobre el perdó, sobre la pau i sobre la
concòrdia social, ens trobem amb
una expressió de Jesucrist que ens
sorprèn: «No us penseu que hagi
vingut a portar la pau a la terra. No
he vingut a portar la pau, sinó
l’espasa. He vingut a separar el fill
del pare, la filla de la mare, la nora
de la sogra. Els enemics de cadascú
seran la gent de casa seva» (Mt
10,34-36). És important situar-la en el
context del capítol on està inserida.
Allà queda clar que el tema de què
s'està parlant és el de la fidelitat a la
pròpia opció, sense avergonyir-se,
encara que això comporti
contrarietats, encara que els éssers
estimats s'oposin a aquesta opció. Per
tant, aquestes paraules no conviden
a cercar conflictes, sinó simplement a
suportar el conflicte inevitable,
perquè el respecte humà no porti a
faltar a la fidelitat a favor d'una
suposada pau familiar o social. Sant
Joan Pau II ha dit que l'Església «no



pretén condemnar totes i cadascuna
de les formes de conflictivitat social.
L'Església sap molt bé que, al llarg de
la història, els conflictes d’interessos
entre diversos grups socials
sorgeixen inevitablement i que
enfront d’ells el cristià sovint ha de
prendre posició amb decisió i
coherència»223.

Les lluites legítimes i el perdó

241. No es tracta de proposar un
perdó renunciant als propis drets
davant d'un poderós corrupte,
davant d'un criminal o davant algú
que degrada la nostra dignitat. Som
cridats a estimar tothom, sense
excepció, però estimar un opressor
no és consentir que continuï essent
així; tampoc no és fer-li pensar que el
que ell fa és acceptable. En canvi, la
forma bona d’estimar-lo és buscar de
diferents maneres que deixi
d'oprimir, és llevar-li aquest poder
que no sap utilitzar i que el desfigura



com a ésser humà. Perdonar no vol
dir permetre que continuïn trepitjant
la pròpia dignitat i la dels altres, o
deixar que un criminal continuï fent
mal. Qui pateix la injustícia ha de
defensar amb força els seus drets i
els de la seva família precisament
perquè ha de preservar la dignitat
que se li ha donat, una dignitat que
Déu estima. Si un delinqüent m'ha fet
mal a mi o a un ésser estimat, ningú
no em prohibeix que exigeixi justícia
i que em preocupi perquè aquesta
persona –o qualsevol altra– no torni
a fer-me mal ni faci el mateix mal als
altres. Correspon que ho faci, i el
perdó no solament no anul·la
aquesta necessitat sinó que la
reclama.

242. El que compta és no fer-ho per
alimentar una ira que fa mal a
l'ànima personal i a l'ànima del
nostre poble, o per una necessitat
malaltissa de destruir l'altre que
desencadena una carrera de



venjança. Ningú no aconsegueix la
pau interior ni es reconcilia amb la
vida d'aquesta manera. La veritat és
que «cap família, cap grup de veïns o
una ètnia, menys un país, no té futur
si el motor que els uneix, convoca i
tapa les diferències és la venjança i
l'odi. No podem posar-nos d'acord i
unir-nos per venjar-nos, per fer al
qui ha estat violent el mateix que ell
ens ha fet, per planificar ocasions de
revenja sota formats aparentment
legals»224. Així no es guanya res i a la
llarga es perd tot.

243. És cert que «no és tasca fàcil
superar l'amarg llegat d'injustícies,
hostilitat i desconfiança que el
conflicte ha deixat. Això només es
pot aconseguir vencent el mal amb el
bé (cf. Rm 12,21) i mitjançant el
cultiu de les virtuts que afavoreixen
la reconciliació, la solidaritat i la
pau»225. D'aquesta manera, «qui
conrea la bondat en el seu interior
rep a canvi una consciència



tranquil·la, una alegria profunda fins
i tot enmig de les dificultats i de les
incomprensions. Àdhuc davant les
ofenses rebudes, la bondat no és
feblesa, sinó autèntica força, capaç
de renunciar a la venjança»226. Cal
reconèixer en la pròpia vida que
«també aquest dur judici que tinc en
el meu cor contra el meu germà o la
meva germana, aquesta ferida no
curada, aquest mal no perdonat,
aquesta rancúnia que només em farà
mal, és un tros de guerra que porto
dins, és un foc al cor, que cal apagar
perquè no es converteixi en un
incendi»227.

La veritable superació

244. Quan els conflictes no es resolen
sinó que s'amaguen o s'enterren en el
passat, hi ha silencis que poden
significar tornar-se còmplices de
greus errors i pecats. Però la
veritable reconciliació no s'escapa
del conflicte sinó que s'aconsegueix 



en el conflicte, superant-lo a través
del diàleg i de la negociació
transparent, sincera i pacient. La
lluita entre diversos sectors «sempre
que s'abstingui d’enemistats i d'odi
mutu, insensiblement esdevé una
honesta discussió, fundada en l'amor
a la justícia»228.

245. Moltes vegades he proposat «un
principi que és indispensable per
construir l'amistat social: la unitat és
superior al conflicte. [...] No és
apostar per un sincretisme ni per
l'absorció de l'un en l'altre, sinó per
la resolució en un pla superior que
conserva en si les virtualitats
valuoses de les polaritats en
pugna»229. Sabem prou que «cada
vegada que les persones i les
comunitats aprenem a apuntar més
alt de nosaltres mateixos i dels
nostres interessos particulars, la
comprensió i el compromís mutu es
transformen [...] en un àmbit on els
conflictes, les tensions i fins i tot els



que es podrien haver considerat
oposats en el passat, poden arribar a
una unitat multiforme que engendra
nova vida»230.

La memòria

246. Al qui ha patit molt de manera
injusta i cruel, no se li ha d'exigir una
mena de "perdó social". La
reconciliació és un fet personal, i
ningú no pot imposar-la al conjunt
d'una societat, tot i que hagi de
promoure-la. En l'àmbit estrictament
personal, amb una decisió lliure i
generosa, algú pot renunciar a exigir
un càstig (cf. Mt 5,44-46), encara que
la societat i la seva justícia
legítimament el busquin. Però no és
possible decretar una "reconciliació
general", pretenent tancar per decret
les ferides o cobrir les injustícies
amb un mantell d'oblit. Qui es pot
arrogar el dret de perdonar en nom
dels altres? És commovedor veure la
capacitat de perdó d'algunes



persones que han sabut anar més
enllà del dany sofert, però també és
humà comprendre els qui no poden
fer-ho. En tot cas, el que mai no s'ha
de proposar és l'oblit.

247. La Xoà no ha de ser oblidada. És
el «símbol de fins on pot arribar la
maldat de l'home quan, alimentada
per falses ideologies, s'oblida de la
dignitat fonamental de la persona,
que mereix respecte absolut
independentment de la vila a què
pertanyi o la religió que professi»231.
En recordar-la, no puc deixar de
repetir aquesta pregària: «Recordeu-
vos de nosaltres en la vostra
misericòrdia. Doneu-nos la gràcia de
avergonyir-nos del que, com a
homes, hem estat capaços de fer, de
avergonyir-nos d'aquesta màxima
idolatria, d'haver menyspreat i
destruït la nostra carn, aquesta carn
que vos vau modelar del fang, que
vós heu vivificat amb el vostre alè de
vida. Mai més, Senyor, mai més!»232.



248. No s'han d'oblidar els
bombardejos atòmics a Hiroshima i
Nagasaki. Un cop més «faig memòria
aquí de totes les víctimes, m'inclino
davant la força i la dignitat d'aquells
que, havent sobreviscut a aquells
primers moments, han suportat en
els seus cossos durant molts anys els
sofriments més aguts i, en les seves
ments, els gèrmens de la mort que
continuaven consumint la seva
energia vital. [...] No podem
permetre que les actuals i noves
generacions perdin la memòria del
que va passar, aquella memòria que
és garant i estímul per construir un
futur més just i més fratern»233.
Tampoc no s'han d'oblidar les
persecucions, el tràfic d'esclaus i les
matances ètniques que van ocórrer i
ocorren en diversos països, i tants
altres fets històrics que ens
avergonyeixen de ser humans. Han
de ser recordats sempre, una i altra
vegada, sense cansar-nos ni
anestesiar-nos.



249. És fàcil avui caure en la
temptació de girar pàgina dient que
ja fa molt de temps que va succeir i
que cal mirar cap endavant. No, per
Déu! Mai no s'avança sense memòria,
no s’evoluciona sense una memòria
íntegra i lluminosa. Necessitem
mantenir «viva la flama de la
consciència col·lectiva, donant
testimoniatge a les generacions
futures l'horror del que va passar»
que «desperta i preserva d'aquesta
manera el record de les víctimes,
perquè la consciència humana
s'enforteixi cada vegada més contra
tot desig de dominació i
destrucció»234. Ho necessiten les
mateixes víctimes –persones, grups
socials o nacions– per no cedir a la
lògica que porta a justificar les
represàlies i qualsevol tipus de
violència en nom de l'enorme mal
que han patit. Per això, no em
refereixo només a la memòria dels
horrors, sinó també al record dels
qui, enmig d'un context enverinat i



corrupte van ser capaços de
recuperar la dignitat i amb petits o
grans gestos van optar per la
solidaritat, el perdó, la fraternitat. És
molt sa fer memòria del bé.

Perdó sense oblits

250. El perdó no implica oblit. Diem
més aviat que, quan hi ha quelcom
que de cap manera no pot ser negat,
relativitzat o dissimulat, tanmateix
podem perdonar. Quan hi ha alguna
cosa que mai no ha de ser tolerada,
justificada o excusada, tanmateix
podem perdonar. Quan hi ha alguna
cosa que per cap raó no hem de
permetre oblidar, tanmateix podem
perdonar. El perdó lliure i sincer és
una grandesa que reflecteix la
immensitat del perdó diví. Si el perdó
és gratuït, llavors pot perdonar fins i
tot el qui es resisteix al penediment i
és incapaç de demanar perdó.



251. Els qui perdonen de veritat no
s'obliden, però renuncien a ser
posseïts per aquesta mateixa força
destructiva que els ha perjudicat.
Trenquen el cercle viciós, frenen
l'avanç de les forces de la destrucció.
Decideixen no continuar inoculant a
la societat l'energia de la venjança
que tard o d'hora acaba recaient un
cop més sobre ells mateixos. Perquè
la venjança mai no sadolla
veritablement la insatisfacció de les
víctimes. Hi ha crims tan horribles i
cruels, que, fer patir el qui els va
cometre, no serveix per sentir que
s'ha reparat el dany; ni tan sols n'hi
hauria prou amb matar el criminal,
ni es podrien trobar tortures que
s'equiparin el que va poder haver
patit la víctima. La venjança no resol
res.

252. Tampoc no estem parlant
d'impunitat. Però la justícia només es
busca adequadament per amor a la
justícia mateixa, per respecte a les



víctimes, per prevenir nous crims i
amb vista a preservar el bé comú, no
com una suposada descàrrega de la
pròpia ira. El perdó és precisament el
que permet buscar la justícia sense
caure en el cercle viciós de la
venjança ni en la injustícia de l'oblit.

253. Quan hi ha hagut injustícies
mútues, cal reconèixer amb claredat
que poden no haver tingut la
mateixa gravetat o que no siguin
comparables. La violència exercida
des de les estructures i el poder de
l'Estat no està en el mateix nivell de
la violència de grups particulars. De
totes maneres, no es pot pretendre
que només es recordin els sofriments
injustos d'una sola de les parts. Com
van ensenyar els Bisbes de Croàcia,
«nosaltres devem a tota víctima
innocent el mateix respecte. No hi
pot haver aquí diferències racials,
confessionals, nacionals o
polítiques»235.



254. Demano a Déu «que prepari els
nostres cors al trobament amb els
germans més enllà de les diferències
d'idees, llengua, cultura, religió; que
ungeixi tot el nostre ésser amb l'oli
de la misericòrdia que cura les
ferides dels errors, de les
incomprensions, de les controvèrsies;
la gràcia d'enviar-nos, amb humilitat
i mansuetud, als camins, arriscats
però fecunds, de la recerca de la
pau»236.

La guerra i la pena de mort

255. Hi ha dues situacions extremes
que poden arribar a presentar-se
com solucions en circumstàncies
particularment dramàtiques, sense
advertir que són falses respostes, que
no resolen els problemes que
pretenen superar i que en definitiva
no fan més que afegir nous factors de
destrucció en el teixit de la societat
nacional i universal. Es tracta de la
guerra i de la pena de mort.



La injustícia de la guerra

256. « El qui forja el mal és falsari, el
qui aconsella pau en treu goig» (Pr
12,20). No obstant això hi ha qui
busca solucions en la guerra, que
sovint «es nodreix de la perversió de
les relacions, d'ambicions
hegemòniques, d'abusos de poder, de
la por a l'altre i a la diferència vista
com un obstacle»237. La guerra no és
un fantasma del passat, sinó que s'ha
convertit en una amenaça constant.
El món està trobant cada vegada més
dificultat en el lent camí de la pau
que havia emprès i que començava a
donar alguns fruits.

257. Ja que s'estan creant novament
les condicions per a la proliferació de
guerres, recordo que «la guerra és la
negació de tots els drets i una
dramàtica agressió a l'ambient. Si es
vol un veritable desenvolupament
humà integral per a tothom, s'ha de
continuar incansablement amb la



tasca d'evitar la guerra entre les
nacions i els pobles.

Amb aquesta finalitat cal assegurar
el domini incontestat del dret i
l'infatigable recurs a la negociació,
als bons oficis i a l'arbitratge, com
proposa la Carta de les Nacions
Unides, veritable norma jurídica
fonamental»238. Vull destacar que els
75 anys de les Nacions Unides i
l'experiència dels primers 20 anys
d'aquest mil·lenni, mostren que la
plena aplicació de les normes
internacionals és realment eficaç, i
que el seu incompliment és nociu. La 
Carta de les Nacions Unides,
respectada i aplicada amb
transparència i sinceritat, és un punt
de referència obligatori de justícia i
un vehicle de pau. Però això suposa
no disfressar intencions espúries ni
col·locar els interessos particulars
d'un país o grup per sobre de bé
comú mundial. Si la norma és
considerada un instrument al qual



s'acudeix quan resulta favorable i
que s’eludeix quan no ho és, es
desencadenen forces incontrolables
que fan un gran mal a les societats,
als més febles, a la fraternitat, a
l'entorn i als béns culturals, amb
pèrdues irrecuperables per a la
comunitat global.

258. Així és com fàcilment s'opta per
la guerra darrere de tot tipus
d'excuses suposadament
humanitàries, defensives o
preventives, acudint fins i tot a la
manipulació de la informació. De fet,
en les últimes dècades totes les
guerres han estat pretesament
"justificades". El Catecisme de
l'Església Catòlica parla de la
possibilitat d'una legítima defensa
mitjançant la força militar, que
suposa demostrar que es donin
algunes «condicions estrictes de
legitimitat moral»239. Però fàcilment
es cau en una interpretació massa
àmplia d'aquest possible dret. Així es

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html


volen justificar indegudament tot
d’atacs "preventius" o accions
bèl·liques que fàcilment comporten
«mals i desordres més greus que el
mal que es pretén eliminar»240. La
qüestió és que, a partir del
desenvolupament de les armes
nuclears, químiques i biològiques, i
de les enormes i creixents
possibilitats que brinden les noves
tecnologies, es va donar a la guerra
un poder destructiu fora de control
que afecta molts civils innocents. És
veritat que «mai la humanitat no
havia tingut tant poder sobre ella
mateixa i res no garanteix que el farà
servir bé»241. Llavors ja no podem
pensar en la guerra com a solució,
perquè els riscos probablement
sempre seran superiors a la
hipotètica utilitat que se li atribueixi.
Davant d'aquesta realitat, avui és
molt difícil sostenir els criteris
racionals madurats en altres segles
per parlar d'una possible "guerra
justa". Mai més la guerra!242



259. És important afegir que, amb el
desenvolupament de la globalització,
el que pot aparèixer com una solució
immediata o pràctica per a un lloc de
la terra, deslliga una cadena de
factors violents moltes vegades
subterranis que acaba afectant tot el
planeta i obrint camí a noves i pitjors
guerres futures. En el nostre món ja
no hi ha només "trossos" de guerra
en un país o en un altre, sinó que es
viu una "guerra mundial a trossos",
perquè els destins dels països estan
fortament connectats entre ells a
l'escenari mundial.

260. Com deia sant Joan XXIII,
«resulta un absurd sostenir que la
guerra és un mitjà apte per
rescabalar el dret violat»243. Ho
afirmava en un període de forta
tensió internacional, i així va
expressar el gran anhel de pau que
es difonia en els temps de la guerra
freda. Va reforçar la convicció que
les raons de la pau són més fortes



que tot càlcul d'interessos particulars
i que tota confiança en l'ús de les
armes. Però no es van aprofitar
adequadament les ocasions que
oferia al final de la guerra freda per
la manca d'una visió de futur i d'una
consciència compartida sobre el
nostre destí comú. En canvi, es va
cedir a la recerca d'interessos
particulars sense fer-se càrrec del bé
comú universal. Així va tornar a
obrir-se camí l'enganyós espant de la
guerra.

261. Tota guerra deixa el món pitjor
que com l’havia trobat. La guerra és
un fracàs de la política i de la
humanitat, una claudicació
vergonyosa, una derrota enfront de
les forces del mal. No ens quedem en
discussions teòriques, prenguem
contacte amb les ferides, toquem la
carn dels perjudicats. Tornem a
contemplar tants civils massacrats
com "danys col·laterals". Preguntem
a les víctimes. Parem atenció als



pròfugs, als qui van patir la radiació
atòmica o els atacs químics, a les
dones que van perdre els seus fills,
als nens mutilats o privats de la seva
infància. Parem atenció a la veritat
d'aquestes víctimes de la violència,
mirem la realitat des dels seus ulls i
escoltem els seus relats amb el cor
obert.

262. Les normes tampoc no seran
suficients si es pensa que la solució
als problemes actuals està en
dissuadir altres a través de la por,
amenaçant amb l'ús d'armes
nuclears, químiques o biològiques.
Perquè «si es tenen en compte les
principals amenaces a la pau i a la
seguretat amb les seves múltiples
dimensions en aquest món
multipolar de segle XXI, com ara, per
exemple, el terrorisme, els conflictes
asimètrics, la seguretat informàtica,
els problemes ambientals, la pobresa,
sorgeixen no pocs dubtes sobre la
inadequació de la dissuasió nuclear



per respondre eficaçment a aquests
reptes. Aquestes preocupacions són
encara més consistents si tenim en
compte les catastròfiques
conseqüències humanitàries i
ambientals derivades de qualsevol ús
de les armes nuclears amb
devastadors efectes indiscriminats i
incontrolables en el temps i l'espai.
[...] Ens hem de preguntar si n’és de
sostenible un equilibri basat en la
por, quan en realitat tendeix a
augmentar la por i a soscavar les
relacions de confiança entre els
pobles. La pau i l'estabilitat
internacional no poden basar-se en
una falsa sensació de seguretat, en
l'amenaça de la destrucció mútua o
de l'aniquilació total, en el simple
manteniment d'un equilibri de
poder. [...] En aquest context,
l'objectiu últim de l'eliminació total
de les armes nuclears es converteix
tant en un desafiament com en un
imperatiu moral i humanitari. [...]
L'augment de la interdependència i



la globalització comporten que
qualsevol resposta que donem a
l'amenaça de les armes nuclears,
hagi de ser col·lectiva i concertada,
basada en la confiança mútua.
Aquesta última es pot construir
només a través d'un diàleg que
estigui sincerament orientat cap al bé
comú i no cap a la protecció
d'interessos encoberts o
particulars»244. I amb els diners que
s'usa en armes i altres despeses
militars, constituïm un Fons
mundial245 per acabar d'una vegada
amb la fam i per al desenvolupament
dels països més pobres, de tal
manera que els seus habitants no
acudeixin a solucions violentes o
enganyoses ni necessitin abandonar
els seus països per buscar una vida
més digna.

La pena de mort

263. Hi ha una altra manera de fer
desaparèixer l'altre, que no s'adreça



a països sinó a persones. És la pena
de mort. Sant Joan Pau II va declarar
de manera clara i ferma que aquesta
és inadequada en l'àmbit moral i ja
no és necessària en l'àmbit penal246.
No és possible pensar en una marxa
enrere respecte a aquesta postura.
Avui diem amb claredat que «la pena
de mort és inadmissible»247 i
l'Església es compromet amb
determinació per proposar que sigui
abolida a tot el món248.

264. En el Nou Testament, al temps
que es demana als particulars no
prendre la justícia per compte propi
(cf. Rm 12,17.19), es reconeix la
necessitat que les autoritats imposin
penes als que obren el mal (cf. Rm
13,4; 1Pe 2,14). En efecte, «la vida en
comú, estructurada al voltant de
comunitats organitzades, necessita
normes de convivència la lliure
violació de les quals requereix una
resposta adequada»249. Això implica
que l'autoritat pública legítima pugui



i hagi de «comminar penes
proporcionades a la gravetat dels
delictes»250 i que es garanteixi al
poder judicial «la independència
necessària en l'àmbit de la llei»251.

265. Des dels primers segles de
l'Església, alguns es van manifestar
clarament contraris a la pena capital.
Per exemple, Lactanci sostenia que
«no cal fer cap distinció: sempre serà
crim matar un home»252. El Papa
Nicolau I exhortava: «Que s'esforcin
per alliberar de la pena de mort no
sols cadascun dels innocents, sinó
també tots els culpables»253. En ocasió
del judici contra uns homicides que
havien assassinat dos sacerdots, sant
Agustí demanava al jutge que no
llevés la vida als assassins, i ho
fonamentava d'aquesta manera:
«Amb això no impedim que es
reprimeixi la llicència criminal
d'aquests malfactors. Volem que es
conservin vius i amb tots els seus
membres; que sigui suficient dirigir-



los, per la pressió de les lleis, de la
seva boja inquietud al repòs de la
salut, o bé que se'ls ocupi en alguna
tasca útil, un cop apartats de les
seves perverses accions. També això
s’anomena condemna, però tothom
entendrà que es tracta d'un benefici
més aviat que d'un suplici, perquè no
es deixa camp lliure a l’audàcia de la
ferotgia ni s'impedeix la medicina del
penediment. [...] Enfada't contra la
iniquitat de manera que no t'oblidis
de la humanitat. No satisfacis contra
les atrocitats dels pecadors un desig
de venjança, sinó més aviat procurar
guarir les nafres d’aquests
pecadors»254.

266. Les pors i les rancúnies
fàcilment porten a entendre les
penes d'una manera vindicativa,
quan no cruel, en lloc d’entendre-les
com a part d'un procés de guarició i
de reinserció en la societat. Avui,
«tant per part d'alguns sectors de la
política com per part d'alguns



mitjans de comunicació, s'incita
algunes vegades a la violència i a la
venjança, pública i privada, no sols
contra els qui són responsables
d'haver comès delictes, sinó també
contra qui cau la sospita, fundada o
no, de no haver complert la llei. [...
Hi ha la tendència a construir
deliberadament enemics: figures
estereotipades, que concentren en si
mateixes totes les característiques
que la societat percep o interpreta
com a perilloses. Els mecanismes de
formació d'aquestes imatges són els
mateixos que, al seu moment, van
permetre l’expansió de les idees
racistes»255. Això ha fet
particularment arriscat el costum
creixent que hi ha en alguns països
d'acudir a presons preventives, a
reclusions sense judici i especialment
a la pena de mort.

267. Vull remarcar que «és
impossible imaginar que avui els
Estats no puguin disposar d'un altre



mitjà que no sigui la pena capital per
defensar de l'agressor injust la vida
d'altres persones». Una particular
gravetat tenen les anomenades
execucions extrajudicials o
extralegals, que «són homicidis
deliberats comesos per alguns Estats
o pels seus agents, que sovint es fan
passar com enfrontaments amb
delinqüents o es presenten com a
conseqüències no desitjades de l'ús
raonable, necessari i proporcional de
la força per fer aplicar la llei»256.

268. «Els arguments contraris a la
pena de mort són molts i ben
coneguts. L'Església n’ha
oportunament destacat alguns, com
la possibilitat de l'existència de
l'error judicial i l'ús que en fan els
règims totalitaris i dictatorials, que la
utilitzen com a instrument de
supressió de la dissidència política o
de persecució de les minories
religioses i culturals, totes víctimes
que per les seves respectives



legislacions són "delinqüents". Tots
els cristians i els homes de bona
voluntat estan cridats, per tant, a
lluitar no sols per l'abolició de la
pena de mort, legal o il·legal que
sigui, i en totes les seves formes, sinó
també per tal de millorar les
condicions carceràries, en el respecte
de la dignitat humana de les
persones privades de llibertat. I això
jo ho relaciono amb la cadena
perpètua. […] La presó és una pena
de mort oculta»257.

269. Recordem que «ni tan sols
l'homicida perd la seva dignitat
personal i Déu mateix es fa el seu
garant»258. El ferm rebuig de la pena
de mort mostra fins a quin punt és
possible reconèixer la inalienable
dignitat de tot ésser humà i acceptar
que tingui un lloc en aquest univers.
Ja que, si no l'hi nego al pitjor dels
criminals, no el negaré a ningú,
donaré a tothom la possibilitat de



compartir amb mi aquest planeta
malgrat el que pugui separar-nos.

270. Als cristians que dubten i se
senten temptats a cedir davant de
qualsevol forma de violència, els
convido a recordar aquell anunci del
llibre d'Isaïes: «Amb les seves espases
forjaran relles» (2,4). Per a nosaltres
aquesta profecia pren carn en
Jesucrist, que davant d'un deixeble
excitat per la violència va dir amb
fermesa: «Torna la teva espasa al seu
lloc!, ja que tots els que empunyen
espasa, per l'espasa moriran» (Mt
26,52). Era un ressò d'aquella antiga
advertència: «o demanaré comptes
de la vostra sang, de les vostres vides,
a tots els animals. També als homes,
a qualsevol qui en mati un altre, li
demanaré comptes d’aquella vida. El
qui vessi la sang d’un home, un altre
home vessarà la seva sang» (Gn
9,5-6). Aquesta reacció de Jesús, que
va brollar del cor, supera la distància



dels segles i arriba fins avui com un
constant reclam.

Capítol vuitè 

LES RELIGIONS AL SERVEI DE
LA FRATERNITAT AL MÓN

271. Les diferents religions, a partir
de la valoració de cada persona
humana com a criatura cridada a ser
fill o filla de Déu, ofereixen una
aportació valuosa per a la
construcció de la fraternitat i per a la
defensa de la justícia en la societat.
El diàleg entre persones de diferents
religions no es fa merament per
diplomàcia, amabilitat o tolerància.
Com van ensenyar els Bisbes de
l'Índia, «l'objectiu del diàleg és
establir amistat, pau, harmonia i
compartir valors i experiències
morals i espirituals en un esperit de
veritat i amor»259.



El fonament últim

272. Els creients pensem que, sense
una obertura al Pare de tots, no hi
haurà raons sòlides i estables per a la
crida a la fraternitat. Estem
convençuts que «només amb aquesta
consciència de fills que no són orfes
podem viure en pau entre
nosaltres»260. Perquè «la raó, per ella
mateixa, és capaç d'acceptar la
igualtat entre els homes i d'establir
una convivència cívica entre ells,
però no aconsegueix fundar la
fraternitat»261.

273. En aquesta línia, vull recordar
un text memorable: «Si no hi ha una
veritat transcendent, amb
l'obediència l'home conquereix la
seva plena identitat, tampoc no hi ha
cap principi segur que garanteixi
relacions justes entre els homes: els
interessos de classe, grup o nació, els
contraposen inevitablement uns als
altres. Si no reconeix la veritat



transcendent, triomfa la força del
poder, i cada un tendeix a utilitzar
fins a l'extrem els mitjans de què
disposa per imposar el seu propi
interès o la pròpia opinió, sense
respectar els drets dels altres. [...]
L'arrel del totalitarisme modern cal
veure-la, per tant, en la negació de la
dignitat transcendent de la persona
humana, imatge visible del Déu
invisible i, precisament per això,
subjecte natural de drets que ningú
no pot violar: ni l'individu, el grup, la
classe social, ni la nació o l'Estat. No
pot fer-ho tampoc la majoria d'un cos
social, posant-se en contra de la
minoria»262.

274. Des de la nostra experiència de
fe i des de la saviesa que ha anat
pastant al llarg dels segles, aprenent
també de les nostres moltes debilitats
i caigudes, els creients de les
diferents religions sabem que fer
present Déu és un bé per a les
nostres societats. Cercar Déu amb cor



sincer, sempre que no ho enfosquim
amb els nostres interessos ideològics
o instrumentals, ens ajuda a
reconèixer-nos companys de camí,
veritablement germans. Creiem que
«quan, en nom d'una ideologia, es vol
expulsar Déu de la societat, s'acaba
per adorar ídols, i de seguida l'home
es perd, la seva dignitat és trepitjada,
els seus drets violats. Sabeu prou a
quines atrocitats pot conduir la
privació de la llibertat de consciència
i de la llibertat religiosa, i com
aquesta ferida deixa la humanitat
radicalment empobrida, perquè està
privada d’esperança i de referències
ideals»263.

275. Cal reconèixer que «entre les
causes més importants de la crisi del
món modern estan una consciència
humana anestesiada i un
allunyament dels valors religiosos, a
més del predomini de
l'individualisme i de les filosofies
materialistes que divinitzen l'home i



posen els valors mundans i materials
en el lloc dels principis suprems i
transcendents»264. No es pot admetre
que en el debat públic només tinguin
veu els poderosos i els científics. Ha
d'haver un lloc per a la reflexió que
procedeix d'un rerefons religiós que
recull segles d'experiència i de
saviesa. «Els textos religiosos clàssics
poden oferir un significat per a totes
les èpoques, tenen una força
motivadora», però de fet «són
menyspreats per la curtesa de vista
dels racionalismes»265.

276. Per aquestes raons, si bé
l'Església respecta l'autonomia de la
política, no relega la seva pròpia
missió a l'àmbit del privat. Al
contrari, no «pot ni ha de quedar-se
al marge» en la construcció d'un món
millor ni deixar de «despertar les
forces espirituals»266 que fecundin
tota la vida en societat. És veritat que
els ministres religiosos no han de fer
política partidària, pròpia dels laics,



però ni tan sols ells poden renunciar
a la dimensió política de
l'existència267 que implica una
constant atenció al bé comú i la
preocupació pel desenvolupament
humà integral. L'Església «té un
paper públic que no s'exhaureix en
les seves activitats d'assistència i
educació» sinó que procura «la
promoció de l'home i la fraternitat
universal»268. No pretén competir
amb poders terrenals, sinó oferir-se
com «una llar entre les llars –això és
l'Església–, oberta [...] a testimoniar
al món actual la fe, l'esperança i
l'amor al Senyor i a aquells que Ell
estima amb predilecció. Una casa de
portes obertes. L'Església és una casa
amb les portes obertes, perquè és
mare»269. I com Maria, la Mare de
Jesús, «volem ser una Església que
serveix, que surt de casa, que surt
dels seus temples, que surt de les
seves sagristies, per acompanyar la
vida, sostenir l'esperança, ser signe



d'unitat [...] per tendir ponts, trencar
murs, sembrar reconciliació»270.

La identitat cristiana

277. L'Església valora l'acció de Déu
en les altres religions, i «no rebutja
res del que en aquestes religions hi
ha de sant i veritable. Considera amb
respecte sincer les maneres d'obrar i
de viure, els preceptes i doctrines
que [...] no poques vegades
reflecteixen una espurna d'aquella
Veritat que il·lumina tots els
homes»271. Però els cristians no
podem amagar que «si la música de
l'Evangeli deixa de vibrar en les
nostres entranyes, haurem perdut
l'alegria que brolla de la compassió,
la tendresa que neix de la confiança,
la capacitat de reconciliació que
troba la seva font en saber-nos
sempre perdonats-enviats. Si la
música de l'Evangeli deixa de sonar a
casa nostra, a les nostres places, en
els treballs, en la política i en



l'economia, haurem apagat la
melodia que ens desafiava a lluitar
per la dignitat de tot home i dona»272.
Altres beuen d'altres fonts. Per a
nosaltres, aquesta deu de dignitat
humana i de fraternitat està en
l'Evangeli de Jesucrist. D'ell sorgeix
«per al pensament cristià i per l'acció
de l'Església el primat que es dóna a
la relació, al trobament amb el
misteri sagrat de l'altre, a la comunió
universal amb la humanitat sencera
com a vocació de tots» 273.

278. Cridada a encarnar-se en tots els
racons, i present durant segles en
cada lloc de la terra –això vol dir
"catòlica"–, l'Església pot comprendre
des de la seva experiència de gràcia i
de pecat, la bellesa de la invitació a
l'amor universal. Perquè «tot el que
és humà té a veure amb nosaltres.
[...] On sigui que es reuneixen els
pobles per establir els drets i deures
de l'home, ens sentim honrats quan
ens permeten seure al costat



d'ells»274. Per a molts cristians, aquest
camí de fraternitat té també una
Mare, anomenada Maria. Ella va
rebre al peu de la Creu aquesta
maternitat universal (cf. Jn 19,26) i
està atenta no sols a Jesús sinó també
«a la resta dels seus descendents» (Ap
12,17). Ella, amb el poder del
Ressuscitat, vol infantar un món nou,
on tots siguem germans, on hi hagi
lloc per a cada exclòs de les nostres
societats, on resplendeixin la justícia
i la pau.

279. Els cristians demanem que, en
els països on som minoria, se'ns
garanteixi la llibertat, així com
nosaltres l'afavorim per als qui no
són cristians allà on ells són minoria.
Hi ha un dret humà fonamental que
no ha de ser oblidat en el camí de la
fraternitat i de la pau; el de la
llibertat religiosa per als creients de
totes les religions. Aquesta llibertat
proclama que podem «trobar un bon
acord entre cultures i religions



diferents; testifica que les coses que
tenim en comú són tantes i tan
importants que és possible trobar un
camí de convivència serena,
ordenada i pacífica, acollint les
diferències i amb l'alegria de ser
germans en tant que fills d'un únic
Déu»275.

280. Al mateix temps, demanem a
Déu que consolidi la unitat dins de
l'Església, unitat que s'enriqueix amb
diferències que es reconcilien per
l'acció de l'Esperit Sant. Perquè «hem
estat batejats en un sol Esperit per
formar un sol cos» (1Co 12,13) on
cada un fa la seva aportació
distintiva. Com deia sant Agustí:
«L'oïda veu a través de l'ull, i l'ull
escolta a través d'l'oïda»276. També és
urgent continuar donant
testimoniatge d'un camí de
trobament entre les diferents
confessions cristianes. No podem
oblidar aquell desig que va expressar
Jesucrist: «Que tots siguin u» (Jn



17,21). Escoltant la seva crida
reconeixem amb dolor que al procés
de globalització li falta encara la
contribució profètica i espiritual de
la unitat entre tots els cristians. Tot
amb tot, «mentre ens trobem encara
en camí cap a la plena comunió,
tenim ja el deure de donar
testimoniatge comú de l'amor de Déu
al seu poble col·laborant en el nostre
servei a la humanitat»277.

Religió i violència

281. Entre les religions és possible un
camí de pau. El punt de partida ha de
ser la mirada de Déu. Perquè «Déu
no mira amb els ulls, Déu mira amb
el cor. I l'amor de Déu és el mateix
per a cada persona, sigui de la religió
que sigui. I si és ateu és el mateix
amor. Quan arribi l'últim dia i
existeixi la llum suficient sobre la
terra per poder veure les coses com
són, ens emportarem cada
sorpresa!»278.



282. També «els creients necessitem
trobar espais per conversar i per
actuar junts pel bé comú i la
promoció dels més pobres. No es
tracta que tots siguem més light o
que amaguem les conviccions
pròpies que ens apassionen per
poder trobar-nos amb altres que
pensen diferent. [...] Perquè com més
profunda, sòlida i rica és una
identitat, més tindrà per enriquir els
altres amb la seva aportació
específica»279. Els creients ens veiem
desafiats a tornar a les nostres fonts
per concentrar-nos en l'essencial:
l'adoració a Déu i l'amor al proïsme,
de manera que alguns aspectes de les
nostres doctrines, fora del seu
context, no acabin alimentant formes
de menyspreu, d’odi, de xenofòbia,
de negació de l'altre. La veritat és
que la violència no troba fonament
en les conviccions religioses
fonamentals sinó en les seves
deformacions.



283. El culte a Déu sincer i humil «no
porta a la discriminació, a l'odi i a la
violència, sinó al respecte de la
sacralitat de la vida, al respecte de la
dignitat i la llibertat dels altres, i al
compromís amorós per tots»280. En
realitat «el qui no estima no coneix
Déu, perquè Déu és amor» (1Jn 4,8).
Per això «el terrorisme execrable que
amenaça la seguretat de les persones,
tant a Orient com a Occident, tant al
Nord com al Sud, propagant el pànic,
el terror i el pessimisme no és a
causa de la religió –tot i que els
terroristes la instrumentalitzen–,
sinó de les interpretacions
equivocades dels textos religiosos,
polítiques de fam, de pobresa,
d’injustícia, d’opressió, d’arrogància;
per això és necessari interrompre el
suport als moviments terroristes a
través del subministrament de
diners, armes, plans o justificacions i
també la cobertura dels mitjans, i
considerar això com a crims
internacionals que amenacen la



seguretat i la pau mundials. Aquest
terrorisme ha de ser condemnat en
totes les seves formes i
manifestacions»281. Les conviccions
religioses sobre el sentit sagrat de la
vida humana ens permeten
«reconèixer els valors fonamentals
de la nostra humanitat comuna, els
valors en virtut dels quals podem i
hem de col·laborar, construir i
dialogar, perdonar i créixer,
permetent que el conjunt de les veus
formi un noble i harmònic cant, en
comptes de la cridòria fanàtica de
l'odi»282.

284. A vegades la violència
fonamentalista, en alguns grups de
qualsevol religió, és desencadenada
per la imprudència dels seus líders.
Però «el manament de la pau està
inscrit en el profund de les tradicions
religioses que representem. [...] Els 
líders religiosos som cridats a ser
autèntics "dialogants", a treballar en
la construcció de la pau no com a



intermediaris, sinó com a autèntics
mediadors. Els intermediaris
busquen agradar totes les parts, per
tal d'obtenir un guany per alls
mateixos. El mediador, en canvi, és
qui no es guarda res per a si mateix,
sinó que es lliura generosament, fins
consumir-se, sabent que l'única
guany és la de la pau. Cadascun de
nosaltres està cridat a ser un artesà
de la pau, unint i no dividint,
extingint l'odi i no conservant, obrint
les sendes del diàleg i no aixecant
nous murs»283.

Crida

En aquell trobament fratern que
recordo joiosament, amb el Gran
Imam Ahmad Al-Tayyeb «vam
declarar –fermament– que les
religions no inciten mai a la guerra i
no insten sentiments d'odi, hostilitat,
extremisme, ni conviden a la
violència o al vessament de sang.
Aquestes desgràcies són fruit de la



desviació dels ensenyaments
religiosos, de l'ús polític de les
religions i també de les
interpretacions de grups religiosos
que han abusat –en algunes fases de
la història– de la influència del
sentiment religiós en els cors dels
homes. [...] En efecte, Déu,
l'Omnipotent, no necessita ser
defensat per ningú i no desitja que el
seu nom sigui usat per terroritzar la
gent»284. Per això vull reprendre aquí
la crida de pau, justícia i fraternitat
que vam fer junts:

«En nom de Déu que ha creat tots els
éssers humans iguals en els drets, en
els deures i en la dignitat, i els ha
cridat a conviure com a germans
entre ells, per poblar la terra i
difondre-hi els valors del bé, la
caritat i la pau.

En el nom de la innocent ànima
humana que Déu ha prohibit matar,
afirmant que qui mata una persona



és com si hagués matat tota la
humanitat i qui en salva una és com
si hagués salvat la humanitat
sencera.

En el nom dels pobres, dels
desgraciats, dels necessitats i dels
marginats que Déu ha ordenat
socórrer com un deure requerit a
tots els homes i de manera particular
a cada home acabalat i acomodat.

En el nom dels orfes, de les vídues,
dels refugiats i dels exiliats de les
seves cases i dels seus pobles; de
totes les víctimes de les guerres, les
persecucions i les injustícies; dels
febles, dels qui viuen en la por, dels
presoners de guerra i dels torturats
arreu de món, sense cap distinció.

En el nom dels pobles que han
perdut la seguretat, la pau i la
convivència comuna, i han
esdevingut víctimes de la destrucció,
de la ruïna i de les guerres.



En nom de la fraternitat humana que
abraça tots els homes, els uneix i els
fa iguals.

En el nom d'aquesta fraternitat
colpejada per les polítiques
d'integrisme i divisió i pels sistemes
de guany insaciable i les tendències
ideològiques odioses, que manipulen
les accions i les destinacions dels
homes.

En el nom de la llibertat, que Déu ha
donat a tots els éssers humans,
creant-los lliures i distingint-los amb
ella.

En el nom de la justícia i de la
misericòrdia, fonaments de la
prosperitat i eixos de la fe.

En el nom de totes les persones de
bona voluntat, presents a cada racó
de la terra.

En el nom de Déu i de tot això [...]
"assumim" la cultura del diàleg com



a camí, la col·laboració comuna com
a conducta, el coneixement recíproc
com a mètode i criteri»285.

***

286. En aquest espai de reflexió
sobre la fraternitat universal, m’he
sentit motivat especialment per sant
Francesc d'Assís, i també per altres
germans que no són catòlics: Martin
Luther King, Desmond Tutu, el
Mahatma Mohandas Gandhi i molts
més. Però vull acabar recordant una
altra persona de profunda fe, la qual,
des de la seva intensa experiència de
Déu, va fer un camí de transformació
fins sentir-se germà de tots. Es tracta
del beat Carles de Foucauld.

287. Ell va anant orientant el seu
somni d'un lliurament total a Déu
cap a una identificació amb els
últims, abandonats en la profunditat
del desert africà. En aquest context
expressava els seus desitjos de sentir
qualsevol ésser humà com un germà,



286 i demanava a un amic: «Pregueu a
Déu perquè jo sigui realment el
germà de tots»287. Volia ser, en
definitiva, «el germà universal»288.
Però només identificant-se amb els
últims va arribar a ser germà de tots.
Que Déu inspiri aquest somni en
cada un de nosaltres. Amén.

Pregària al Creador

Senyor i Pare de la humanitat,

que vas crear tots els éssers humans
amb la mateixa dignitat,

infon en els nostres cors un esperit
fraternal.

Inspira'ns un somni de retrobament,
de diàleg, de justícia i de pau.

Impulsa’ns a crear societats més
sanes

i un món més digne,



sense fam, sense pobresa, sense
violència, sense guerres.

Que el nostre cor s'obri

a tots els pobles i nacions de la terra,

per reconèixer el bé i la bellesa

que has sembrat en cadascun,

per estrènyer llaços d'unitat, de
projectes comuns,

d'esperances compartides. Amén.

Pregària cristiana ecumènica

Déu nostre, Trinitat d'amor,

des de la força comunitària de la teva
intimitat divina

vessa en nosaltres el riu de l'amor
fratern.

Dóna’s aquest amor que es reflectia
en els gestos de Jesús,



en la seva família de Natzaret i en la
primera comunitat cristiana.

Concedeix als cristians que visquem
l'Evangeli

i puguem reconèixer el Crist en cada
ésser humà,

per veure’l crucificat en les angoixes
dels abandonats

i oblidats d'aquest món

i ressuscitat en cada germà que
s'aixeca.

Vine, Esperit Sant, mostra’ns la teva
bellesa

reflectida en tots els pobles de la
terra,

per descobrir que tots són
importants,

que tots són necessaris, que són
rostres diferents



de la mateixa humanitat que estimes.
Amén.

Donat a Assís, al costat de la tomba
de sant Francesc, el 3 d'octubre de
l'any 2020, vigília de la Festa del
"Poverello", vuitè del meu Pontificat.

Francesc

Notes

1 Admonicions, 6, 1: Fonti
Francescane (FF) 155.

2 Ibid., 25: FF 175.

3 S. Francesc d’Assís, Regula non
bollata, 16, 3.6: FF 42-43.

4 Eloi Leclerc, O.F.M., Exilio y
ternura, ed. Marova, Madrid 1987,
205.



5 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivència comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): Insegnamenti, 4-5 febrer
2019, p. 6.

6 Discurs en l’encontre ecumènic i
interreligiós amb els joves, Skopie –
Macedònia del Nord (7 maig 2019): 
Insegnamenti, 9 maig 2019, p. 9.

7 Discurs al Parlament europeu,
Estrasburg (25 novembre 2014): AAS
106 (2014), 996.

8 Encontre amb les autoritats, la
societat civil i el Cos diplomàtic,
Santiago – Xile (16 gener 2018): AAS
110 (2018), 256.

9 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 19: AAS 101
(2009), 655.

10 Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 març 2019), 181.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


11 Card. Raúl Silva Henríquez, S.D.B.,
Homilia en el Tedèum a Santiago de
Xile (18 setembre 1974).

12 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 57: AAS 107 (2015), 869.

13 Discurs al Cos diplomàtic acreditat
davant la Santa Seu (11 gener 2016): 
AAS 108 (2016), 120.

14 Discurs al Cos diplomàtic acreditat
davant la Santa Seu (13 gener 2014): 
AAS 106 (2014), 83-84.

15 Cf. Discurs a la Fundació
Centesimus annus pro Pontifice (25
maig 2013): Insegnamenti, I,1 (2013),
238.

16 Cf. S. Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio (26 març 1967), 14: AAS 59
(1967), 264.

17 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 22: AAS 101
(2009), 657.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#57
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#57
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


18 Discurs a les autoritats, Tirana –
Albania (21 setembre 2014): AAS106
(2014), 773.

19 Missatge als participants en la
Conferència internacional “Els drets
humans en el món contemporani:
conquestes, omissions, negacions” (10
desembre 2018): L’Osservatore
Romano, 11-12 desembre 2018), p. 8.

20 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 212: AAS 105 (2013),
1108.

21 Missatge per a la 48.ª Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2015 (8
desembre 2014), 3-4: AAS 107 (2015),
69-71.

22 Ibid., 5: AAS 107 (2015), 72.

23 Missatge per a la 49.ª Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2016 (8
desembre 2015), 2: AAS 108 (2016),
49.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html


24 Missatge per a la 53.ª Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2020 (8
desembre 2019), 1:L’Osservatore
Romano, 13 desembre 2019), p. 8.

25 Discurs sobre les armes nuclears,
Nagasaki – Japó (24 novembre 2019): 
L’Osservatore Romano, 25-26
novembre 2019, p. 6.

26 Discurs als professors i estudiants
del Col·legi “San Carles” de Milà (6
abril 2019): L’Ossservatore Romano,
8-9 abril 2019, p. 6.

27 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivència comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 6.

28 Discurs al món de la cultura, Càller
– Itàlia (22 setembre 2013): 
L’Osservatore Romano, 23-24
setembre 2013), p. 7.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130922_cultura-cagliari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130922_cultura-cagliari.html


29 Humana communitas. Carta al
President de la Pontifícia Acadèmia
per a la Vida en ocasió del 25è
aniversari de la seva institució (6
gener 2019), 2.6: L’Osservatore
Romano 16 gener 2019), pp. 6-7.

30 Videomissatge al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017): 
L’Ossservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

31 Moment extraordinari d’oració en
temps d’epidèmia (27 març 2020): 
L’Osservatore Romano, 29 març 2020,
p. 10.

32 Homilia durant la Santa Missa,
Skopie – Macedònia del Nord (7 maig
2019): L’Osservatore Romano, 8 maig
2019), p. 12.

33 Cf. Eneida 1, 462: «Sunt lacrimae
rerum et mentem mortalia tangunt».

34 «Historia [...] magistra vitae» (M.
T. Ciceró, De Oratore, 2, 36).

https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190507_omelia-macedoniadelnord.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190507_omelia-macedoniadelnord.html


35 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 204: AAS 107 (2015), 928.

36 Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 març 2019), 91.

37 Ibid., 92.

38 Ibid., 93.

39 Benet XVI, Missatge per a la 99.ª
Jornada Mundial del Migrant i del
Refugia (12 octubre 2012): AAS 104
(2012), 908.

40 Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 març 2019), 92.

41 Missatge per a la 106.ª Jornada
Mundial del Migrant i del Refugiat
2020 (13 maig 2020): L’Osservatore
Romano, 16 maig 2020), p. 8.

42 Discurs al Cos diplomàtic acreditat
davant la Santa Seu (11 gener 2016): 
AAS 108 (2016), 124.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#204
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#204
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#91
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#91
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html


43 Discurs al Cos diplomàtic acreditat
davant la Santa Seu (13 gener 2014): 
AAS 106 (2014), 84.

44 Discurs al Cos diplomàtic acreditat
davant la Santa Seu (11 gener 2016): 
AAS 108 (2016), 123.

45 Missatge per a la 105.ª Jornada
Mundial del Migrant i del Refugiat (27
maig 2019): L’Osservatore Romano,
27-28 maig 2019, p. 8.

46 Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 març 2019), 88.

47 Ibid., 89.

48 Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 març 2018), 115.

49 49.Del film El Papa Francisco – Un
hombre de palabra. La esperanza es
un mensaje universal, de Wim
Wenders (2018).

50 Discurs a les autoritats, la societat
civil i el Cos diplomàtic, Tallin –

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#88
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#88
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#89
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#89
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#115
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#115
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref49
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html


Estonia (25 setembre 2018): 
L’Osservatore Romano, 27 setembre
2018), p. 7.

51 Cf. Moment extraordinari d’oració
en temps d’epidèmia (27 març 2020): 
L’Osservatore Romano, 29 març 2020,
p. 10; Missatge per a la 4.ª Jornada
Mundial dels Pobres 2020 (13 juny
2020), 6: L’Osservatore Romano, 14
juny 2020, p. 8.

52 Salutació als joves del Centro
Cultural Padre Félix Varela, La
Habana – Cuba (20 setembre 2015): 
L’Osservatore Romano (21-22
setembre 2015), p. 6.

53 Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, sobre l’Església en
el món actual, 1.

54 S. Ireneu de Lió, Adversus
Haereses 2, 25, 2: PG 7/1, 798-s.

55 Talmud Bavli (Talmud de
Babilònia), Shabbat, 31 a.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


56 Discurs als assistits de les obres de
caritat de l’Església, Tallin – Estonia
(25 setembre 2018): L’Osserrvatore
Romano, 27 setembre 2018), p. 8.

57 Videomissatge al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017): 
L’Osservatore Romano, 7 abril 2017,
p. 7.

58 Homiliae in Matthaeum, 50, 3: PG
58, 508.

59 Missatge en ocasió de l’Encontre
dels Moviments populars,Modesto –
USA (10 febrer 2017): AAS 109 (2017),
291.

60 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 235: AAS 105 (2013),
1115.

61 S. Joan Pau II,Missatge als
discapacitats, Àngelus en Osnabrück
– Alemanya (16 novembre 1980): 
L’Osservatore Romano, 19 novembre
1980), Suplement, p. XIII.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html


62 Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, sobre l’Església en
el món actual, 24.

63 Gabriel Marcel, Du refus à
l’invocation, ed. NRF, París 1940, 50.

64 Àngelus (10 novembre 2019): 
L’Osservatore Romano, 11-12
novembre 2019, p. 8.

65 Cf. S. Tomàs d’Aquino, Scriptum
super Sententiis, lib. 3, dist. 27, q. 1, a.
1, ad 4: «Dicitur amor extasim facere,
et fervere, quia quod fervet extra se
bullit et exhalat» (esdiu que l’amor
produeix èxtasi i efervescència ja
que allò que és efervescent bull fora
de si mateix i expira).

66 Karol Wojtyła, Amor y
responsabilidad, Madrid 1978, 136.

67 Karl Rahner, S.J., El año litúrgico,
Barcelona 1966, 28. Obra original: 
Kleines Kirchenjahr. Ein Gang durch

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2019/documents/papa-francesco_angelus_20191110.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2019/documents/papa-francesco_angelus_20191110.html


den Festkreis, ed. Herder, Friburgo
1981, 30.

68 Regula, 53, 15: «Pauperum et
peregrinorum maxime susceptioni
cura sollicite exhibeatur».

69 Cf. Summa Theologiae, II-II, q. 23,
art. 7; S. Agustí, Contra Julianum, 4,
18: PL 44, 748: «De quants plaers es
priven els avars per tal d’augmentar
els seus tresors o pel temor de
veure’ls disminuir».

70 «Secundum acceptionem
divinam» (Scriptum super Sententiis,
lib. 3, dist. 27, a. 1, q. 1, concl. 4).

71 Benet XVI, Carta enc. Deus caritas
est (25 desembre 2005), 15: AAS 98
(2006), 230.

72 Summa Theologiae II-II, q. 27, art.
2, resp.

73 Ibid., I-II, q. 26, art. 3, resp.

74 Ibid., q. 110, art. 1, resp.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html


75 Missatge per a la 47.ª Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2014 (8
desembre 2013), 1: AAS 106 (2014),
22.

76 Cf. Àngelus (29 desembre 2013): 
L’Osservatore Romano, 30-31
desembre 2013), pp. 2-3;Discurs al
Cos diplomàtic acreditat davant la
Santa Seu (12 gener 2015): AAS 107
(2015), 165

77 Missatge per al Dia internacional
de les persones amb discapacitat(3
desembre 2019): L’Osservatore
Romano, 4 desembre 2019, p. 7.

78 Discurs en l’Encontre per la
llibertat religiosa amb la comunitat
hispana i altres immigrants, Filadèlfia
– USA (26 setembre 2015): AAS 107
(2015), 1050-1051.

79 Discurs als joves, Tokio – Japó (25
novembre 2019): L’Osservatore
Romano, 25-26 novembre 2019, p. 10.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20131229.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20131229.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191125_giovani-tokyo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191125_giovani-tokyo.html


80 En aquestes consideracions em
deixo inspirar pel pensament de Paul
Ricoeur, «Le socius et le prochain»,
en Histoire et vérité, ed. Le Seuil,
París 1967, 113-127.

81 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 190: AAS 105 (2013),
1100.

82 Ibid., 209: AAS 105 (2013), 1107.

83 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 129: AAS 107 (2015), 899.

84 Missatge per a l’esdeveniment
“Economy of Francesco” (1 maig
2019): L’Ossservatore Romano, 12
maig 2019, p. 8.

85 Discurs al Parlament europeu,
Estrasburg (25 novembre 2014): AAS
106 (2014), 997.

86 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 229: AAS 107 (2015), 937.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229


87 Missatge per a la 49.ª Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2016 (8
desembre 2015), 6: AAS 108 (2016),
57-58.

88 La solidesa es trova en l’arrel
etimológica de la paraula solidaritat.
La solidaritat, en el significat
eticopolític que aquesta ha assumit
els últims dos segles, dóna lloc a una
construcció social segura i ferma.

89 Homilia durant la Santa Missa,La
Habana – Cuba (20 setembre 2015): 
L’Ossservatore Romano, 21-22
setembre 2015, p. 8.

90 Discurs als participants en
l’Encontre mundial de Moviments
populars (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 851-852.

91 Cf. S. Basili, Homilia 21.Quod rebus
mundanis adhaerendum non sit, 3, 5: 
PG 31, 545-549; Regulae brevius
tractatae, 92: PG 31, 1145-1148; S.
Pere Crisòleg, Sermo 123: PL 52,

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150920_cuba-omelia-la-habana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150920_cuba-omelia-la-habana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html


536-540; S. Ambròs, De Nabuthe,
27.52: PL 14, 738s; S. Agustí, In
Iohannis Evangelium 6, 25: PL 35,
1436s.

92 De Lazaro Concio2, 6: PG 48, 992D.

93 Regula pastoralis 3, 21: PL 77, 87.

94 Carta enc. Centesimus annus (1
maig 1991), 31: AAS 83 (1991), 831.

95 95.Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 93: AAS 107 (2015), 884.

96 S. Joan Pau II, Carta enc. Laborem
exercens (14 setembre 1981), 19: AAS
73 (1981), 626.

97 Cf. Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la doctrina social de
l’Església, 172.

98 Carta enc. Populorum progressio
(26 març 1967), 22: AAS 59 (1967),
268.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref95
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


99 S. Joan Pau II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 desembre
1987), 33: AAS 80 (1988), 557.

100 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 95: AAS 107 (2015), 885.

101 Ibid., 129: AAS 107 (2015), 899.

102 Cf. S. Pau VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 març
1967), 15: AAS 59 (1967), 265; Benet
XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29
juny 2009), 16: AAS 101 (2009), 652.

103 Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
maig 2015), 93: AAS 107 (2015),
884-885; Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 novembre 2013),
189-190: AAS 105 (2013), 1099-1100.

104 Conferència de Bisbes catòlics
d’USA, Open wide oour Hearts: The
enduring Coll to Love. A Pastoral
Letter against Racism (novembre
2018).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#95
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#95
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor


105 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 51: AAS 107 (2015), 867.

106 Cf. Benet XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 juny 2009), 6: AAS 101
(2009), 644.

107 S. Joan Pau II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 maig 1991), 35: 
AAS 83 (1991), 838.

108 Discurs sobre les armes nuclears,
Nagasaki – Japó (24 novembre 2019): 
L’Ossservatore Romano, 25-26
novembre 2019, p. 6.

109 Cf. Bisbes Catòlics de Mèxic i
d’USA, Carta pastoral Juntos en el
camino de la esperanza ya no somos
extranjeros (gener 2003).

110 Audiència general (3 abril 2019): 
L’Osservatore Romano, 4 abril 2019,
p. 8.

111 Cf. Missatge per a la 104.ª
Jornada Mundial del Migrant i del

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190403_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190403_udienza-generale.html


Refugiat (14 gener 2018): AAS 109
(2017), 918-923.

112 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivència comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019), p. 7.

113 Discurs al Cos diplomàtic
acreditat davant la Santa Seu (11
gener 2016): AAS 108 (2016), 124.

114 Ibid., 122: AAS 108 (2016), 122.

115 Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 març 2019), 93.

116 Ibid., 94.

117 Discurs a les autoritats, Sarajevo
– Bòsnia-Herzegovina (6 juny 2015): 
L’Osservatore Romano, 7 juny 2015,
p. 7.

118 Latinoamérica. Conversaciones
con Hernán Reyes Alcaide, ed.
Planeta, Buenos Aires 2017, 105.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#94
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#94
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html


119 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivència comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 7.

120 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 67: AAS 101
(2009), 700.

121 Ibid., 60: AAS 101 (2009), 695.

122 Ibid., 67: AAS 101 (2009), 700.

123 Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la doctrina social de
l’Església, 447.

124 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 234: AAS 105 (2013),
1115.

125 Ibid., 235: AAS 105 (2013), 1115.

126 Ibid.

127 S. Joan Pau II, Discurs als
representants del món de la cultura

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html


argentina, Buenos Aires – Argentina
(12 abril 1987), 4: L’Osservatore
Romano, 14 abril 1987, p. 7.

128 Cf. Id., Discurs als cardenals (21
desembre 1984), 4: AAS 76 (1984),
506.

129 Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrer 2020), 37.

130 Georg Simmel, «Puente y
puerta», enEl individuo y la libertad.
Ensayos de crítica de la cultura, ed.
Península, Barcelona 2001, 34. Obra
original: Brücke und Tür. Essays des
Philosophen zur Geschichte, Religion,
Kunst und Gesellschaft, ed. Michael
Landmann, Köhler-Verlag, Stuttgart
1957, 6.

131 Cf. Jaime Hoyos-Vásquez, S.J.,
«Lógica de las relaciones sociales.
Reflexión ontológica», en Revista
Universitas Philosophica, 15-16,
Bogotá (desembre 1990 - juny 1991),
95-106.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37


132 Antonio Spadaro, S.J., Las huellas
de un pastor. Una conversación con el
Papa Francisco, en: Jorge Mario
Bergoglio – Papa Francisco,En tus
ojos está mi palabra. Homilías y
Discurss de Buenos Aires (1999-2013),
Publicaciones Claretianas, Madrid
2017, 24-25; cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 novembre 2013),
220-221: AAS 105 (2013), 1110-1111.

133 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 204: AAS 105 (2013),
1106.

134 Cf. Ibid.: AAS 105 (2013),
1105-1106.

135 Ibid., 202: AAS 105 (2013), 1105.

136 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 128: AAS 107 (2015), 898.

137 Discurs al Cos diplomàtic
acreditat davant la Santa Seu (12
gener 2015): AAS 107 (2015), 165; 
Insegnamenti, (16 gener 2015), p. 10;

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#128
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#128
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html


cf. Discurs als participants en
l’Encontre mundial de Moviments
populars (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 851-859.

138 Quelcom semblant pot dir-se de
la categoría bíblica de “Regne de
Déu”.

139 Paul Ricoeur, Histoire et vérité,
ed. Le Seuil, París 1967, 122.

140 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 129: AAS 107 (2015), 899.

141 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 35: AAS 101
(2009), 670.

142 Discurs als participants en
l’Encontre mundial de Moviments
populars (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 858.

143 Ibid.

144 Discurs als participants en
l’Encontre mundial de Moviments

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html


populars (5 novembre 2016): 
L’Osservatore Romano, 7-8 novembre
2016, pp. 4-5.

145 Ibid., p. 8.

146 Ibid.

147 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 189: AAS 107 (2015), 922.

148 Discurs a l’Organització de les
Nacions Unides,New York (25
setembre 2015): AAS 107 (2015),
1037.

149 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 175: AAS 107 (2015), 916-917.

150 Cf. Benet XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 juny 2009), 67: AAS 101
(2009), 700-701.

151 Ibid.:AAS 101 (2009), 700.

152 Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la doctrina social de
l’Església, 434.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#175
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#175
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html


153 Discurs a l’Organització de les
Nacions Unides, New York (25
setembre 2015): AAS 107 (2015),
1037.1041.

154 Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la doctrina social de
l’Església, 437.

155 S. Joan Pau II, Missatge per a la
37.ª Jornada Mundial de la Pau 1
gener 2004, 5: AAS 96 (2004), 117.

156 Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la doctrina social de
l’Església, 439.

157 Cf. Comissió social dels Bisbes de
França, Declaració Réhabiliter la
politique (17 febrer 1999).

158 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 189: AAS 107 (2015), 922.

159 Ibid., 196: AAS 107 (2015), 925.

160 Ibid., 197: AAS 107 (2015), 925.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#196
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#196
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#197
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#197


161 Ibid., 181: AAS 107 (2015), 919.

162 Ibid., 178: AAS 107 (2015), 918.

163 Conferència Episcopal
Portuguesa, Carta pastoral 
Responsabilidade solidária pelo bem
comum (15 setembre 2003), 20; cf.
Carta enc. Laudato si’, 159: AAS 107
(2015), 911.

164 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 191: AAS 107 (2015), 923.

165 Pius XI, Discurs a la Federació
Universitària Catòlica Italiana (18
desembre 1927): L’Osservatore
Romano (23 desembre 1927), 3.

166 Cf. Id., Carta enc. Quadragesimo
anno (15 maig 1931), 88: AAS 23
(1931), 206-207.

167 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 205: AAS 105 (2013),
1106.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#181
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#181
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#178
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#178
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#159
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#159
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#191
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#191
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso


168 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 2: AAS 101
(2009), 642.

169 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 231: AAS 107 (2015), 937.

170 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 2: AAS 101
(2009), 642.

171 Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la doctrina social de
l’Església, 207.

172 S. Joan Pau II, Carta enc. 
Redemptor hominis (4 març 1979), 15:
AAS 71 (1979), 288.

173 Cf. S. Pau VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 març
1967), 44: AAS 59 (1967), 279.

174 174.Consell Pontifici Justícia i
Pau, Compendi de la doctrina social
de l’Església, 207.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref174
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html


175 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 2: AAS 101
(2009), 642.

176 Ibid., 3: AAS 101 (2009), 643.

177 Ibid., 4: AAS 101 (2009), 643.

178 Ibid.

179 Ibid., 3: AAS101 (2009), 643.

180 Ibid.: AAS101 (2009), 642.

181 La doctrina moral catòlica,
seguint l’ensenyament de sant Tomàs
d’Aquino, distingeix entre l’acte
“elícit” i l’acte “imperat” (cf. Summa
Theologiae, I-II, q. 8-17; Marcellino
Zalba, S.J., Theologiae moralis
summa. Theologia moralis
fundamentalis. Tractatus de
virtutibus theologicis, ed. BAC,
Madrid 1952, vol. 1, 69; Antonio Royo
Marín, O.P., Teología de la perfección
cristiana, ed. BAC, Madrid 1962,
192-196).

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


182 Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la doctrina social de
l’Església, 208.

183 Cf. S. Joan Pau II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 desembre
1987), 42: AAS 80 (1988), 572-574; Id.,
Carta enc. Centesimus annus (1 maig
1991), 11: AAS 83 (1991), 806-807.

184 Discurs als participants en
l’Encontre mundial de Moviments
populars (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 852.

185 Discurs al Parlament europeu,
Estrasburg (25 novembre 2014): AAS
106 (2014), 999.

186 Discurs a la clase dirigent i al Cos
diplomàtic, Bangui – República
Centroafricana (29 novembre 2015): 
AAS 107 (2015), 1320.

187 Discurs a l’Organització de les
Nacions Unides, New York (25

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html


setembre 2015): AAS 107 (2015),
1039.

188 Discurs als participants en
l’Encontre mundial de Moviments
populars (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 853.

189 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivència comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 6.

190 René Voillaume, Frère de tous,
ed. Du Cerf, Paris 1968, 12-13.

191 Videomissatge al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017): 
L’Ossservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

192 Audiència general (18 febrer
2015): L’Osservatore Romano, 19
febrer 2015 p. 8.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150218_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150218_udienza-generale.html


193 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 274: AAS 105 (2013),
1130.

194 Ibid., 279: AAS 105 (2013), 1132.

195 Missatge per a la 52.ª Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2019 (8
desembre 2018), 5: L’Osservatore
Romano, 19 desembre 2018, p. 8.

196 Discurs en l’Encontre amb la
classe dirigent, Rio de Janeiro – Brasil
(27 juliol 2013): AAS 105 (2013),
683-684.

197 Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrer 2020), 108.

198 Del filmEl Papa Francisco – Un
hombre de palabra. La esperanza es
un mensaje universal, de Wim
Wenders (2018).

199 Missatge per a la 48.ª Jornada
Mundial de les Comunicacions Socials
(24 gener 2014): AAS 106 (2014), 113.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_gusto_espiritual_de_ser_pueblo
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_gusto_espiritual_de_ser_pueblo
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_acci%C3%B3n_misteriosa_del_Resucitado_y_de_su_Esp%C3%ADritu
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_acci%C3%B3n_misteriosa_del_Resucitado_y_de_su_Esp%C3%ADritu
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html


200 Conferència dels Bisbes Catòlics
d’Austràlia – Departament de Justícia
social, Making it real: genuine human
encounter in our digital
world(novembre 2019), 5.

201 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 123: AAS 107 (2015), 896.

202 S. Joan Pau II, Carta enc. Veritatis
splendor (6 agost 1993), 96: AAS 85
(1993), 1209.

203 Els cristians creiem, a més, que
Déu ens ofereix la seva gràcia per tal
que sigui possible d’actuar com a
germans.

204 Vinicius De Moraes, Samba da
Bênção, en el disc Um encontro no Au
bon Gourmet, Rio de Janeiro (2 agost
1962).

205 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 237: AAS 105 (2013),
1116.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte


206 Ibid., 236: AAS 105 (2013), 1115.

207 Ibid., 218: AAS 105 (2013), 1110.

208 Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia (19 març 2016), 100: AAS 108
(2016), 351.

209 Missatge per a la 53.ª Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2020 (8
desembre 2019), 2: L’Osservatore
Romano, 13 desembre 2019, p. 8.

210 Conferència Episcopal del Congo,
Message au Peuple de Dieu et aux
femmes et aux hommes de bonne
volonté (9 maig 2018).

211 Discurs en el gran encuentr
d’oración per la reconciliació
nacional, Villavicencio – Colombia (8
setembre 2017): AAS 109 (2017),
1063-1064.1066.

212 Missatge per a la 53.ª Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2020 (8

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html


desembre 2019), 3: L’Osservatore
Romano, 13 desembre 2019, p. 8.

213 Conferència dels Bisbes de Sud-
Àfrica, Pastoral letter on christian
hope in the current crisis (maig 1986).

214 Conferència dels Bisbes catòlics
de Corea, Appeal of the Catholic
Church in Korea for Peace on the
Korean Peninsula (15 agost 2017).

215 Discurs a la societat civil, Quito –
Ecuador (7 juliol 2015): L’Osservatore
Romano, 9 juliol 2015, p. 9.

216 Encuentre interreligiós amb els
joves, Maputo – Mozambique (5
setembre 2019): L’Osservatore
Romano, 6 setembre 2019, p. 7.

217 Homilia durant la Santa Missa,
Cartagena de Indias – Colombia (10
setembre 2017): AAS 109 (2017),
1086.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150707_ecuador-societa-civile.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150707_ecuador-societa-civile.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html


218 Discurs a les autoritats, el Cos
diplomàtic alguns representants de la
societat civil, Bogotá – Colombia (7
setembre 2017): AAS 109 (2017),
1029.

219 Conferència Episcopal de
Colòmbia, Por el bien de Colombia:
diálogo, reconciliación y desarrollo
integral (26 novembre 2019), 4.

220 Discurs a les autoritats, la
societat civil i el Cos diplomàtic,
Maputo – Moçambic (5 setembre
2019): L’Osservatore Romano, 6
setembre 2019, p. 6.

221 V Conferència General de
l’Episcopat Llatinoamericà i del
Carib, Documento de Aparecida (29
juny 2007), 398.

222 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 59: AAS 105 (2013),
1044.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_la_inequidad_que_genera_violencia
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_la_inequidad_que_genera_violencia


223 Carta enc. Centesimus annus (1
maig 1991), 14: AAS 83 (1991), 810.

224 Homilia durant la Santa Missa pel
progrés dels pobles, Maputo –
Moçambic (6 setembre 2019): 
L’Osservatore Romano, 7 setembre
2019), p. 8.

225 Discurs en la ceremònia de
benvinguda, Colombo – Sri Lanka (13
gener 2015): L’Osservatore Romano,
14 gener 2015), p. 7.

226 Discurs als infants del centre
Betània i a una representació
d’assistits d’altres centres caritatius
d’Albània, Tirana - Albània (21
setembre 2014): Insegnamenti, II, 2
(2014), 288.

227 Videomissatge al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017): 
L’Osservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html


228 228.Pius XI, Carta enc. 
Quadragesimo anno (15 maig 1931),
114: AAS 23 (1931), 213.

229 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 228: AAS 105 (2013),
1113.

230 Discurs a les autoritats, la
societat civil i el Cos diplomàtic, Riga
– Letònia (24 setembre 2018): 
L’Osservatore Romano, 24-25
setembre 2018), p. 7.

231 Discurs en la Ceremònia de
benvinguda, Tel Aviv – Israel (25 maig
2014): Insegnamenti, II, 1 (2014), 604.

232 Discurs en el Memorial de Yad
Vashem, Jerusalem (26 maig 2014): 
AAS 106 (2014), 228.

233 Discurs en el Memorial de la Pau,
Hiròshima – Japó (24 novembre
2019): L’Osservatore Romano, 25-26
novembre 2019, p. 8.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref228
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html


234 Missatge per a la 53ª Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2020 (8
desembre 2019), 2: L’Osservatore
Romano, (13 desembre 2019), p. 8.

235 Conferència dels Bisbes de
Croàcia, Letter on the Fiftieth
Anniversary of the End of the Second
World War (1 maig 1995).

236 Homilia durant la Santa Missa,
Amman – Jordània (24 maig
2014):Insegnamenti, II, 1 (2014), 593.

237 Cf. Missatge per a la 53.ª Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2020 (8
desembre 2019), 1: L’Osservatore
Romano, 13 desembre 2019, p. 8.

238 Discurs a l’Organització de les
Nacions Unides, New York (25
setembre 2015): AAS 107 (2015),
1041-1042.

239 N. 2309.

240 Ibid.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#III%20La%20defensa%20de%20la%20paz
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#III%20La%20defensa%20de%20la%20paz
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#III%20La%20defensa%20de%20la%20paz


241 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 104: AAS 107 (2015), 888.

242 Fins i tot sant Agustí, que va
forjar una idea de la "guerra justa"
que avui ja no sostenim, va dir que
«donar mort a la guerra amb la
paraula, i assolir i aconseguir la pau
amb la pau i no amb la guerra, és
una major glòria que donar-la als
homes amb l'espasa» (Epistola 229, 2:
PL 33, 1020).

243 Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963), 127: AAS 55 (1963), 291.

244 Missatge a la Conferència de
l’ONU per a la negociació d’un
instrument jurídicament vinculant
sobre la prohibició de les armes
nuclears (23 març 2017): AAS 109
(2017), 394-396.

245 Cf. S. Pau VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 març
1967), 51: AAS 59 (1967), 282.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


246 Cf. Carta enc. Evangelium vitae
(25 març 1995), 56: AAS 87 (1995),
463-464.

247 Discurs amb motiu del 25è
aniversari del Catecisme de l’Església
Catòlica (11 octubre 2017): AAS 109
(2017), 1196.

248 Cf. Congregació per a la Doctrina
de la Fe, Carta als Bisbes sobre la
nova redacció del n. 2267 del
Catecisme de l’Església Catòlica sobre
la pena de mort (1 agost 2018): 
L’Osservatore Romano, 3 agost 2018,
p. 8.

249 Discurs a una delegació de
l’Asociació internacional de Dret
Penal (23 octubre 2014): AAS 106
(2014), 840.

250 Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la doctrina social de
l’Església, 402.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html


251 S. Joan Pau II, Discurs a la
Asociación Nacional Italiana de
Magistrados (31 març 2000), 4: AAS
92 (2000), 633.

252 Divinae Institutiones6, 20, 17: PL
6, 708.

253 Epistola 97(responsa ad consulta
bulgarorum), 25: PL 119, 991.

254 Epistola ad Marcellinum 133, 1.2: 
PL 33, 509.

255 Discurs a una delegación de la
Asociación internacional de Derecho
Penal (23 octubre 2014): AAS 106
(2014), 840-841.

256 Ibid., 842.

257 Ibid.

258 S. Joan Pau II, Carta enc. 
Evangelium vitae (25 març 1995), 9: 
AAS 87 (1995), 411.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


259 Conferència dels Bisbes catòlics
de l’Índia, Response of the church in
India to the present day challenges (9
març 2016).

260 Homilia durant la Santa Missa,
Domus Sanctae Marthae (17 maig
2020).

261 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 19: AAS 101
(2009), 655.

262 S. Joan Pau II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 maig 1991), 44: 
AAS 83 (1991), 849.

263 Discurs als líders d’altres
religions i altres denominacions
cristianes, Tirana – Albània (21
setembre 2014):Insegnamenti, II, 2
(2014), 277.

264 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivència comuna, Abu Dabi (4

https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


febrer 2019):L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 6.

265 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 256: AAS 105 (2013),
1123.

266 Benet XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 desembre 2005), 28: 
AAS 98 (2006), 240.

267 «L’ésser humà és un animal
polític» (Aristòtil, Política, 1253a 1-3).

268 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 11: AAS 101
(2009), 648.

269 Discurs a la Comunitat catòlica,
Rakovski – Bulgària (6 maig 2019): 
Insegnamenti, (10 maig 2019), p. 9.

270 Homilia durant la Santa Missa,
Santiago de Cuba (22 setembre 2015):
AAS 107 (2015), 1005.

271 Conc. Ecum. Vat. II, Declaración 
Nostra aetate, sobre les relacions de

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_di%C3%A1logo_social_en_un_contexto_de_libertad_religiosa
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_di%C3%A1logo_social_en_un_contexto_de_libertad_religiosa
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150922_cuba-omelia-santiago.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150922_cuba-omelia-santiago.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html


l’Església amb les religions no
cristianes, 2.

272 Discurs en l’encuentre ecumènic,
Riga – Letònia (24 setembre 2018): 
L’Osservatore Romano, 24-25
setembre 2018, p. 8.

273 Lectio divina en la Pontifícia
Universitat Lateranense (26 març
2019): L’Osservatore Romano, 27
març 2019, p. 10.

274 S. Pau VI, Carta enc. Ecclesiam
suam (6 agost 1964), 44: AAS 56
(1964), 650.

275 Discurs a les autoritats, Betlem –
Palestina (25 maig 2014): 
Insegnamenti, II, 1 (2014), p. 597.

276 Enarrationes in Psalmos, 130,
6:PL 37, 1707.

277 Declaració conjunta del Sant Pare
Francesc i del Patriarca Ecumènico
Bartomeu I, Jerusalem (25 maig

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-autorita-palestinesi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-autorita-palestinesi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html


2014), 5: L’Osservatore Romano, 26-27
maig 2014, p. 6.

278 Del filmEl Papa Francisco – Un
hombre de palabra. La esperanza es
un missatge universal, de Wim
Wenders (2018).

279 Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrer 2020), 106.

280 Homilia durant la Santa Missa,
Colombo – Sri Lanka (14 gener 2015):
AAS 107 (2015), 139.

281 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivència comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 7.

282 Discurs a les autoritats, Sarajevo
– Bòsnia-Herzegovina (6 juny 2015): 
L’Osservatore Romano, 7 juny 2015,
p. 7.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150114_srilanka-filippine-omelia-canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150114_srilanka-filippine-omelia-canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html


283 Discurs en l’Encontre
Internacional per la Pau organitzat
per la Comunitat de San Egidio (30
setembre 2013): Insegnamenti, I, 2
(2013), 301-302.

284 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivència comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019):L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 6.

285 Ibid.

286 Cf. B. Carlos de Foucauld, 
Meditació sobre el Parenostre (23
gener 1897).

287 Id., Carta a Henry de Castries (29
novembre 1901).

288 Id., Carta a Madame de Bondy (7
gener 1902). Així l’anomenava també
sant Pau VI, elogiant el seu
compromís: Carta enc. Populorum
progressio (26 març 1967), 12: AAS 59
(1967), 263.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/enciclica-fratelli-
tutti-catala/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/

	"Fratelli Tutti": audiollibre i llibre electrònic
	Sense fronteres
	Capítol primer LES OMBRES D'UN MÓN TANCAT
	Somnis que es trenquen a trossos
	La fi de la consciència històrica
	Sense un projecte per a tots
	L’exclusió mundial
	Drets humans no prou universals
	Conflicte i por
	Globalització i progrés sense un rumb comú
	Les pandèmies i altres flagells de la història
	Sense dignitat humana en les fronteres
	La il·lusió de la comunicació
	Agressivitat sense pudor
	Informació sense saviesa
	Submissions i automenyspreus
	Esperança
	Capítol segon UN ESTRANY EN EL CAMÍ
	El rerefons
	L’abandonat
	Una història que es repeteix
	Els personatges
	Recomençar
	El proïsme sense fronteres
	La interpel·lació del foraster
	Capítol tercer PENSAR I GENERAR UN MÓN OBERT
	Més enllà
	El valor únic de l'amor
	La creixent obertura de l'amor
	Societats obertes que integren tothom
	Comprensions inadequades d'un amor universal
	Transcendir un món de socis
	Llibertat, igualtat i fraternitat
	Amor universal que promou les persones
	Promoure el bé moral
	El valor de la solidaritat
	Reproposar la funció social de la propietat
	Drets sense fronteres
	Drets dels pobles
	Capítol quart UN COR OBERT AL MÓN SENCER
	El límit de les fronteres
	Els dons recíprocs
	El fecund intercanvi
	Gratuïtat que acull
	Local i universal
	El gust local
	L'horitzó universal
	Des de la pròpia regió
	Capítol cinquè LA MILLOR POLÍTICA
	Populismes i liberalismes
	Popular o populista
	Valors i límits de les visions liberals
	El poder internacional
	Una caritat social i política
	La política que necessitem
	L'amor polític
	Amor eficaç
	L'activitat de l'amor polític
	Els esforços de l'amor
	Amor que integra i reuneix
	Més fecunditat que èxits
	Capítol sisè DIÀLEG I AMISTAT SOCIAL
	El diàleg social vers una nova cultura
	Construir junts
	El fonament dels consensos
	El consens i la veritat
	Una nova cultura
	El trobament fet cultura
	El gust de reconèixer l'altre
	Recuperar l'amabilitat
	Capítol setè CAMINS DE RETROBAMENT
	Recomençar des de la veritat
	L'arquitectura i l'artesania de la pau
	Sobretot amb els últims
	El valor i el sentit del perdó
	El conflicte inevitable
	Les lluites legítimes i el perdó
	La veritable superació
	La memòria
	Perdó sense oblits
	La guerra i la pena de mort
	La injustícia de la guerra
	La pena de mort
	Capítol vuitè LES RELIGIONS AL SERVEI DE LA FRATERNITAT AL MÓN
	El fonament últim
	La identitat cristiana
	Religió i violència
	Crida
	Pregària al Creador
	Pregària cristiana ecumènica
	Notes


