opusdei.org

"Fratelli Tutti":
audiollibre i llibre
electronic

T'oferim 1'audio i el llibre
electronic de lI'enciclica "Fratelli

Tutti" del Papa Francesc, sobre
la fraternitat i l'amistat social.

13/05/2022

El text de I'Enciclica "Fratelli tutti" al
catala és traduccio del P. Bernabé
Dalmau i Ribalta, monjo de



Montserrat. Proximament es
publicara a la revista Documents
d'Església.

Escolta la lectura completa de
I'Enciclica "Fratelli Tutti" (04:43)

Disponible també a ivoox i Spotify
Index i lectura per capitols
Introducci6

Disponible també a ivoox i Spotify

Capitol primer. Les ombres d'un mon
tancat

Disponible també a ivoox i Spotify
Capitol segon.Un estrany en el cami
Disponible també a ivoox i Spotify

Capitol tercer: Pensar i generar un
mon obert

Disponible també a ivoox i Spotify


https://www.pamsa.cat/pamsa/revista/dde.html
https://www.pamsa.cat/pamsa/revista/dde.html
https://go.ivoox.com/rf/63685287
https://open.spotify.com/episode/1DTYRH6xvg8Kbzzj5A7WBO?si=bw5pzvobQYW2e2qzpQxqJw
https://www.ivoox.com/enciclica-fratelli-tutti-introduccio-audios-mp3_rf_60276011_1.html
https://open.spotify.com/episode/35FvHgW0LkaxB40hRA2kuK?si=Oy6VtM2NR2Kyp3Vp80Uo6g
https://go.ivoox.com/rf/60652877
https://open.spotify.com/episode/5OEdI790EpnSYXAA3B1vIj?si=4T4ve4vzRPuFHiEZWFN6Wg
https://go.ivoox.com/rf/60930402
https://open.spotify.com/episode/2YggkKczqsYvwC0w0Th3sW?si=Cj-xZotqQIWSxIQZpSkecQ
https://go.ivoox.com/rf/61319341
https://open.spotify.com/episode/74x1NpdR3Ufuuomy5FMrzT?si=42zMWSS6Q8y7iqCqXFN-JA

Capitol quart: Un cor obert al mon
sencer

Disponible també a ivoox i Spotify
Capitol cinqueé: La millor politica
Disponible també a ivoox i Spotify
Capitol sisé: Dialeg i amistat social
Disponible també a ivoox i Spotify
Capitol seté: Camins de retrobament
Disponible també a ivoox i Spotify

Capitol vuite: Les religions al servei
de la fraternitat

Disponible també a ivoox i Spotify

Carta enciclica Fratelli tutti del
Sant Pare Francesc sobre la
fraternitat il'amistat social.

1. «Fratelli tutti»1 escrivia sant
Francesc d'Assis per dirigir-se a tots
els germans i les germanes, i


https://go.ivoox.com/rf/62022557
https://open.spotify.com/episode/7dHsuQ7KJis0XOjcros8gE?si=il8E6asrQF6l8lm3mCddYw
https://go.ivoox.com/rf/62562093
https://open.spotify.com/episode/7JOdPUl9lQfTCkDNm5BKWT?si=1wVn5jv8Qt-WdH3lPKC35g
https://go.ivoox.com/rf/62952728
https://open.spotify.com/episode/4nqjFQqi5yOiFBjWvf3fWQ?si=5w1XOp3CTG2AKGQFrqAKoQ
https://go.ivoox.com/rf/63232906
https://open.spotify.com/episode/5YMbJEONruOhqmd6qjEsiK?si=wrR1h-huT6aJHz1Ve2FyOw
https://go.ivoox.com/rf/63604782
https://open.spotify.com/episode/2SQjoGQ7IOvI1xVJD2hKx0?si=DveErlXaTLegWHkyZ9yXcg

proposar-los una forma de vida amb
gust d’Evangeli. D'aquests consells
vull destacar-ne un, en el qual
convida a un amor que va meés enlla
de les barreres de la geografia i de
I'espai. Hi declara felic el qui estimi
l'altre «tant el seu germa que esta
lluny d'ell com quan esta al seu
costat»z. Amb aquestes poques i
senzilles paraules va expressar
I'essencial d'una fraternitat oberta,
que permet reconeixer, valorar i
estimar cada persona més enlla de la
proximitat fisica, més enlla del lloc
de I'univers on hagi nascut o on
habiti.

2. Aquest sant de I'amor fratern, de la
senzillesa i de l'alegria, que em va
inspirar a escriure l'enciclica
Laudato si', torna a motivar-me per
dedicar aquesta nova enciclica a la
fraternitat i a 'amistat social. Perque
sant Francesc, que se sentia germa
del sol, de la mar i del vent, se sabia
encara més unit als qui eren de la


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

seva propia carn. Va sembrar pau
per tot arreu i va caminar prop dels
pobres, dels abandonats, dels
malalts, dels exclosos, dels ultims.

Sense fronteres

3. Hi ha un episodi de la seva vida
que ens mostra el seu cor sense
confins, capa¢ d'anar més enlla de les
distancies de procedencia,
nacionalitat, color o religié. Es la
seva visita al Sulta Malik-al-Kamil, a
Egipte, que va significar per a ell un
gran esforc¢ a causa de la seva
pobresa, els pocs recursos que tenia,
la distancia i les diferencies d'idioma,
cultura i religio. Aquest viatge, en
aquell moment historic marcat per
les croades, mostrava encara mes la
grandesa de l'amor tan ampli que
volia viure, desitjos d'abracgar
tothom. La fidelitat al seu Senyor era
proporcional al seu amor als
germansia les germanes. Sense
desconeixer les dificultats i els



perills, sant Francesc va anar a
I’encontre del Sulta amb la mateixa
actitud que demanava als seus
deixebles: que sense negar la propia
identitat, trobant-se «entre sarrains o
altres infidels [...], no promoguin
disputes ni controversies, sino que
estiguin sotmesos a tota humana
criatura per Déu»s. En aquell context
era una comanda extraordinaria. Ens
impressiona que vuit-cents anys
enrere Francesc convidés a evitar
tota forma d'agressio o contesa i
també a viure una humil i fraterna
"submissid”, fins i tot davant dels qui
no compartien la seva fe.

4. Ell no feia la guerra dialectica
imposant doctrines, sin6 que
comunicava I'amor de Déu. Havia
entes que «Déu és amor, i el qui esta
en I'amor esta en Déu» (1 Jn 4,16).
D'aquesta manera va ser un pare
fecund que va despertar el somni
d'una societat fraterna, perque
«només I'home que accepta apropar-



se a altres éssers en el seu moviment
propi, no per retenir-los en el seu,
sind per ajudar-los a ser més ells
mateixos, es fa realment pare»s. En
aquell mon ple de torres de
vigilancia i de muralles protectores,
les ciutats vivien guerres sagnants
entre families poderoses, al mateix
temps que creixien les zones
miserables de les periféeries excloses.
Alla Francesc va acollir la veritable
pau al seu interior, es va alliberar de
tot desig de domini sobre els altres,
es va fer un dels ultims i va buscar
viure en harmonia amb tots. Ell ha
motivat aquestes pagines.

5. Les questions relacionades amb la
fraternitat i I'amistat social han estat
sempre entre les meves
preocupacions. Durant els ultims
anys m'hi he referit reiterades
vegades i en diversos llocs. He volgut
recollir en aquesta enciclica moltes
d'aquestes intervencions situant-les
en un context meés ampli de reflexio.



A més, si en la redaccio de la Laudato
si' vaig tenir una font d'inspiracio en
el meu germa Bartomeu, el Patriarca
ortodox que va proposar amb molta
forca la cura de la creacio, en aquest
cas m’he sentit especialment
estimulat pel Gran Imam Ahmad Al-
Tayyeb, amb qui em vaig trobar a
Abu Dhabi per recordar que Déu «ha
creat tots els éssers humans iguals en
els drets, en els deures i en la
dignitat, i els ha cridat a conviure
com a germans entre ells»s. No es va
tractar d'un mer acte diplomatic sino
d'una reflexio feta en dialeg i d'un
compromis conjunt. Aquesta
enciclica recull i desenvolupa grans
temes plantejats en aquell document
que vam signar junts. També he
acollit aqui, amb el meu propi
llenguatge, nombroses cartes i
documents amb reflexions que he
rebut de moltes persones i grups de
tot el mon.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

6. Les segiients pagines no pretenen
resumir la doctrina sobre 1'amor
fratern, sin6 aturar-se en la seva
dimensié universal, en la seva
obertura a tots. Lliuro aquesta
enciclica social com una humil
aportacio a la reflexio perque,
davant de diverses i actuals formes
d'eliminar o d'ignorar els altres,
siguem capacos de reaccionar amb
un nou somni de fraternitat i
d'amistat social que no es quedi en
les paraules. Si bé I’he escrit des de
les meves conviccions cristianes, que
m’encoratgen i em nodreixen, he
procurat fer-ho de tal manera que la
reflexio s'obri al dialeg amb totes les
persones de bona voluntat.

7. Aixi mateix, quan estava redactant
aquesta carta, va irrompre de
manera inesperada la pandémia de
la Covid-19 que va deixar al
descobert les nostres falses
seguretats. Més enlla de les diverses
respostes que van donar els diferents



paisos, es va evidenciar la incapacitat
d'actuar conjuntament. Tot i estar
hiperconnectats, existia una
fragmentacio que tornava més dificil
resoldre els problemes que ens
afecten a tots. Si algu creu que només
es tractava de fer funcionar millor el
que ja feiem, o que 1'tinic missatge és
que hem de millorar els sistemes i les
regles ja existents, esta negant la
realitat.

8. Anhelo que en aquesta epoca que
ens toca viure, reconeixent la
dignitat de cada persona humana,
puguem fer renéixer entre tots un
desig mundial de germanor. Entre
tots: «Vet aqui un bonic secret per
somiar i fer de la nostra vida una
bella aventura. Ningu no pot
afrontar la vida ailladament. [...] Cal
una comunitat que ens sostingui, que
ens ajudii en la qual ens ajudem els
uns als altres a mirar endavant. Que
n’és d’important somiar junts! [...]
Sols, es corre el risc de tenir



miratges, en els quals veus el que no
hi ha; els somnis es construeixen
junts»s. Somiem com una unica
humanitat, com caminants de la
mateixa carn humana, com a fills
d'aquesta mateixa terra que ens acull
a tots, cada un amb la riquesa de la
seva fe o de les seves conviccions,
cadascun amb la seva propia veu,
tots germans.

Capitol primer

LES OMBRES D'UN MON
TANCAT

9. Sense pretendre realitzar una
analisi exhaustiva ni posar en
consideracio tots els aspectes de la
realitat que vivim, proposo només
estar atents davant algunes
tendencies del mén actual que
desfavoreixen el desenvolupament
de la fraternitat universal.



Somnis que es trenquen a
trossos

10. Durant decades semblava que el
mon havia apreés de tantes guerres i
fracassos i es dirigia lentament cap a
diverses formes d'integracio. Per
exemple, es va desplegar el somni
d'una Europa unida, capacg de
reconeixer arrels comunes i de
alegrar-se amb la diversitat que
I'habita. Recordem «la ferma
conviccio dels Pares fundadors de la
Uniod Europea, els quals desitjaven un
futur basat en la capacitat de
treballar junts per superar les
divisions, afavorint la pauila
comunio entre tots els pobles del
continent»s. També va prendre forca
I'anhel d'una integracid
llatinoamericana i van comencar a
donar-se alguns passos. En altres
paisos i regions hi va haver intents
de pacificacid i acostaments que van
aconseguir fruits i altres que
semblaven prometedors.



11. Pero la historia dona mostres
d'estar tornant enrere. S'encenen
conflictes anacronics que es
consideraven superats, ressorgeixen
nacionalismes tancats, exasperats,
ressentits 1 agressius. En diversos
paisos una idea de la unitat del poble
i de la nacio, penetrada per diverses
ideologies, crea noves formes
d'egoisme i de pérdua del sentit
social emmascarades sota una
suposada defensa dels interessos
nacionals. Aix0 ens recorda que
«cada generacio ha de fer seves les
lluites i els exits de les generacions
passades i portar-les a metes meés
altes encara. Es el cami. 1 bé, com
també I'amor, la justicia i la
solidaritat, no s'assoleixen d'una
vegada per sempre; han de ser
conquerits cada dia. No és possible
conformar-se amb el que ja sha
aconseguit en el passat i instal-lar-se,
i fruir-ne com si aquesta situacio ens
fes ignorar que molts germans
nostres sofreixen encara situacions



d’injusticia que ens interpel-len a
tots»s.

12. "Obrir-se al mon" és una
expressio que avui ha estat cooptada
per I'economia i les finances. Es
refereix exclusivament a l'obertura
als interessos estrangers o a la
llibertat dels poders economics per
invertir sense traves ni
complicacions en tots els paisos. Els
conflictes locals i el desinteres pel bé
comu son instrumentalitzats per
I'economia global per imposar un
model cultural unic. Aquesta cultura
unifica el mon pero divideix les
persones i les nacions, perque «la
societat cada vegada més
globalitzada ens fa més proxims,
pero no més germans»s. Estem més
sols que mai en aquest mon
massificat que fa prevaler els
interessos individuals 1 debilita la
dimensio comunitaria de l'existéncia.
Augmenten més aviat els mercats, on
les persones compleixen rols de



consumidors o d'espectadors.
L'avanc d'aquest globalisme
afavoreix normalment la identitat
dels més forts que es protegeixen a si
mateixos, pero procura dissoldre les
identitats de les regions més febles i
pobres, bo i fent-les més vulnerables
1 dependents. D'aquesta manera la
politica esdevé cada vegada més
fragil davant els poders economics
transnacionals que apliquen el
"divideix i regnaras".

La fi de la consciéncia
historica

13. Per aix0 mateix s'afavoreix també
una pérdua de sentit de la historia
que disgrega encara meés. S'adverteix
la penetraci6 cultural d'una mena de
"deconstruccionisme", on la llibertat
humana pretén construir-ho tot des
de zero. Deixa en peu unicament la
necessitat de consumir sense limits i
l'accentuacid de moltes formes
d'individualisme sense continguts.



En aquesta linia se situava un consell
que vaig donar als joves: «Si una
persona us fa una proposta i us diu
que ignoreu la historia, que no
recolliu I'experiéncia dels ancians,
que menyspreeu tot el passat i que
només mireu el futur que ell us
ofereix, ¢no és una forma facil
d'atrapar-vos amb la seva proposta
per tal que només feu el que ell us
diu? Aquesta persona us necessita
buits, desarrelats, desconfiats de tot,
perque nomes confieu en les seves
promeses i us sotmeteu als seus
plans. Aixi funcionen les ideologies
de diferents colors, que destrueixen
(o de-construeixen) tot el que sigui
diferent i d'aquesta manera poden
regnar sense oposicions. Per aixo
necessiten joves que menysprein la
historia, que rebutgin la riquesa
espiritual i humana que es va anar
transmetent al llarg de les
generacions, que ignorin tot el que
els ha precedit»1o.



14. Son les noves formes de
colonitzacio cultural. No ens oblidem
que «els pobles que alienen la seva
tradicio, 1 per mania imitativa,
violéncia impositiva, imperdonable
negligencia o apatia, toleren que se'ls
arrabassi I'anima, perden, juntament
amb la seva fisonomia espiritual, la
seva consistencia moral i, finalment,
la seva independéncia ideologica,
economica i politica»1i. Una manera
eficag de dissoldre la consciéncia
historica, el pensament critic, la
lluita per la justicia i els camins
d'integracio és buidar de sentit o
manipular les grans paraules. Que
signifiquen avui algunes expressions
com democracia, llibertat, justicia,
unitat? Han estat manipulades i
desfigurades per utilitzar-les com a
instrument de dominacio, com a
titols buits de contingut que poden
servir per justificar qualsevol accio.



Sense un projecte per a tots

15. La millor manera de dominar i
d'avancar sense limits és sembrar la
desesperanca i suscitar la
desconfianca constant, fins i tot
disfressada darrere la defensa
d'alguns valors. Avui en molts paisos
s'utilitza el mecanisme politic
d'exasperar, exacerbar i polaritzar.
Per diversos camins es nega als altres
el dret a existir i a opinar, i per aixo
es recorre a l'estrategia de
ridiculitzar-los, sospitar d'ells,
assetjar-los. No es recull la seva part
de veritat, els seus valors, i d'aquesta
manera la societat s'empobreix i es
redueix a la prepoténcia del més fort.
La politica ja no és aixi una discussio
sana sobre projectes a llarg termini
per al desenvolupament de totsiel
bé comu, siné només receptes
immediatistes de marqueting que
troben en la destruccio de l'altre el
recurs mes efica¢. En aquest joc
mesqui de les desqualificacions, el



debat és manipulat per mantenir-lo a
I’estat de questionament i de
confrontacio.

16. En aquesta pugna d'interessos
que ens enfronta a tots contra tots,
On vencer passa a ser sinonim de
destruir, ¢com és possible aixecar el
cap per reconeixer el vei o per posar-
se a la banda del qui ha caigut en el
cami? Un projecte amb grans
objectius per al desenvolupament de
tota la humanitat avui sona a deliri.
Augmenten les distancies entre
nosaltres, i la marxa dura i lenta cap
a un mon unit i més just pateix un
nou i drastic retrocés.

17. Tenir cura del mon que ens
envolta i ens sosté és cuidar-nos a
nosaltres mateixos. Pero necessitem
constituir-nos en un "nosaltres" que
habita la casa comuna. Aquest
compte no interessa als poders
economics que necessiten un redit
rapid. Sovint les veus que s'aixequen



per defensar el medi ambient son
fetes callar o ridiculitzades,
disfressant de racionalitat allo que
son només interessos particulars. En
aquesta cultura que estem gestant,
buida, immediatista 1 sense un
projecte comu, «és previsible que,
davant 1'esgotament d'alguns
recursos, es vagi creant un escenari
favorable per a noves guerres,
disfressades rere nobles
reivindicacions»1z.

L’exclusio mundial

18. Parts de la humanitat semblen
sacrificables en benefici d'una
selecci6 que afavoreix un sector
huma digne de viure sense limits. En
el fons «ja no es considera les
persones com un valor primari que
cal respectar i emparar,
especialment si son pobres o
discapacitades, si "encara no son
utils" —com els no nascuts—, o si "ja no
serveixen" —com els vells—. Ens hem



fet insensibles a qualsevol forma de
malbaratament, comencant pel dels
aliments, que és un dels més
Vergonyosos»1s.

19. La manca de fills, que provoca un
envelliment de les poblacions,
juntament amb I'abandonament de
la gent gran a una dolorosa solitud,
és una manera subtil d'expressar que
tot acaba amb nosaltres, que només
compten els nostres interessos
individuals. Aixi, «objecte de exclusio
no és nomeés l'aliment o els béns
superflus, sino sovint els mateixos
éssers humans»is. Hem vist el que ha
succeit amb la gent gran en alguns
llocs del moén a causa del
coronavirus. No havien de morir
aixi. Pero en realitat alguna cosa
semblant ja havia passat a causa
d'onades de calor i en altres
circumstancies: cruelment exclosos.
No ens adonem que aillar els ancians
i abandonar-los a carrec d'altres
sense un adequat i proper



acompanyament de la familia, mutila
i empobreix la mateixa familia. A
més, acaba privant els joves d'aquest
necessari contacte amb les seves
arrels i amb una saviesa que la
joventut per si sola no pot assolir.

20. Aquesta exclusio s'expressa de
multiples maneres, com en I'obsessio
per reduir els costos laborals, que no
s’adona de les greus consequencies
que aixo ocasiona, perque la
desocupacio que es produeix té per
efecte directe expandir les fronteres
de la pobresais. L’exclusio, a més,
assumeix formes miserables que
creiem superades, com el racisme,
que s'amaga i reapareix una i altra
vegada. Les expressions de racisme
tornen a avergonyir-nos demostrant
aixi que els suposats avencgos de la
societat no son tan reals ni estan
assegurats per sempre.

21. Hi ha regles economiques que
han resultat eficaces per al



creixement, pero no aixi per al
desenvolupament huma integralis.
Ha augmentat la riquesa, pero sense
equitat, i aixi el que passa és que
«neixen noves pobreses»17. Quan
diuen que el mon modern ha reduit
la pobresa, ho fan mesurant amb
criteris d'altres epoques no
comparables amb la realitat actual.
Perque en altres temps, per exemple,
no tenir accés a l'energia eléctrica no
era considerat un signe de pobresa ni
generava angoixa. La pobresa
sempre s'analitza i s'entén en el
context de les possibilitats reals d'un
moment historic concret.

Drets humans no prou
universals

22. Moltes vegades es percep que, de
fet, els drets humans no son iguals
per a tothom. El respecte d'aquests
drets «és condicio previa per al
mateix desenvolupament social i
economic d'un pais. Quan es respecta



la dignitat de 'home, i els seus drets
son reconeguts i tutelats, floreix
també la creativitatil'enginy, i la
personalitat humana pot desplegar
les seves multiples iniciatives en
favor del bé comu»is. Pero
«observant amb atencio les nostres
societats contemporanies, trobem
nombroses contradiccions que ens
porten a preguntar-nos si
veritablement la igual dignitat de tots
els éssers humans, proclamada
solemnement fa 70 anys, €s
reconeguda, respectada, protegida i
promoguda en totes les
circumstancies. En el mén d'avui
persisteixen nombroses formes
d'injusticia, nodrides per visions
antropologiques reductives i per un
model economic basat en els guanys,
que no dubta a explotar, excloure i
fins i tot matar 'home. Mentre una
part de la humanitat viu en
opulencia, una altra part veu la seva
propia dignitat desconeguda,
menyspreada o trepitjada i els seus



drets fonamentals ignorats o
violats»1s. Que diu aixo sobre la
igualtat de drets fundada en la
mateixa dignitat humana?

23. De manera semblant,
I'organitzacio de les societats a tot el
mon encara esta lluny de reflectir
amb claredat que les dones tenen
exactament la mateixa dignitat i
identics drets que els homes.
S'afirma alguna cosa amb les
paraules, pero les decisions i la
realitat criden un altre missatge. Es
un fet que «doblement pobres son les
dones que pateixen situacions
d'exclusid, maltractament i violéncia,
perqueé sovint es troben menors
possibilitats de defensar els seus
drets»zo.

24. Reconeguem igualment que, «tot i
que la comunitat internacional ha
adoptat diversos acords per posar fi
a I'esclavitud en totes les seves
formes, i ha disposat diverses



estratégies per combatre aquest
fenomen, encara hi ha milions de
persones —infants, homes i dones de
totes les edats— privats de la seva
llibertat i obligats a viure en
condicions similars a I'esclavitud. [...]
Avui com ahir, a I'arrel de
'esclavitud es troba una concepcio
de la persona humana que admet
que pugui ser tractada com un
objecte. [...] La persona humana,
creada a imatge i semblanca de Déu,
queda privada de la llibertat,
mercantilitzada, reduida a ser
propietat d'un altre, amb la forca,
I'engany o la constriccid fisica o
psicologica; és tractada com un mitja
ino com un fi». Les xarxes criminals
«utilitzen habilment les modernes
tecnologies informatiques per
enganyar joves i jovenissims arreu
del mon»21. L'aberracié no té limits
quan se sotmeten dones, despres
forcades a avortar. Un acte
abominable que arriba fins i tot al
segrest per tal de vendre els seus



organs. Aixo fa que el trafic de
persones i altres formes actuals
d'esclavitud esdevingui un problema
mundial que necessita ser pres
seriosament per la humanitat en el
seu conjunt, perque «tal com les
organitzacions criminals utilitzen
xarxes globals per aconseguir els
seus objectius, l'acci6 per derrotar
aquest fenomen requereix un esforg
conjunt i també global per part dels
diferents agents que conformen la
societat»zz.

Conflicte i por

25. Guerres, atemptats, persecucions
per motius racials o religiosos, i
tantes ofenses contra la dignitat
humana es jutgen de diverses
maneres segons convinguin o no a
determinats interessos,
fonamentalment economics. El que
és veritat quan convé a un poderos
deixa de ser-ho quan ja no el
beneficia. Aquestes situacions de



violéncia van «multiplicant-se
dolorosament en moltes regions del
mon, fins a assumir les formes de la
que podria anomenar una "tercera
guerra mundial per etapes'»zs.

26. Aix0 no crida l'atencio si
advertim 1'abséncia d'horitzons que
ens congreguin, perque en tota
guerra el que apareix en ruines és «el
mateix projecte de fraternitat, inscrit
en la vocacio de la familia humana»,
de manera que «qualsevol situacid
d'amenaca alimenta la desconfianca i
el replegament»za. Aixi, el nostre mon
avanca en una dicotomia sense sentit
amb la pretensio de «garantir
I'estabilitat i la pau en base a una
falsa seguretat sustentada per una
mentalitat de por i desconfianca»zs.

27. Paradoxalment, hi ha pors
ancestrals que no han estat
superades pel desenvolupament
tecnologic; és més, han sabut
amagar-se i potenciar-se rere noves



tecnologies. Encara avui, rere la
muralla de I'antiga ciutat hi ha
I'abisme, el territori del desconegut,
el desert. El que procedeixi d'alla no
és fiable perque no és conegut, no és
familiar, no pertany al llogaret. Es el
territori del que és "barbar”, del qual
cal defensar-se a costa del que sigui.
Per tant, es creen noves barreres per
a la autopreservacio, de manera que
deixa d'existir el mon i unicament
existeix "el meu" mon, fins al punt
que molts deixen de ser considerats
éssers humans amb una dignitat
inalienable i passen a ser només
"ells". Reapareix «la temptacio de fer
una cultura de murs, d'aixecar murs,
murs en el cor, murs a la terra per
evitar aquest trobament amb altres
cultures, amb altres persones. I
qualsevol que aixequi un mur, qui
construeixi un mur, acabara essent
un esclau dins dels murs que ha
construit, sense horitzons. Perque li
falta aquesta alteritat»zs.



28. La solitud, les porsila
inseguretat de tantes persones que se
senten abandonades pel sistema, fan
que es vagi creant un terreny fertil
per a les mafies. Perque aquestes
s'afirmen presentant-se com
"protectores” dels oblidats, moltes
vegades a través de diverses ajudes,
mentre persegueixen els seus
interessos criminals. Hi ha una
pedagogia tipicament mafiosa que,
amb una falsa mistica comunitaria,
crea llagos de dependéncia i de
subordinacio dels quals és molt
dificil alliberar-se.

Globalitzacio i progrés sense
un rumb comu

29. Amb el Gran Imam Ahmad Al-
Tayyeb no ignorem els avencos
positius que s’han donat en la
ciencia, en la tecnologia, en la
medicina, en la industriaien el
benestar, sobretot en els paisos
desenvolupats. No obstant aixo,



«subratllem que, al costat d’aquests
progressos historics, grans i valuosos,
es constata un deteriorament de
l'ética, que condiciona l'accio
internacional, 1 un debilitament dels
valors espirituals i del sentit de
responsabilitat. Tot aixo contribueix
al fet que es difongui una sensacio
general de frustracio, de soledat i de
desesperacio. [...] Neixen focus de
tensio i s'acumulen armes i
municions, en una situacié mundial
dominada per la incertesa, la
desil-lusio i la por al futur i
controlada per interessos economics
miops». També assenyalem «les
fortes crisis politiques, la injusticia i
la manca d'una distribuci6 equitativa
dels recursos naturals. [...] Pel que fa
a les crisis que porten a la mort
milions de nens, reduits ja a
esquelets humans —a causa de la
pobresa i de la fam-, regna un silenci
internacional inacceptable»z7. Davant
d'aquest panorama, si bé ens



captiven molts avencos, no advertim
un rumb realment huma.

30. En el mon actual els sentiments
de pertinenca a una mateixa
humanitat s’afebleixen, i el somni de
construir junts la justicia i la pau
sembla una utopia d'altres epoques.
Veiem com impera una indiferéencia
comoda, freda i globalitzada, filla
d'una profunda desil-lusio que
s'amaga rere l'engany d'una il-lusio:
creure que podem ser totpoderosos i
oblidar que estem tots a la mateixa
barca. Aquest desengany que deixa
enrere els grans valors fraterns porta
«a una mena de cinisme. Aquesta és
la temptacio que nosaltres tenim
davant, si anem per aquest cami de
la desil-lusio o de la decepcid. [...]
L'aillament i el tancament en un
mateix o en els propis interessos mai
no son el cami per tornar esperanca i
obrar una renovacio, sino que és la
proximitat, la cultura del trobament.
Aillament, no; proximitat, si. Cultura



de I'enfrontament, no; cultura del
trobament, si »zs.

31. En aquest mon que corre sense
un rumb comu, es respira una
atmosfera on «la distancia entre
'obsessio pel propi benestar ila
felicitat compartida de la humanitat
s'amplia fins al punt que fa la
impressio que s'esta produint un
veritable cisma entre I'individu i la
comunitat humana. [...] Perque una
cosa és sentir-se obligats a viure
junts, i una altra molt diferent és
apreciar la riquesa i la bellesa de les
llavors de la vida en comu que cal
buscar i conrear junts»zs. Avanca la
tecnologia sense pausa, pero «que
bonic seria si al creixement de les
innovacions cientifiques i
tecnologiques correspongués també
una equitat i una inclusio social cada
vegada més grans! Que bonic seria
que a mesura que descobrim nous
planetes llunyans, tornéssim a
descobrir les necessitats del germa o



de la germana en orbita al voltant
meu!»so.

Les pandémies i altres flagells
de la historia

32. Es veritat que una trageédia global
com la pandémia de la Covid-19 va
despertar durant un temps la
consciencia de ser una comunitat
mundial que navega en una mateixa
barca, on el mal d'un perjudica a tots.
Recordem que ningu no se salva sol,
que unicament és possible salvar-se
junts. Per aixo vaig dir que «la
tempesta desemmascara la nostra
vulnerabilitat i deixa al descobert
aquestes falses i superflues
seguretats amb les qual haviem
construit les nostres agendes, els
nostres projectes, rutines i prioritats.
[...] Amb la tempesta, va caure el
magquillatge d'aquests estereotips
amb que disfressavem els nostres
egos sempre pretensiosos de voler
aparentar; i va deixar al descobert,



una vegada més, aquesta beneida
pertinenca comuna de la qual no
podem ni volem evadir-nos; aquesta
pertinenca de germans»si.

33. El mén avancava de manera
implacable cap a una economia que,
utilitzant els avencos tecnologics,
procurava reduir els "costos
humans", i alguns pretenien fer-nos
creure que n'hi havia prou la
llibertat de mercat perque tot
estigués assegurat. Pero el cop dur i
inesperat d'aquesta pandémia fora
de control ha obligat per la forca a
tornar a pensar en els éssers
humans, en tots, més que en el
benefici d'alguns. Avui podem
reconeixer que «ens hem alimentat
amb somnis d'esplendor i grandesa i
hem acabat menjant distraccio,
tancament i solitud; ens hem
empatxat de connexions i hem
perdut el gust de la fraternitat. Hem
buscat el resultat rapid i segur i ens
velem aclaparats per la impaciéncia i



I'ansietat. Presos de la virtualitat
hem perdut el gust i el sabor de la
realitat»s2. El dolor, la incertesa, la
por ila consciencia dels propis limits
que ha despertat la pandémia, fan
ressonar la crida a repensar els
nostres estils de vida, les nostres
relacions, l'organitzacio de les
nostres societats i sobretot el sentit
de la nostra existencia.

34. Si tot esta connectat, és dificil
pensar que aquest desastre mundial
no tingui relacié amb la nostra
manera d'enfrontar la realitat,
pretenent ser amos de la propia vida
1 de tot el que existeix. No vull dir
que es tracta d'una mena de castig
divi. Tampoc n'hi hauria prou amb
afirmar que el dany causat a la
natura acaba cobrant-se els nostres
atropellaments. Es la realitat mateixa
que gemega i es rebel-la. Ve a la ment
el celebre vers del poeta Virgili que
evoca les llagrimes de les coses o de
la historiass.



35. Pero oblidem rapidament les
llicons de la historia, «mestra de
vida»sza. Passada la crisi sanitaria, la
pitjor reaccio seria la de caure
encara meés en una febre consumista
i en noves formes de autopreservacio
egoista. Tant de bo que a la fi ja no hi
siguin "els altres”, sin6 només un
"nosaltres". Tant de bo que no es
tracti d'un altre episodi sever de la
historia del qual no hagim estat
capacos d'aprendre. Tant de bo que
no ens oblidem de la gent gran que
van morir per falta de respiradors,
en part com a resultat de sistemes de
salut desmantellats any rere any.
Tant de bo que tant de dolor no sigui
inutil, que donem un salt cap a una
forma nova de vida i descobrim
definitivament que ens necessitem i
ens devem els uns als altres, perque
la humanitat reneixi amb tots els
rostres, totes les mans i totes les veus,
més enlla de les fronteres que hem
creat.



36. Si no aconseguim recuperar la
passio compartida per una comunitat
de pertinenca i de solidaritat, a la
qual destinar temps, esforc i béns, la
il-lusi6 global que ens enganya caura
ruinosament i en deixara molts a
merceé de la nausea i el buit. A més,
no s'hauria d'ignorar ingénuament
que «l'obsessio per un estil de vida
consumista, sobretot quan només
uns pocs puguin sostenir-lo, nomeés
podra provocar violencia i destruccid
reciprocarss. E1 "campi qui pugui” es
traduira rapidament en el "tots
contra tots", i aixo sera pitjor que
una pandemia.

Sense dignitat humana en les
fronteres

37. Tant des d'alguns régims politics
populistes com des de plantejaments
economics liberals, se sosté que cal
evitar com sigui l'arribada de
persones migrants. Al mateix temps
s'argumenta que convé limitar



I'ajuda als paisos pobres, de manera
que toquin fons i decideixin prendre
mesures d'austeritat. No s'adverteix
que, darrere d'aquestes afirmacions
abstractes dificils de sostenir, hi ha
moltes vides que s'estripen. Molts
escapen de la guerra, de
persecucions, de catastrofes naturals.
D'altres, amb tot dret, «<busquen
oportunitats per a ells i per a les
seves families. Somien amb un futur
millor i volen crear les condicions
perqueé es faci realitat»ss.

38. Lamentablement, altres son
«atrets per la cultura occidental, de
vegades amb expectatives poc
realistes que els exposen a grans
desil-lusions. Traficants sense
escrupols, sovint vinculats als cartels
de la droga i de les armes, exploten la
situacio de feblesa dels immigrants,
que al llarg del seu viatge amb massa
frequéncia experimenten la
violencia, el trafic de persones, I'abus
psicologic i fisic, i sofriments



indescriptibles»ss. Els que emigren
«han de separar-se del seu propi
context d'origen i sovint viuen un
desarrelament cultural i religios. La
fractura també fa a les comunitats
d'origen, que perden els elements
més vigorosos i emprenedors, 1 a les
families, en particular quan emigra
un dels pares o tots dos, deixant els
fills al pais d'origen»ss. Per tant,
també «cal reafirmar el dret a no
emigrar, és a dir, a tenir les
condicions per a romandre en la
propia terrarss.

39. A més, «en alguns paisos
d'arribada, els fenomens migratoris
susciten alarma i por, sovint
fomentats i explotats amb fins
politics. Es difon aixi una mentalitat
xenofoba, de gent tancada i
replegada sobre si mateixa»ao. Els
emigrants no son considerats prou
dignes per participar en la vida
social com qualsevol altre, i s'oblida
que tenen la mateixa dignitat



intrinseca de qualsevol persona. Per
tant, han de ser «protagonistes del
seu propi rescat»s1. Mai no es dira
que no s6n humans pero, en la
practica, amb les decisions i la
manera de tractar-los, s'expressa que
se'ls considera menys valuosos,
menys importants, menys humans.
Es inacceptable que els cristians
comparteixin aquesta mentalitat 1
aquestes actituds, fent prevaler de
vegades certes preferéncies
politiques per sobre de profundes
conviccions de la propia fe: la
inalienable dignitat de cada persona
humana més enlla del seu origen,
color o religio, i la llei suprema de
I'amor fratern.

40. «Les migracions constituiran un
element determinant del futur del
mon»s2. Pero avui estan afectades per
una «perdua d'aquest "sentit de la
responsabilitat fraterna", sobre el
qual es basa tota societat civil».as
Europa, per exemple, corre seriosos



riscos d'anar per aquest cami. Tot
amb tot, «inspirant-se en el seu gran
patrimoni cultural i religios, té els
instruments necessaris per defensar
la centralitat de la persona humana i
trobar un just equilibri entre el
deure moral de tutelar els drets dels
seus ciutadans, d'una banda, i, de
l'altra, el de garantir 1'assistencia i
l'acollida dels emigrants»aa.

41. Comprenc que davant les
persones emigrants alguns tinguin
dubtes i sentin temors. Ho entenc
com a part de l'instint natural
d'autodefensa. Pero també és veritat
que una persona i un poble només
son fecunds si saben integrar
creativament en el seu interior
I'obertura als altres. Convido a anar
més enlla d'aquestes reaccions
primaries, perqué «el problema és
quan aquests dubtes i aquestes pors
condicionen la nostra forma de
pensar i d'actuar fins al punt de
convertir-nos en éssers intolerants,



tancats i potser, sense adonar-nos,
fins i tot racistes. La por ens priva
aixi del desig i de la capacitat de
trobament amb 1'altre »as.

La il-lusio de la comunicacio

42. Paradoxalment, mentre es
desenvolupen actituds tancades i
intolerants que ens isolen respecte
als altres, s'escurcen o desapareixen
les distancies fins al punt que deixa
d'existir el dret a la intimitat. Tot es
converteix en una mena d'espectacle
que pot ser espiat, vigilat, i la vida
s'exposa a un control constant. En la
comunicacio digital es vol mostrar
tot i cada individu esdevé objecte de
mirades que furguen, despullen i
divulguen, sovint de manera
anonima. El respecte a l'altre es fa
trossos i, d'aquesta manera, al mateix
temps que el desplaco, I'ignoroiel
mantinc lluny, sense cap pudor puc
envair la seva vida fins a 1'extrem.



D'altra banda, els moviments digitals
d'odi i destruccio no constitueixen —
com alguns pretenen fer creure- una
forma adequada d’ajut mutu, sino
meres associacions contra un
enemic. En canvi, «els mitjans de
comunicacio digitals poden exposar
al risc de dependencia, d'aillament i
de progressiva pérdua de contacte
amb la realitat concreta,
obstaculitzant el desenvolupament
de relacions interpersonals
auténtiques»s. Calen gestos fisics,
expressions de la cara, silencis,
llenguatge corporal, i fins el perfum,
la tremolor de les mans, el rubor, la
transpiracio, perque tot aixo parla i
forma part de la comunicacio
humana. Les relacions digitals, que
eximeixen del laborids cultiu d'una
amistat, d'una reciprocitat estable, i
fins i tot d'un consens que madura
amb el temps, tenen aparenca de
sociabilitat. No construeixen
veritablement un "nosaltres" sino
que solen dissimular i amplificar el



mateix individualisme que s'expressa
en la xenofobia i en el menyspreu
dels febles. La connexio digital no és
suficient per tendir ponts, no arriba

a unir la humanitat.

Agressivitat sense pudor

44. Al mateix temps que les persones
preserven el seu aillament
consumista i comode, trien una
vinculaci6 constant i febril. Aixo
afavoreix l'ebullicio de formes
insolites d'agressivitat, d'insults,
maltractaments, desqualificacions,
fuetades verbals fins destrossar la
figura de l'altre, en un
desenfrenament que no podria
existir en el contacte cos a cos sense
que acabéssim destruint-nos entre
tots. L'agressivitat social troba en els
dispositius mobils i en els ordinadors
un espai d'ampliacio sense igual.

45. Aix0 ha permes que les ideologies
perdin tot pudor. El que fins fa pocs



anys no podia ser dit per algu sense
el risc de perdre el respecte de tot el
mon, avui pot ser expressat amb tota
cruesa encara per algunes autoritats
politiques i romandre impune. Cal no
ignorar que «en el mon digital hi ha
en joc ingents interessos economics,
capacos de realitzar formes de
control tan subtils com invasives,
creant mecanismes de manipulacid
de les consciencies i del procés
democratic. El funcionament de
moltes plataformes sovint acaba per
afavorir el trobament entre persones
que pensen de la mateixa manera,
obstaculitzant la confrontacio entre
les diferencies. Aquests circuits
tancats faciliten la difusio
d'informacions i noticies falses,
fomentant prejudicis i odis»a.

46. Conveé reconeixer que els
fanatismes que porten a destruir els
altres son protagonitzats també per
persones religioses, sense excloure
els cristians, que «poden formar part



de xarxes de violéncia verbal a
través d'internet i dels diversos
forums o espais d'intercanvi digital.
Fins i tot en mitjans catolics es poden
perdre els limits, se solen
naturalitzar la difamacid i la
calumnia, i sembla quedar fora tota
eética i respecte per la fama d'altri»as.
Queé s'aporta aixi a la fraternitat que
el Pare comu ens proposa?

Informacio sense saviesa

47. La veritable saviesa suposa
I’encontre amb la realitat. Pero avui
tot es pot produir, dissimular,
alterar. Aixo fa que el trobament
directe amb els limits de la realitat es
torni intolerable. Com a
consequencia, s'opera un mecanisme
de "seleccio" i es crea I'habit de
separar immediatament el que
m'agrada del que no m'agrada, allo
que m’atreu d’allo em desagrada.
Amb la mateixa logica es trien les
persones amb les quals un decideix



compartir el mon. Aixi les persones o
situacions que ferien la nostra
sensibilitat o ens provocaven desgrat
avui senzillament son eliminades en
les xarxes virtuals, construint un
cercle virtual que ens ailla de
I'entorn en que vivim.

48. Asseure’ns a escoltar un altre,
caracteristic d'una trobament huma,
és un paradigma d'actitud receptiva,
de qui supera el narcisisme i acull
l'altre, li presta atencio, 'acull en el
propi cercle. Pero «el mon d'avui és
majoritariament un mon sord [...]. A
vegades la velocitat del mon modern,
la cosa frenética ens impedeix
escoltar bé el que diu una altra
persona. I quan esta a la meitat del
seu dialeg, ja I’hem interromput i li
volem contestar quan encara no ha
acabat de dir. Cal no perdre la
capacitat d'escolta». Sant Francesc
d'Assis «va escoltar la veu de Déu, va
escoltar la veu del pobre, va escoltar
la veu del malalt, va escoltar la veu



de la natura. I tot aixo ho transforma
en un estil de vida. Desitjo que la
llavor de sant Francesc creixi en
molts cors»ao.

49. En desapareixer el silenci i
I'escolta, convertint-ho tot en clics i
missatges rapids i ansiosos, es posa
en risc aquesta estructura basica
d'una savia comunicacié humana. Es
crea un nou estil de vida on un
construeix el que vol tenir davant,
excloent tot allo que no es pugui
controlar o conéixer superficialment
i instantaniament. Aquesta dinamica,
per la seva logica intrinseca,
impedeix la reflexi6 serena que
podria portar-nos a una saviesa
comuna.

50. Podem buscar junts la veritat en
el dialeg, en la conversa reposada o
en la discussi6 apassionada. Es un
cami perseverant, fet també de
silencis i de sofriments, capacg de
recollir amb paciencia la llarga



experiéncia de les persones i dels
pobles. El cimul aclaparador
d'informacio que ens inunda no vol
dir més saviesa. La saviesa no es
fabrica amb recerques ansioses per
internet, ni és un conjunt
d'informacio la veracitat de la qual
no esta assegurada. D'aquesta
manera no es madura en el
trobament amb la veritat. Les
converses finalment només giren al
voltant de les ultimes dades, son
merament horitzontals i
acumulatives. Pero no es presta una
detinguda atencio i no es penetra en
el cor de la vida, no es reconeix el
que és essencial per donar un sentit a
I'existencia. Aixi, la llibertat és una
il-lusio que ens venen i que es confon
amb la llibertat de navegar davant
d'una pantalla. El problema és que
un cami de fraternitat, local i
universal, només pot ser recorregut
per esperits lliures i1 disposats a
trobades reals.



Submissions i
automenyspreus

51. Alguns paisos reeixits des del
punt de vista economic es presenten
com a models culturals per als paisos
poc desenvolupats, en lloc de
procurar que cadascu creixi amb el
seu estil propi, perque desenvolupi
les seves capacitats d'innovar des
dels valors de la seva cultura.
Aquesta nostalgia superficial i trista,
que porta a copiar i comprar en lloc
de crear, dona espai a una
autoestima nacional molt baixa. En
els sectors benestants de molts paisos
pobres, i de vegades en els que han
aconseguit sortir de la pobresa,
s'adverteix la incapacitat d'acceptar
caracteristiques i processos propis,
caient en un menyspreu de la propia
identitat cultural com si fos I'inica
causa dels mals.

52. Destrossar l'autoestima d'algu és
una manera facil de dominar-lo.



Darrere d'aquestes tendéncies que
busquen homogeneitzar el mon,
afloren interessos de poder que es
beneficien de la baixa estima de si
mateix, al moment que, a través dels
mitjans i de les xarxes, s'intenta
crear una nova cultura al servei dels
més poderosos. Aixo és aprofitat per
I'especulacio financera i l'espoliacio,
on els pobres son els que sempre
perden. D'altra banda, ignorar la
cultura d'un poble fa que molts liders
politics no aconsegueixin
implementar un projecte eficient que
pugui ser lliurement assumit i
sostingut en el temps.

53. S'oblida que «no hi ha pitjor
alienacio que experimentar que no
tenen arrels, que no es pertany a
ningu. Una terra sera fecunda, un
poble donara fruit, i podra engendrar
el dia de dema només en la mesura
que generi relacions de pertinenca
entre els seus membres, que crei
lligams d'integracio entre les



generacions i les diferents
comunitats que la conformen; i
també en la mesura que trenqui els
cercles que atordeixen els sentits
allunyant-nos cada vegada més els
uns dels altres»so.

Esperanca

54. Malgrat aquestes ombres denses
que no son ignorades, en les
properes pagines vull fer-me resso de
molts camins d'esperancga. Perque
Déu continua vessant en la
humanitat llavors de bé. La recent
pandémia ens ha permeés de rescatar
1 de posar en valor molts companys i
companyes de viatge que, en la por,
han reaccionat donant la propia
vida. Hem estat capacos de
reconeixer com les nostres vides
estan teixides i sostingudes per
persones normals que, sense dubte,
han escrit els esdeveniments decisius
de la nostra historia compartida:
metges, infermers 1 infermeres,



farmaceutics, empleats dels
supermercats, personal de neteja,
cuidadors, transportistes, homes i
dones que treballen per
proporcionar serveis essencials i
seguretat, voluntaris, sacerdots,
religioses,... han compres que ningu
no se salva sols:.

55. Convido a l'esperanca, que «ens
parla d'una realitat que esta arrelada
en la profunditat de 1'ésser huma,
independentment de les
circumstancies concretes i els
condicionaments historics en que
viu. Ens parla d'una set, d'una
aspiracio, d'un anhel de plenitud, de
vida assolida, d'un mesurar-se amb
allo que és gran, que omple el cor i
eleva l'esperit cap a coses grans, com
ara la veritat, la bondat i la bellesa, la
justicia il'amor. [...] L'esperanca és
audag, sap mirar més enlla de la
comoditat personal, de les petites
seguretats i compensacions que
estrenyen 1'horitzd, per obrir-se a



grans ideals que fan la vida més bella
1 digna»sz2. Caminem en esperanca.

Capitol segon
UN ESTRANY EN EL CAMI

56. Tot el que he esmentat en el
capitol anterior és més que una
aseptica descripcio de la realitat, ja
que «els goigs i les esperances, les
tristeses i les angoixes dels homes del
nostre temps, sobretot dels pobres i
de tots pateixen, son alhora goigs i
esperances, tristeses i angoixes dels
deixebles de Crist. No hi ha res
veritablement huma que no trobi
resso en el seu cor»ss. En l'intent de
buscar una llum enmig del que estem
vivint, i abans de plantejar algunes
linies d'accid, proposo dedicar un
capitol a una parabola dita per
Jesucrist fa dos mil anys. Perque, si
bé aquesta carta esta adrecada a
totes les persones de bona voluntat,
més enlla de les seves conviccions



religioses, la parabola s'expressa de
tal manera que qualsevol de
nosaltres pot deixar-se interpel-lar
per ella.

«Llavors, un mestre de la Llei es va
aixecar i, per posar a prova Jesus, li
va fer aquesta pregunta: “Mestre, qué
haig de fer per a posseir la vida
eterna?” Jesus li digué:“Que hi ha
escrit en la Llei? Que hi llegeixes?” Ell
va respondre: “Estima el Senyor, el teu
Déu, amb tot el cor, amb tota ’anima,
amb totes les forces i amb tot el
pensament, i estima els altres com a
tu mateix”. Jesus li digué: “Has
respost bé: fes aixo i viuras”. Pero ell,
amb ganes de justificar-se, pregunta a
Jesus: I qui son els altres que haig
d’estimar?” Jesus va contestar dient:
”Un home baixava de Jerusalem a
Jerico i va caure en mans d’uns
bandolers, que el despullaren,
Papallissaren i se n’anaren deixant-lo
mig mort. Casualment baixava per
aquell cami un sacerdot; quan el veié,



passa de llarg per Ualtra banda.
Igualment un levita arriba en aquell
indret; veié ’home i passa de llarg per
Paltra banda. Pero un samarita que
anava de viatge va arribar prop d’ell,
el veié i se’n compadi. S’hi acosta, li
amorost les ferides amb oli i vii les hi
embena; després el puja a la seva
propia cavalcadura, el dugué a
Phostal i se’n va ocupar. L’endema va
treure’s dos denaris i els va donar a
Phostaler dient-li: "Ocupa’t d’ell i,
quan jo torni a passar, et pagaré les
despeses que facis de més". Quin
d’aquests tres et sembla que es va
comportar com a proisme de ’home
que va caure en mans dels bandolers?
Ell respongué: "El qui el va tractar
amb amor”. Llavors Jesus li digué:
"Vés, i tu fes igual"» ( Lc 10,25-37).

El rerefons
57. Aquesta parabola recull un

rerefons de segles. Poc després de la
narracio de la creacié del monide



I'ésser huma, la Biblia planteja el
desafiament de les relacions entre
nosaltres. Cain destrueix el seu
germa Abel, i ressona la pregunta de
Déu: «On és el teu germa

Abel?» (Gn4,9). La resposta és la
mateixa que sovint donem nosaltres:
«Es que séc guardia del meu
germa?» (). En preguntar, Déu
questiona tot tipus de determinisme
o fatalisme que pretengui justificar la
indiferencia com a unica resposta
possible. Ens habilita, per contra, a
crear una cultura diferent que ens
orienti a superar les enemistatsia
tenir cura els uns dels altres.

58. El llibre de Job recorre al fet de
tenir un mateix Creador com a base
per a sostenir alguns drets comuns:
«Que potser el que em va formar al
ventre no el va formar també a ell i
ens va modelar de la mateixa
manera en la matriu?» (31,15). Molts
segles després, sant Ireneu ho
expressara amb la imatge de la



melodia: «L'amant de la veritat no ha
de deixar-se enganyar per l'interval
particular de cada so, ni suposar que
un sigui Partifex i el creador d’aquest
soiun altre I’artifex i el creador de
Ialtre [...], sin6 que ha de pensar que
I’ha fet un de sol»sa.

59. En les tradicions jueves,
I'imperatiu d'estimar i cuidar l'altre
semblava restringir-se a les relacions
entre els membres d'una mateixa
nacid. L'antic precepte «estima els
altres com a tu mateix» (Lv19,18)
s'entenia ordinariament com referit
als connacionals. No obstant aixo,
especialment en el judaisme que es
va desenvolupar fora de la terra
d'Israel, els confins es van anar
ampliant. Va apareéixer la invitacio a
no fer als altres el que no vols que et
facin (cf. Th4,15). El savi Hil'lel (segle
I a.C.) deia sobre aixo0: «Aixo0 és la Llei
i els Profetes. Tota la resta és
comentari»ss. E1 desig d'imitar les
actituds divines duu a superar



aquella tendéncia a limitar-se als
més propers: «La misericordia de
cada persona s'estén al seu proisme,
pero la misericordia del Senyor
arriba a tots els vivents» (Sir 18,13).

60. En el Nou Testament, el precepte
d'Hil'lel es va expressar de manera
positiva: «Tracteu en tot als altres
com vosaltres voleu ser tractats,
perque en aixo consisteixen la Llei i
els Profetes» (Mt7,12). Aquesta crida
és universal, tendeix a abastar
tothom, només per la seva condicio
humana, perque lI'Altissim, el Pare
celestial «fa sortir el sol sobre bons i
dolents» (Mt5,45). Com a
consequeéncia es reclama: «Sigueu
compassius tal com el vostre Pare és
misericordios» (Lc 6,36).

61. Hi ha una motivacio per ampliar
el cor de manera que no exclogui
I'estranger, que pot trobar-se ja en els
textos mes antics de la Biblia. Es
degut al constant record del poble



jueu d'haver viscut com a foraster a
Egipte:

«No maltractis ni oprimeixis
l'immigrant que resideix en el teu
territori, perque vosaltres vau ser
immigrants al pais d’Egipte» (Ex
22,20).

«No oprimeixis l'immigrant: vosaltres
sabeu qué és ser immigrant, perquée
vau ser immigrants al pats

d'Egipte» (Ex 23,9).

«Si un immigrant ve a residir entre
vosaltres, a la seva terra, no
Poprimiu. L’immigrant resident sera
per a vosaltres com el compatriota;
l'estimaras com a tu mateix, perqué
vosaltres vau ser immigrants al pais
d'Egipte» (Lv 19,33-34).

«Quan veremis, no passis despreés a
esgotimar. Deixa el que hi quedi per a
Pimmigrant, Uorfe i la viuda. Recorda
que eres esclau en el pais d’Egipte» (Dt
24,21-22).



En el Nou Testament ressona amb
forca la crida a I'amor fratern: «Tota
la Llei troba la seva plenitud en un sol
manament, que és aquest: Estima els
altres com a tu mateix (Ga 5,14).

«El qui estima el seu germa, esta en la
llum, i res no el fa ensopegar. El qui
odia el seu germa, esta en la foscor» (1
Jn 2,10-11).

«Nosaltres sabem que hem passat de
la mort a la vida, perque estimem els
germans. Qui no estima roman en la
mort» (1 Jn 3,14).

«Qui no estima el seu germa, que veu,
no pot estimar Déu, que no veu» (1 Jn
4,20).

62. També aquesta proposta d'amor
podia entendre’s malament. Per
alguna cosa, davant de la temptacid
de les primeres comunitats cristianes
de crear grups tancats i aillats, sant
Pau exhortava els seus deixebles a
tenir caritat entre ells «i amb tots» (1



Te 3,12),1 en la comunitat de Joan es
demanava que els germans fossin
ben rebuts, «fins i tot els qui estan de
pas» (3 Jn 5). Aquest context ajuda a
comprendre el valor de la parabola
del bon samarita: a I'amor no li
importa si el germa ferit és d'aqui o
és d'alla. Perqueé és I'«<amor que
trenca les cadenes que ens aillen i
separen, tendint ponts; amor que ens
permet construir una gran familia on
tots puguem sentir-nos a casa [...].
Amor que sap de compassio i de
dignitat»ss.

I’abandonat

63. Jesus explica que hi havia un
home ferit, a terra al llarg del cami,
que havia estat assaltat. Van passar
diversos al seu costat pero van fugir,
no es van aturar. Eren persones amb
funcions importants en la societat,
que no tenien al cor I'amor pel bé
comu. No van ser capacos de perdre
uns minuts per atendre el ferit o



almenys per buscar ajuda. Un es va
aturar, li va regalar proximitat, el va
curar amb les seves propies mans, va
posar també diners de la seva
butxaca i se’n va ocupar. Sobretot, li
va donar una cosa que en aquest
mon ansios escatimem molt: 1i va
donar el seu temps. Segurament ell
tenia els seus plans per aprofitar
aquell dia segons les seves
necessitats, compromisos o desitjos.
Pero va ser capag¢ de deixar-ho tot a
un costat davant el ferit, i sense
coneixer-lo el va considerar digne de
dedicar el seu temps.

64. Amb qui t'identifiques? Aquesta
pregunta és crua, directa i
determinant. A quin d'ells
t’assembles? Ens cal reconéixer la
temptacio que ens envolta de
desentendre'ns dels altres;
especialment dels més febles.
Diguem-ho, hem crescut en molts
aspectes, encara que som analfabets
en acompanyar, cuidar i sostenir els



més fragils i febles de les nostres
societats desenvolupades. Ens
acostumem a mirar al costat, a
passar pel costat, a ignorar les
situacions fins que aquestes ens
colpegen directament.

65. Assalten una persona al carrer, i
molts s’escapen com si no haguessin
vist res. Sovint hi ha persones que
atropellen algu amb el seu automobil
i fugen. Només els importa evitar
problemes, no els interessa si un
ésser huma es mor per culpa seva.
Pero aquests son signes d'un estil de
vida generalitzat, que es manifesta
de diverses maneres, potser més
subtils. A més, com que tots estem
molt concentrats en les nostres
propies necessitats, veure algu patint
ens molesta, ens pertorba, perque no
volem perdre el nostre temps per
culpa dels problemes aliens. Aquests
son simptomes d'una societat
malalta, perqueé busca construir-se
d'esquena al dolor.



66. Millor no caure en aquesta
miseria. Mirem el model del bon
samarita. Es un text que ens convida
que ressorgeixi la nostra vocacio de
ciutadans del propi pais i de tot el
mon, constructors d'un nou vincle
social. Es una crida sempre nova,
encara que esta escrit com a llei
fonamental del nostre ésser: que la
societat s'encamini a la prossecucio
del bé comu i, a partir d'aquesta
finalitat, reconstrueixi una i altra
vegada al seu ordre politic i social, el
seu teixit de relacions, el seu projecte
huma. Amb els seus gestos, el bon
samarita va reflectir que «l'existéncia
de cada un de nosaltres esta lligada a
la dels altres: la vida no és temps que
passa, siné temps de trobadarss.

67. Aquesta parabola és una icona
il-luminador, capac de posar de
manifest I'opcio de fons que
necessitem prendre per reconstruir
aquest mon que ens fa mal. Davant
tant de dolor, davant de tanta ferida,



I'inica sortida és ser com el bon
samarita. Tota altra opcio acaba o bé
a la banda dels bandolers o bé a la
banda dels qui passen de llarg, sense
compadir-se del dolor de I'home ferit
en el cami. La parabola ens mostra
amb quines iniciatives es pot refer
una comunitat a partir d’homes i
dones que fan seva la fragilitat dels
altres, que no deixen que s'erigeixi
una societat d'exclusid, sind que es
fan proisme i aixequen i rehabiliten
el caigut, perque el bé sigui comu. Al
mateix temps, la parabola ens de
guardia de certes actituds de
persones que ens miren nomeés elles
mateixes i no es fan carrec de les
exigencies ineludibles de la realitat
humana.

68. El relat, diguem-ho clarament, no
fa passar un ensenyament d'ideals
abstractes, ni se circumscriu a la
funcionalitat d'una moralitat
eticosocial. Ens revela una
caracteristica essencial de 1'ésser



huma, moltes vegades oblidada: hem
estat fets per a la plenitud que només
s'aconsegueix en I'amor. No és una
opcio possible viure indiferents
davant el dolor, no podem deixar que
ningu quedi "als marges de la vida".
Aix0 ens ha d’indignar, fins a fer-nos
baixar de la nostra serenitat per
alterar-nos pel sofriment huma. Aixo
és dignitat.

Una historia que es repeteix

69. La narracio és senzilla i lineal,
pero té tota la dinamica d'aquesta
lluita interna que es dona en
I'elaboraci6 de la nostra identitat, en
tota existencia llancada al cami per
realitzar la fraternitat humana. Un
cop encaminats, ens trobem,
indefectiblement, amb 1'home ferit.
Avui, i cada vegada més, hi ha ferits.
La inclusio o I'exclusio de la persona
que pateix al costat del cami defineix
tots els projectes economics, politics,
socials i religiosos. Enfrontem cada



dia I'opcid de ser bons samaritans o
indiferents viatjants que passen de
llarg. I si estenem la mirada a la
totalitat de la nostra historia i al mén
en el seu conjunt, tots som o hem
estat com aquests personatges: tots
tenim una mica de ferit, una mica de
bandoler, una mica dels qui passen
de llarg i una mica de bon samarita.

70. Es notable com les diferéncies
dels personatges del relat queden
totalment transformades en
confrontar-se amb la dolorosa
manifestacio del caigut, de I'humiliat.
Ja no hi ha distinci6 entre habitant
de Judea i habitant de Samaria, no hi
ha sacerdot ni comerciant;
simplement hi ha dos tipus de
persones: les que es fan carrec del
dolor i les que passen de llarg; les
que s'inclinen reconeixent el caigut i
les que distreuen la seva mirada 1
acceleren el pas. En efecte, les
nostres multiples mascares, les
nostres etiquetes i els nostres



disfresses cauen: és 1'hora de la
veritat. Ens inclinarem per tocar i
curar les ferides dels altres? Ens
inclinarem per carregar-nos a
I'esquena els uns als altres? Aquest és
el desafiament present, al qual no
hem de tenir-li por. En els moments
de crisi l'opci6 esdevé urgent:
podriem dir que, en aquest moment,
tot el qui no és bandoler o tot el qui
no passa de llarg, o bé esta ferit o
s’esta posant a ’esquena algun ferit.

71. La historia del bon samarita es
repeteix: es torna cada vegada més
visible perque la desidia social i
politica fa de molts llocs del nostre
mon un cami desolat, on les disputes
internes i internacionals i els
saquejos d'oportunitats deixen tants
marginats, estesos a un costat de
cami. En la seva parabola, Jesus no
planteja vies alternatives, com ¢qué
hauria estat d'aquell malferit o del
qui el va ajudar, sila ira o la set de
venjanc¢a haguessin guanyat espai en



els seus cors? Ell confia en la part
millor de l'esperit huma i amb la
parabola ’anima a fer que
s'adhereixi a I'amor, recuperi el
sofrent i construeixi una societat
digna d’aquest nom.

Els personatges

72. La parabola comenca amb els
saltejadors. El punt de partida que
tria Jesus és una agressio ja
consumada. No ens fa aturar a
lamentar el fet, no dirigeix la nostra
mirada cap als saltejadors. Els
coneixem. Hem vist avancgar en el
mon les denses ombres de
I'abandonament, de la violéncia
utilitzada amb mesquins interessos
de poder, acumulacio i divisio. La
pregunta podria ser: ;Deixarem estes
el qui esta danyat per correr
cadascun a protegir-se de la violencia
0 perseguir els lladres? Sera el ferit la
justificaci6 de les nostres divisions
irreconciliables, de les nostres



indiferéncies cruels, dels nostres
enfrontaments interns?

73. Després la parabola ens fa fixar la
mirada clarament en els qui passen
de llarg. Aquesta perillosa
indiferéncia de no aturar-se,
innocent o no, producte del
menyspreu o d'una trista distraccio,
fa dels personatges del sacerdot i del
levita un no menys trist reflex
d'aquesta distancia que isola de la
realitat. Hi ha moltes maneres de
passar de llarg que es
complementen: una és replegar-se
sobre si mateix, desentendre’s dels
altres, ser-los indiferents. Una altra
seria nomeés mirar cap enfora.
Respecte a aquesta ultima manera de
passar de llarg, en alguns paisos, o en
certs sectors d'aquests, hi ha un
menyspreu dels pobres i de la seva
cultura, i un viure amb la mirada
posada cap enfora, com si un
projecte de pais importat intentés
ocupar el seu lloc. Aixi es pot



justificar la indiferencia d'alguns,
perque aquells que podrien tocar-los
el cor amb els seus reclams
simplement no existeixen. Estan fora
del seu horitzé d'interessos.

74. En els qui passen de llarg hi ha
un detall que no podem ignorar; eren
persones religioses. Es més, es
dedicaven a donar culte a Déu: un
sacerdot i un levita. Aixo0 és un fort
toc d'atencid, indica que el fet de
creure en Déu i d'adorar-lo no
garanteix viure com a Déu li agrada.
Una persona de fe pot no ser fidel a
tot el que aquesta mateixa fe li
reclama, i tanmateix pot sentir-se
prop de Déu i creure amb més
dignitat que els altres. Pero hi ha
maneres de viure la fe que faciliten
I'obertura de cor als germans, i
aquesta sera la garantia d'una
autentica obertura a Déu. Sant Joan
Crisostom va arribar a expressar
amb molta claredat aquest
desafiament que es planteja als



cristians: «¢Voleu honorar el cos de
Crist? No el menyspreeu quan el
veieu nu. Ni ’honoreu aqui, al
temple, amb ornaments de seda,
mentre a fora deixeu que passi fred i
nuesarss. La paradoxa és que de
vegades, els qui diuen no creure,
poden viure la voluntat de Déu
millor que els creients.

75. Els "lladres de cami" solen tenir
com a aliats secrets als quals "passen
pel cami mirant a un altre costat". Es
tanca el cercle entre els qui fan
servir i enganyen a la societat per
espoliar-la, i els qui creuen mantenir
la puresa en la seva funcio critica,
pero al mateix temps viuen d'aquest
sistema i dels seus recursos. Hi ha
una trista hipocresia quan la
impunitat del delicte, de 1'us de les
institucions per al profit personal o
corporatiu i altres mals que no
aconseguim desterrar, s'uneixen a
una permanent desqualificaci6 de
tot, a la constant sembra de sospita



que fa estendre la desconfianca i la
perplexitat. L'engany del "tot esta
malament" és respost amb un "ningu
no ho pot arreglar”, "que puc fer jo?".
D'aquesta manera, es nodreix el
desencant i la desesperanca, i aixo no
encoratja un esperit de solidaritat i

de generositat.

76. Mirem finalment I'home ferit. De
vegades ens sentim com ell, malferits
1 estesos al costat del cami. Ens
sentim també desemparats per les
nostres institucions desarmades i
desproveides, o dirigides al servei
dels interessos d'uns pocs, de fora i
de dins. Perque «en la societat
globalitzada, hi ha un estil elegant de
mirar a una altra banda que es
practica recurrentment: sota la
vestimenta del que és politicament
correcte o les modes ideologiques, es
mira el qui pateix sense tocar-lo, se’l
televisa en directe, fins i tot s'adopta
un discurs en aparenca tolerant i ple
d'eufemismes»ss.



Recomencar

77. Cada dia se'ns ofereix una nova
oportunitat, una etapa nova. No hem
d'esperar-ho tot dels qui ens
governen, seria infantil. Gaudim d'un
espai de corresponsabilitat capag
d'iniciar i generar nous processos i
transformacions. Siguem part activa
en la rehabilitacio 1 1'auxili de les
societats ferides. Avui estem davant
la gran oportunitat de manifestar la
nostra essencia fraterna, de ser altres
bons samaritans que carreguin sobre
si el dolor dels fracassos, en comptes
d'accentuar odis i ressentiments.
Com el viatger ocasional de la nostra
historia, només falta el desig gratuit,
pur i simple de voler ser poble, de ser
constants i incansables en la tasca
d'incloure, d'integrar, d'aixecar el
caigut; encara que moltes vegades
ens veiem immersos i condemnats a
repetir la logica dels violents, dels
qui només nodreixen ambicions per
a si mateixos, difusors de la confusi6



ila mentida. Que altres continui
pensant en la politica o en
I'economia per als seus jocs de poder.
Alimentem allo que és bo i posem-
nos al servei del bé.

78. Es possible comencar des de baix
1, cas per cas, pugnar per allo que és
més concret i local, fins a 1'dltim racé
de la patria i del mon, amb la
mateixa cura que el vianant de
Samaria va tenir per cada nafra del
ferit. Busquem els altres i fem-nos
carrec de la realitat que ens
correspon sense por al dolor o la
impoténcia, perqueé alli hi ha tot el bé
que Déu ha sembrat en el cor de
I'ésser huma. Les dificultats que
semblen enormes son l'oportunitat
per créixer, i no l'excusa per a la
tristesa inerta que afavoreix la
submissio. Pero no ho fem sols,
individualment. El samarita va
buscar un hostaler que pogués tenir
cura d'aquell home, com nosaltres
som convidats a convocar i trobar-



nos en un "nosaltres” que sigui mes
fort que la suma de petites
individualitats; recordem que «el tot
és més que la part»s. Renunciem a la
mesquinesa i al ressentiment dels
particularismes esterils, dels
enfrontaments sense fi. Deixem
d'amagar el dolor de les pérdues i
fem-nos carrec dels nostres crims,
desidies i mentides. La reconciliacio
reparadora ens ressuscitara, i ens
fara perdre la por a nosaltres
mateixos i als altres.

79. El samarita del cami se'n va anar
sense esperar reconeixements ni
gratituds. El lliurament al servei era
la gran satisfaccio davant del seu Déu
i ala seva vida, i per aix0, un deure.
Tots tenim responsabilitat sobre el
ferit que és el poble mateix i tots els
pobles de la terra. Cuidem la
fragilitat de cada home, de cada
dona, de cada nen i de cada ancia,
amb aquella actitud solidaria i



atenta, 'actitud de proximitat del
bon samarita.

El proisme sense fronteres

80. Jesus va proposar aquesta
parabola per respondre una
pregunta: Qui és el meu proisme? La
paraula "proisme" a la societat de
I'época de Jesus solia indicar el qui és
més proper, proxim. S'entenia que
I'ajuda s’havia de dirigir en primer
lloc al qui pertany al propi grup, a la
propia raga. Un samarita, per a
alguns jueus d'aquella época, era
considerat un ésser menyspreable,
impur, i per tant no l'incloia dins dels
éssers proper que havia d’ajudar. El
jueu Jesus transforma completament
aquest plantejament: no ens convida
a preguntar-nos qui son els qui estan
a prop nostre, sino a tornar-nos
nosaltres propers, proisme.

81. La proposta és la de fer-se
presents davant el qual necessita



ajuda, independentment de si forma
part del propi cercle de pertinenca.
En aquest cas, el samarita va ser el
qui es va fer proisme del jueu ferit.
Per tornar-se proper i present, va
travessar totes les barreres culturals
1 historiques. La conclusio de Jesus és
una comanda: «Vés, i tu fes igual» (Lc
10,37). Es a dir, ens interpel-la a
deixar de banda tota diferéencia i,
davant el sofriment, tornar-nos
propers a qualsevol. Llavors, ja no
dic que tinc "proismes" als que he
d'ajudar, sin6 que em sento cridat a
tornar-me jo un proisme dels altres.

82. El problema és que Jesus destaca,
a proposit d’aixo, que I'home ferit era
un jueu -habitant de Judea—, mentre
que el qui es va aturar i el va auxiliar
era un samarita —-habitant de
Samaria—-. Aquest detall té una
importancia excepcional per
reflexionar sobre un amor que s'obre
a tots. Els samaritans habitaven una
regio que havia estat contagiada per



ritus pagans, i per als jueus aixo els
tornava impurs, detestables,
perillosos. De fet, un antic text jueu
que esmenta nacions odiades, es
refereix a Samaria afirmant a més
que «ni tan sols és una nacio» (Sir
50,25), i afegeix que és «el poble neci
que resideix a Siquem» (v. 26).

83. Aix0 explica per qué una dona
samaritana, quan Jesus li va
demanar de beure, va respondre
emfaticament: «Com és que tu, que
ets jueu, em demanes aigua a mi, que
soc una dona samaritana?» (Jn 4,9).
Els qui buscaven acusacions que
poguessin desacreditar Jesus, allo
més ofensiu que van trobar va ser
dir-li «<endimoniat» i «samarita» (Jn
8,48). Per tant, aquest trobament
misericordids entre un samarita i un
jueu és una potent interpel-lacio, que
desmenteix tota manipulacio
ideologica, perqué ampliem el nostre
cercle, perqué donem a la nostra
capacitat d'estimar una dimensio



universal capac de traspassar tots els
prejudicis, totes les barreres
historiques o culturals, tots els
interessos mesquins.

La interpel-lacio del foraster

84. Finalment, recordo que en una
altra passatge de 'Evangeli Jesus diu:
«Vaig ser foraster i em vau

acollir» (Mt 25,35). Jesus podia dir
aquestes paraules perque tenia un
cor obert que feia seus els drames
dels altres. Sant Pau exhortava:
«Alegreu-vos amb els qui estan
alegres i ploreu amb els qui

ploren» (Rm 12,15). Quan el cor
assumeix aquesta actitud, és capac
d’identificar-se amb l'altre sense
importar-li on ha nascut o d'on ve.
En entrar en aquesta dinamica, en
definitiva experimenta que els altres
son «la seva propia carn» (Is 58,7).

85. Per als cristians, les paraules de
Jesus tenen també una altra



dimensio transcendent; impliquen
reconeixer el mateix Crist en cada
germa abandonat o exclos (cf. Mt
25,40.45). En realitat, la fe fa vessar
de motivacions inaudites el
reconeixement de 1'altre, perque qui
creu pot arribar a reconeixer que
Déu estima cada ésser huma amb un
amor infinit i que «amb aixo li
confereix una dignitat infinita»e. A
aixo s'afegeix que creiem que Crist
va vessar la seva sang per tots i per
cadascu, per la qual cosa ningu no
queda fora del seu amor universal. I
si anem a la font ultima, que és la
vida intima de Déu, ens trobem amb
una comunitat de tres Persones,
origen i model perfecte de tota vida
en comu. La teologia continua
enriquint-se gracies a la reflexio
sobre aquesta gran veritat.

86. A vegades em sorprén que, amb
semblants motivacions, I'Església ha
necessitat molt temps per
condemnar contundentment



I'esclavitud i diverses formes de
violéncia. Avui, amb el
desenvolupament de l'espiritualitat i
de la teologia, no tenim excuses.
Tanmateix, encara hi ha qui sembla
sentir-se encoratjat o almenys
autoritzat per la seva fe per sostenir
diverses formes de nacionalismes
tancats 1 violents, actituds xenofobes,
menyspreus i fins i tot
maltractaments envers els qui son
diferents. La fe, amb I'humanisme
que inspira, ha de mantenir viu un
sentit critic davant d'aquestes
tendencies, i ajudar a reaccionar
rapidament quan comencen a
insinuar-se. Per aixo és important
que la catequesi i la predicacio
incloguin de manera més directa i
clara el sentit social de I'existencia, la
dimensio fraterna de l'espiritualitat,
la convicci6 sobre la inalienable
dignitat de cada personailes
motivacions per a estimar i acollir
tothom.



Capitol tercer

PENSAR I GENERAR UN MON
OBERT

87. Un ésser huma esta fet de tal
manera que no es realitza, no es
desenvolupa ni pot trobar la seva
plenitud «si no és en el lliurament
sincer de si mateix als altres»ez2. Ni
tan sols arriba a reconéixer a fons la
seva propia veritat si no és en el
trobament amb els altres: «<Només
em comunico realment amb mi
mateix en la mesura que em
comunico amb l'altre»es. Aix0 explica
per qué ningu no pot experimentar
el valor de viure sense rostres
concrets a estimar. Aqui hi ha un
secret de la veritable existencia
humana, perque «la vida subsisteix
on hi ha vincle, comunid, fraternitat;
i és una vida més forta que la mort
quan es construeix sobre relacions
veritables i llagos de fidelitat. Per
contra, no hi ha vida quan pretenem



pertanyer només a nosaltres
mateixos i viure com a illes: en
aquestes actituds preval la mort»sa.

Més enlla

88. Des de la intimitat de cada cor,
I'amor crea lligams i amplia
'existencia quan fa sortir la persona
de si mateixa cap a l'altrees. Fets per
I'amor, hi ha en cada un de nosaltres
«una mena de llei d”extasi”: sortir de
si mateix per trobar en un altre un
creixement del propi ésser»ss. Per
aixo «en qualsevol cas I'home ha de
dur a terme aquesta empresa: sortir
de si mateix»er.

89. Pero no puc reduir la meva vida a
la relacio amb un petit grup, ni tan
sols a la meva propia familia, perque
és impossible entendre’m sense un
teixit més ampli de relacions: no sols
I'actual sin6 també el que em
precedeix i m’ha anat configurant al
llarg de la meva vida. La meva



relacio amb una persona que estimo
no pot ignorar que aquesta persona
no viu només per la seva relacio amb
mi, ni jo visc només per la meva
referéncia a ella. La nostra relacio, si
és sana i veritable, ens obre als altres
que ens fan créixer i ens
enriqueixen. El més noble sentit
social avui facilment queda anul-lat
rere intimismes egoistes amb
aparenca de relacions intenses. En
canvi, l'amor que és auténtic, que
ajuda a créixer, i les formes més
nobles de I'amistat, resideixen en
cors que es deixen completar. La
parella i I'amic son per obrir el cor
en cercles, per tornar-nos capacos de
sortir de nosaltres mateixos fins a
acollir tothom. Els grups tancats i les
parelles autoreferencials, que es
constitueixen en un "nosaltres"
contra tothom, solen ser formes
idealitzades d'egoisme i de mera
autoproteccio.



90. Per alguna cosa moltes petites
poblacions que sobrevivien en zones
desértiques van desenvolupar una
generosa capacitat d'acollida davant
els pelegrins que passaven, i van
encunyar el sagrat deure de
I'hospitalitat. El van viure també les
comunitats monastiques medievals,
com s'adverteix en la Regla de sant
Benet. Encara que pogués
desestructurar l'ordre i el silenci dels
monestirs, Benet reclamava que als
pobres i pelegrins se'ls tractés «amb
la maxima cura i sol-licitud»ss.
L'hospitalitat és una manera concreta
de no privar-se d'aquest desafiament
i d'aquest do que és el trobament
amb la humanitat més enlla del
propi grup. Aquelles persones
percebien que tots els valors que
podien conrear havien d'estar
acompanyats per aquesta capacitat
de transcendir-se en una obertura als
altres.



El valor tnic de I'amor

91. Les persones poden desenvolupar
algunes actituds que presenten com
valors morals: fortalesa, sobrietat,
laboriositat i altres virtuts. Pero per
orientar adequadament els actes de
les diferents virtuts morals, cal
considerar també en quina mesura
aquests realitzen un dinamisme
d'obertura i d’'uni6 envers altres
persones. Aquest dinamisme és la
caritat que Déu infon. Altrament,
potser tindrem només aparencga de
virtuts, que seran incapaces de
construir la vida en comu. Per aixo
deia sant Tomas d'Aquino —citant
sant Agusti- que la tempranca d'una
persona avara ni tan sols és
virtuosass. Sant Bonaventura, amb
altres paraules, explicava que les
altres virtuts, sense la caritat,
estrictament no compleixen els
manaments «com Déu els entén»ro.



L'altura espiritual d'una vida
humana esta marcada per 'amor,
que és «el criteri per a la decisio
definitiva sobre la valoracio positiva
0 negativa d'una vida humana»z. Tot
amb tot, hi ha creients que pensen
que la seva grandesa esta en la
imposicio de les seves ideologies a la
resta, o a la defensa violenta de la
veritat, o en grans demostracions de
fortalesa. Tots els creients necessitem
reconeixer aixo: al primer lloc hi ha
I'amor, el que mai no ha d'estar en
risc és 1'amor, el major perill és no
estimar (cf. 1Co13,1-13).

93. En un intent de precisar en que
consisteix I'experiéncia d'estimar que
Déu fa possible amb la seva gracia,
sant Tomas d'Aquino l'explicava com
un moviment que centra l'atencio en
l'altre «considerant-lo com una sola
cosa amb si mateix»7.. L'atencio
afectiva que es presta a l'altre,
provoca una orientacio a buscar el
seu bé gratuitament. Tot aix0 parteix



d'una estima, d'una valoracid, que en
definitiva és el que esta darrere de la
paraula "caritat": 1'ésser estimat és
"car" per a mi, és a dir, «el considero
com d'alt valor»7s. I «de I'amor pel
qual a un li és grata l'altra persona
depén que li doni alguna
gratificacio»ra.

94. L'amor implica llavors quelcom
més que una serie d'accions
benefiques. Les accions brollen d'una
unio que s'inclina més i més vers
l'altre considerant valuds, digne, grat
i bell, més enlla de les aparences
fisiques o morals. L'amor a l'altre pel
fet de ser qui és, ens mou a buscar el
millor per a la seva vida. Només en el
cultiu d'aquesta forma de relacionar-
nos farem possibles I'amistat social
que no exclou ningu i la fraternitat
oberta a tothom.



La creixent obertura de
1I'amor

95. L'amor ens fa tendir finalment
vers la comunio universal. Ningu no
madura ni arriba a la seva plenitud
aillant-se. Per la seva propia
dinamica, I'amor reclama una
creixent obertura, major capacitat
d'acollir els altres, en una aventura
mai no acabada que integra totes les
periferies cap a un ple sentit de
pertinenca mutua. Jesus ens deia:
«Tots vosaltres sou germans» (Mt
23,8).

96. Aquesta necessitat d'anar més
enlla dels propis limits val també per
a les variades regions i els diversos
paisos. De fet, «el nombre cada
vegada més gran
d'interdependéncies i de
comunicacions que s'entrecreuen al
nostre planeta fa més palpable la
consciencia que totes les nacions de
la terra [...] comparteixen un desti



comu. En els dinamismes de la
historia, tot i la diversitat d'etnies,
societats i cultures, veiem sembrada
la vocacio de formar una comunitat
composta de germans que s'acullen
reciprocament i es preocupen els uns
dels altres»ss.

Societats obertes que
integren tothom

97. Hi ha perifeéries que estan prop
nostre, al centre d'una ciutat, o en la
propia familia. També hi ha un
aspecte de l'obertura universal de
I'amor que no és geografic sind
existencial. Es la capacitat quotidiana
d'ampliar el meu cercle, d'arribar a
aquells que espontaniament no sento
part del meu mon d'interessos,
encara que estiguin prop meu.
D'altra banda, cada germana i germa
que pateix, abandonat o ignorat per
la meva societat és un foraster
existencial, encara que hagi nascut al
mateix pais. Pot ser un ciutada amb



tots els papers, pero el fan sentir com
un estranger al seu poble. El racisme
és un virus que muta facilment i en
lloc de desapareixer es dissimula,
pero esta sempre a l'aguait.

98. Vull recordar aquests "exiliats
ocults" que son tractats com a cossos
estranys a la societatss. Moltes
persones amb discapacitat «senten
que existeixen sense pertanyer i
sense participar». Hi ha encara
moltes coses «que els impedeix tenir
una ciutadania plena». L'objectiu no
és només cuidar-los, sino «que
participin activament en la
comunitat civil i eclesial. Es un cami
exigent i també fatigos, que
contribuira cada vegada més a la
formacio de consciéncies capaces de
reconeixer cada individu com una
persona unica i irrepetible».
Igualment penso en «la gent gran,
que, també per la seva discapacitat,
de vegades se senten com una
carrega». No obstant aixo, tots poden



donar «una contribucio singular al
bé comu a través de la seva biografia
original». Em permeto insistir:
«Tingueu el coratge de donar veu als
qui son discriminats per la seva
discapacitat, perque
desgraciadament en algunes nacions,
encara avui, es dubta en reconeixer-
los com a persones de la mateixa
dignitat»7.

Comprensions inadequades
d'un amor universal

99. L'amor que s'estén més enlla de
les fronteres té a la base el que
anomenem "amistat social" a cada
ciutat o en cada pais. Quan és
genuina, aquesta amistat social dins
d'una societat és una condici6 de
possibilitat d'una veritable obertura
universal. No es tracta del fals
universalisme de qui necessita
viatjar constantment perque no
suporta ni estima el seu propi poble.
Qui mira el seu poble amb



menyspreu, estableix en la seva
propia societat categories de primera
o de segona classe, de persones amb
més o menys dignitat i drets.
D'aquesta manera nega que hi hagi
lloc per a tothom.

100. Tampoc no estic proposant un
universalisme autoritari i abstracte,
digitat o planificat per alguns i
presentat com un presumpte ideal
amb vista a homogeneitzar, dominar
1 espoliar. Hi ha un model de
globalitzacio que «conscientment
apunta a la uniformitat
unidimensional i busca eliminar
totes les diferencies i tradicions en
una recerca superficial de la unitat.
[...] Siuna globalitzaci6 pretén
igualar tothom, com si fos una esfera,
aquesta globalitzacio destrueix la
riquesa i la particularitat de cada
persona i de cada poble»s. Aquest
fals somni universalista acaba
privant el mon de la variat dels seus
colors, la seva bellesa i en definitiva



la seva humanitat. Perque «el futur
no és “monocromatic”, siné que és
possible si ens animem a mirar-lo en
la varietat i en la diversitat del que
cadascu pot aportar. Com necessita
aprendre la nostra familia humana a
viure junts en harmonia i pau sense
necessitat que hagim de ser tots
iguals»7s.

Transcendir un mon de socis

101. Reprenguem ara aquella
parabola del bon samarita que
encara té molt a proposar-nos. Hi
havia un home ferit en el cami. Els
personatges que passaven al seu
costat no es concentraven en la crida
interior a fer-nos propers, sino en la
seva funcio, en el lloc social que ells
ocupaven, en una professio rellevant
en la societat. Se sentien importants
per a la societat del moment ila seva
urgeéncia era el rol que els tocava
complir. L'home ferit i abandonat en
el cami era una molestia per a aquest



projecte, una interrupcig, i al seu
torn era algu que no complia cap
funcio. Era un ningy, no pertanyia a
una agrupacio que es considerés
destacable, no tenia cap funci6 en la
construccio de la historia.
Mentrestant, el samarita generos es
resistia a aquestes classificacions
tancades, encara que ell mateix
quedava fora de qualsevol d'aquestes
categories i era senzillament un
estrany sense un lloc propi en la
societat. Aixi, lliure de tot titol i
estructura, va ser capag
d'interrompre el seu viatge, de
canviar el seu projecte, d'estar
disponible per obrir-se a la sorpresa
de I'home ferit que el necessitava.

102. Quina reaccid podria provocar
avui aquesta narracio, en un mon on
apareixen constantment, i creixen,
grups socials que s'aferren a una
identitat que els separa de la resta?
Com pot commoure els qui tendeixen
a organitzar-se de tal manera que



s'impedeixi tota presencia estranya
que pugui pertorbar aquesta
identitat 1 aquesta organitzacio
autoprotectora i autoreferencial? En
aquest esquema queda exclosa la
possibilitat de tornar-se proisme, i
només és possible ser proisme de qui
permeti assegurar els beneficis
personals. Aixi la paraula "proisme"
perd tot significat, i inicament cobra
sentit la paraula "soci", l'associat per
determinats interessosso.

Llibertat, igualtat i
fraternitat

103. La fraternitat no és només
resultat de condicions de respecte a
les llibertats individuals, ni tan sols
de certa equitat administrada. Si bé
son condicions de possibilitat no n'hi
ha prou perque ella sorgeixi com a
resultat necessari. La fraternitat té
alguna cosa positiva a oferir a la
llibertat i a la igualtat. Que passa
sense la fraternitat conreada



conscientment, sense una voluntat
politica de fraternitat, traduida en
una educacio per a la fraternitat, per
al dialeg, per a la descoberta de la
reciprocitat i I'enriquiment mutu
com a valors? El que passa és que la
llibertat es restringeix, resultant aixi
més una condicio de solitud, de pura
autonomia per pertanyer a algu o
alguna cosa, o només per posseir i
gaudir. Aix0 no s'esgota en absolut la
riquesa de la llibertat que esta
orientada sobretot a l'amor.

104. Tampoc la igualtat no
s'aconsegueix definint en abstracte
que "tots els éssers humans son
iguals”, sin6 que és el resultat del
cultiu conscient i pedagogic de la
fraternitat. Els qui unicament son
capacos de ser socis creen mons
tancats. Quin sentit pot tenir en
aquest esquema aquesta persona que
no pertany al cercle dels socis i
arriba somiant amb una vida millor
per a siiper ala seva familia?



105. L'individualisme no ens fa més
lliures, més iguals, més germans. La
mera suma dels interessos
individuals no és capacg de generar
un mon millor per a tota la
humanitat. Ni tan sols pot preservar-
nos de tants mals que cada vegada es
tornen més globals. Pero
I'individualisme radical és el virus
més dificil de vencer. Enganya. Ens
fa creure que tot consisteix a donar
curs a les propies ambicions, com si
acumulant ambicions i seguretats
individuals poguéssim construir el bé
comu.

Amor universal que promou
les persones

106. Hi ha un reconeixement basic,
essencial per caminar cap a l'amistat
social i la fraternitat universal:
percebre com val un ésser huma,
com val una persona, sempre i en
qualsevol circumstancia. Si cadascu
val tant, cal dir amb claredat i



fermesa que «el sol fet d'haver
nascut en un lloc amb menys
recursos o menor desenvolupament
no justifica que algunes persones
visquin amb menor dignitat»s:.
Aquest és un principi elemental de la
vida social que sol ser ignorat de
diferents maneres pels qui veuen
que no convé a la seva cosmovisio o
no serveix per als seus fins.

107. Tot ésser huma té dret a viure
amb dignitat i a desenvolupar-se
integralment, i aquest dret basic no
pot ser negat per cap pais. El té
encara que sigui poc eficient, encara
que hagi nascut o crescut amb
limitacions. Perqueé aixo no
disminueix la seva immensa dignitat
com a persona humana, que no es
fonamenta en les circumstancies sino
en el valor del seu ésser. Quan aquest
principi elemental no queda fora de
perill, no hi ha futur ni per a la
fraternitat ni per a la supervivencia
de la humanitat.



108. Hi ha societats que acullen
parcialment aquest principi.
Accepten que hi hagi possibilitats per
a tothom, pero sostenen que a partir
d'alla tot depen de cadascu. Des
d'aquesta perspectiva parcial no
tindria sentit «invertir perque els
que queden enrere, els febles o els
menys dotats puguin obrir-se cami
en la vidarsz. Invertir a favor dels
fragils pot no ser rendible, pot
implicar menor eficiencia. Exigeix un
Estat present i actiu, i institucions de
la societat civil que vagin més enlla
de la llibertat dels mecanismes
eficientistes de determinats sistemes
economics, politics o ideologics,
perque realment s'orienten en
primer lloc a les persones i al bé
comu.

109. Alguns neixen en families de
bona posicié economica, reben bona
educacio, creixen ben alimentats, o
posseeixen naturalment capacitats
destacades. Ells segurament no



necessitaran un Estat actiu i nomeés
reclamaran llibertat. Pero
evidentment no val la mateixa regla
per a una persona amb discapacitat,
per a algu que ha nascut en una llar
extremadament pobra, per a algu
que ha crescut amb una educacio de
baixa qualitat i amb escasses
possibilitats de curar adequadament
les seves malalties. Si la societat es
regeix primariament pels criteris de
la llibertat de mercat i de l'eficiéncia,
no hi ha lloc per a ells, i la fraternitat
sera, a tot estirar, una expressio
romantica.

110. El fet és que «una llibertat
economica només proclamada, pero
on les condicions reals impedeixen
que molts puguin accedir-hi
realment esdevé un discurs
contradictori»ss. Paraules com
llibertat, democracia o fraternitat es
buiden de sentit. Perque el fet és que
«mentre el nostre sistema economic i
social produeixi una sola victima i hi



hagi una sola persona exclosa, no hi
haura una festa de fraternitat
universal»ss. Una societat humana i
fraterna és capac de preocupar-se
per garantir de manera eficient i
estable que tots siguin acompanyats
en el recorregut de les seves vides, no
sols per assegurar les seves
necessitats basiques, siné perqué
puguin donar el millor de si
mateixos, encara que el seu
rendiment no sigui el millor, encara
que avancin lentament, encara que
la seva eficiencia sigui poc destacada.

111. La persona humana, amb els
seus drets inalienables, esta
naturalment oberta als vincles. A la
seva propia arrel hi ha la crida a
transcendir-se a si mateixa en el
trobament amb els altres. Per aixo
«cal prestar atencié per no caure en
alguns errors que poden néixer
d'una mala comprensio dels drets
humans i d'un paradoxal
corresponent mal us. Hi avui, en



efecte, la tendéncia cap a una
reivindicacio sempre més amplia
dels drets individuals —estic temptat
de dir individualistes—, que amaga
una concepcio de persona humana
deslligada de tot context social 1
antropologic, gairebé com una
"monada" (monas), sempre meés
insensible [...]. Si el dret de cadascu
no esta harmonicament ordenat al bé
més gran, acaba per concebre sense
limitacions i, consequentment, es
transforma en font de conflictes i de
violencies» ss.

Promoure el bé moral

112. No podem deixar de dir que el
desig i la recerca del bé dels altres i
de tota la humanitat impliquen
també procurar una maduraci6 de
les persones i de les societats en els
diferents valors morals que portin a
un desenvolupament huma integral.
En el Nou Testament s'esmenta un
fruit de 1'Esperit Sant (cf. Ga 5,22),



expressat amb la paraula grega
agathosyne. Indica la inclinacio a les
coses bones, la recerca del que és bo.
Més encara, és procurar l'excel-lent,
el millor per als altres: la seva
maduracio, el seu creixement en una
vida sana, el cultiu dels valors i no
unicament el benestar material. Hi
ha una expressio llatina semblant:
bene-volentia, que significa l'actitud
de voler el bé de l'altre. Es un fort
desig del bé, una inclinaci6 envers
tot allo que sigui bo i excel-lent, que
ens mou a omplir la vida dels altres
de coses belles, sublims, edificants.

113. En aquesta linia, torno a
destacar amb dolor que « ja hem
tingut molt temps de degradacio
moral, burlant-nos de I’etica, de la
bondat, de la fe, de I’honestedat, i ha
arribat I’hora d’advertir que aquesta
alegre superficialitat ens ha servit de
poc. Aquesta destruccio de tot
fonament de la vida social acaba
enfrontant-nos els uns amb els altres



per preservar els propis
interessos»ss. Tornem a promoure el
bé, per a nosaltres mateixos i per a
tota la humanitat, i aixi caminarem
junts cap a un creixement genui i
integral. Cada societat necessita
assegurar que els valors es
transmetin, perque si aixo no
succeeix es difon 1'egoisme, la
violencia, la corrupcio6 en les seves
diverses formes, la indiferencia i, en
definitiva, una vida tancada a tota
transcendencia i clausurada en
interessos individuals.

El valor de la solidaritat

114. Vull destacar la solidaritat, que
«com a virtut moral i actitud social,
fruit de la conversio personal,
exigeix el compromis de tots aquells
que tenen responsabilitats
educatives i formatives. En primer
lloc em dirigeixo a les families,
cridades a una missio educativa
primaria i imprescindible. Elles



constitueixen el primer lloc en el
qual es viuen i es transmeten els
valors de I'amor i de la fraternitat, de
la convivencia i de la comparticio, de
I'atencio i de la cura de l'altre. Son
també I'ambit privilegiat per a la
transmissio de la fe des d'aquells
primers simples gestos de devocio
que les mares ensenyen als fills. Els
educadors i els formadors que, a
I'escola o en els diferents centres
d'associacio infantil i juvenil, tenen
la ardua tasca d'educar els infants i
els joves, son cridats a prendre
consciencia que la seva
responsabilitat té a veure amb les
dimensions morals, espirituals i
socials de la persona. Els valors de la
llibertat, del respecte reciproc i de la
solidaritat es transmeten des de la
més tendra edat. [...] Els qui es
dediquen al moén de la cultura i dels
mitjans de comunicacio social tenen
també una responsabilitat en el
camp de I'educacio i la formacio,
especialment en la societat



contemporania, en la qual l'accés als
instruments de formacié i de
comunicacio esta cada vegada més
estes»sr.

115. En aquests moments en els quals
tot sembla diluir-se i perdre
consisténcia, ens fa bé apel-lar a la
solidesass que deriva de saber-nos
responsables de la fragilitat dels
altres buscant un desti comu. La
solidaritat s'expressa concretament
en el servei, que pot assumir formes
molt diverses de fer-se carrec dels
altres. El servei és «en gran part,
tenir cura de la fragilitat. Servir
significa cuidar els qui son fragils en
les nostres families, en la nostra
societat, en el nostre poble». En
aquesta tasca cadascu és capac de
«deixar de banda les seves recerques,
afanys, desitjos d'omnipoténcia
davant la mirada concreta dels més
fragils. [...] El servei sempre mira la
cara del germa, toca la seva carn,
sent la seva proximitat i fins i tot en



alguns casos la "pateix" i busca la
promocio del germa. Per aixo el
servei mai no és ideologic, ja que no
serveix idees, sin6é que serveix
persones»ss.

116. Els ultims en general
«practiquen aquesta solidaritat tan
especial que hi ha entre els qui
pateixen, entre els pobres, i que la
nostra civilitzacié sembla haver
oblidat, o almenys té moltes ganes
d'oblidar. Solidaritat és una paraula
que no cau bé sempre, jo diria que
alguns cops I'hem transformat en
una mala paraula, no es pot dir; pero
és una paraula que expressa molt
més que alguns actes de generositat
esporadics. Es pensar i actuar en
termes de comunitat, de prioritat de
vida de tots sobre 'apropiacio dels
béns per part d'alguns. També és
lluitar contra les causes estructurals
de la pobresa, la desigualtat, la
manca de treball, de terra i
d'habitatge, la negacio dels drets



socials i laborals. Es enfrontar els
destructors efectes de 1'ITmperi del
diner. [...] La solidaritat, entesa en el
seu sentit més profund, és una
manera de fer historia, i és aixo el
que fan els moviments populars»so.

117. Quan parlem de tenir cura de la
casa comuna que és el planeta,
acudim a aquest minim de
consciéencia universal i de
preocupacio per la cura mutua que
encara pot quedar en les persones.
Perque si algu té aigua de sobres, i no
obstant aixo la cuida pensant en la
humanitat, és perqué ha aconseguit
una altura moral que li permet
transcendir-se a si mateix i al seu
grup de pertinenca. Aixo és
meravellosament huma! Aquesta
mateixa actitud és la que es
requereix per reconeixer els drets de
tot ésser huma, encara que hagi
nascut més enlla de les propies
fronteres.



Reproposar la funcio social
de la propietat

118. E1 mon existeix per a tothom,
perque tots els éssers humans
naixem en aquesta terra amb la
mateixa dignitat. Les diferéncies de
color, religio, capacitats, lloc de
naixement, lloc de residéncia i tantes
altres no es poden anteposar o
utilitzar per justificar els privilegis
d'alguns sobre els drets de tots. Per
tant, com a comunitat som
comminats a garantir que cada
persona visqui amb dignitat i tingui
oportunitats adequades al seu
desenvolupament integral.

119. En els primers segles de la fe
cristiana, diversos savis van
desenvolupar un sentit universal en
la seva reflexio sobre el desti comu
dels béns creatssi. Aix0 portava a
pensar que si algua no en té prou per
viure amb dignitat és degut al fet que
un altre s'ho esta quedant. Ho



resumeix sant Joan Crisostom en dir
que «no compartir amb els pobres els
propis béns és robar-los i privar-los
de la vida. No son nostres els béns
que tenim, sino seus»sz2. O també
aquestes paraules de sant Gregori el
Gran: «Quan donem als pobres les
coses indispensables no els donem
les nostres coses, sino que els tornem
el que és seuros.

120. Torno a fer meves i a proposar a
tots unes paraules de sant Joan Pau
II, la contundencia potser no ha estat
advertida: «Déu ha donat la terra a
tot el génere huma perqué ella
sustenti tots els seus habitants, sense
excloure ningu ni privilegiar-ne
cap»ea. En aquesta linia recordo que
«]a tradicio cristiana no va
reconeixer com absolut o intocable el
dret a la propietat privada i va
subratllar la funcio social de
qualsevol forma de propietat
privadarss. El principi de 1'ds comu
dels béns creats per tots és el «primer



principi de tot I'ordenament
eticosocial»,ss és un dret natural,
originari i prioritariss. Tots els altres
drets sobre els béns necessaris per a
la realitzacio integral de les persones,
inclosos el de la propietat privada i
qualsevol altre, «<no han de
destorbar, ans al contrari, facilitar-ne
la realitzacié», com afirmava sant
Pau VIss. El dret a la propietat
privada només pot ser considerat
com un dret natural secundari i
derivat del principi de la destinacio
universal dels béns creats, i aixo té
consequéncies molt concretes que
han de reflectir-se en el
funcionament de la societat. Pero
succeeix amb frequencia que els
drets secundaris se sobreposen als
prioritaris i originaris, deixant-los
sense rellevancia practica.

Drets sense fronteres

121. Llavors ningu no pot quedar
exclos, prescindint d’on hagi nascut, i



menys a causa dels privilegis que
altres posseeixen perque han nascut
en llocs amb més possibilitats. Els
limits i les fronteres dels Estats no
poden impedir que aixo es compleixi.
Aixi com és inacceptable que algu
tingui menys drets pel fet de ser
dona, és igualment inacceptable que
el lloc de naixement o de residéncia
ja de per si determini menys
possibilitats de vida digna i de
desenvolupament.

122. El desenvolupament no s'ha
d'orientar a I'acumulacio creixent
d'uns pocs, sind que ha d'assegurar
«els drets humans, personals i
socials, economics i politics, inclosos
els drets de les Nacions i dels
pobles»s. El dret d'alguns a la
llibertat d'empresa o de mercat no
pot estar per sobre dels drets dels
pobles, ni de la dignitat dels pobres,
ni tampoc del respecte a l'entorn, ja
que «qui en posseeix una part és



nomeés per a administrar-la en bé de
tots»1oo.

123. Es veritat que l'activitat dels
empresaris «és una noble vocacio
orientada a produir riquesaia
millorar el mon per a tots»iw1. Déu
ens promou, espera que
desenvolupem les capacitats que ens
va donar i ha omplert I'univers de
potencialitats. En els seus designis
cada home és cridat a promoure el
seu propi progres,o: i aixo inclou
fomentar les capacitats economiques
i tecnologiques per fer créixer els
béns i augmentar la riquesa. Pero en
tot cas aquestes capacitats dels
empresaris, que son un do de Déu,
haurien d'orientar-se clarament al
desenvolupament de les altres
persones i a la superacio de la
miseria, especialment a través de la
creacio de fonts de treball
diversificades. Sempre, al costat del
dret de propietat privada, hi ha el
més important i anterior principi de



la subordinacio de tota propietat
privada a la destinacio universal dels
béns de la terra i, per tant, el dret de
tots al seu Usios.

Drets dels pobles

124. La conviccio del desti comu dels
béns de la terra avui requereix que
s'apliqui també als paisos, als seus
territoris i a les seves possibilitats. Si
ho mirem no solament des de la
legitimitat de la propietat privada i
dels drets dels ciutadans d'una
determinada nacio, sin6 també des
del primer principi de la destinacio
comuna dels béns, llavors podem dir
que cada pais és aixi mateix de
I'estranger, en tant que els béns d'un
territori no han de ser negats a una
persona necessitada que provingui
d'un altre lloc. Perqué, com han
ensenyat els Bisbes dels Estats Units,
hi ha drets fonamentals que
«precedeixen qualsevol societat
perque brollen de la dignitat



atorgada a cada persona en tant que
creada per Déu»1oa.

125. Aix0 pressuposa a mes una altra
manera d'entendre les relacions i
l'intercanvi entre paisos. Si tota
persona té una dignitat inalienable,
si tot ésser huma és el meu germa o
la meva germana, i si en realitat el
mon és de tots, no importa si algu ha
nascut aqui o si viu fora dels limits
del propi pais. També la meva nacio
és corresponsable del seu
desenvolupament, encara que pugui
complir aquesta responsabilitat de
diverses maneres: acollint-lo
generosament quan ho necessiti
imperiosament, promovent-lo en la
seva mateixa terra, no usufructuant
ni buidant de recursos naturals
paisos sencers propiciant sistemes
corruptes que impedeixen el
desenvolupament digne dels pobles.
Aix0 que val per a les nacions
s'aplica a les diferents regions de
cada pais, entre les quals hi sol haver



greus iniquitats. Pero la incapacitat
de reconeixer la igual dignitat
humana a vegades fa que les regions
més desenvolupades de certs Paisos
aspirin a alliberar-se del “llast” de les
regions més pobres per augmentar
encara més el seu nivell de consum.

126. Parlem d'una nova xarxa en les
relacions internacionals, perqué no
hi ha manera de resoldre els greus
problemes del mon pensant només
en formes d'ajuda mutua entre
individus o petits grups. Recordem
que «la iniquitat no afecta només
individus, sino paisos sencers, i
obliga a pensar en una etica de les
relacions internacionals»ioes. I la
justicia exigeix reconeéixer i respectar
no sols els drets individuals, sin6
també els drets socials i els drets dels
poblesios. El que estem dient implica
assegurar «el dret fonamental dels
pobles a la subsisténcia i al
progrés»7 que a vegades es veu
fortament dificultat per la pressio



que deriva del deute extern. El
pagament del deute en moltes
ocasions no sols no afavoreix el
desenvolupament, sin6 que el limita i
el condiciona fortament. Si bé es
manté el principi que tot deute
legitimament adquirida ha de ser
saldat, la manera de complir aquest
deure que molts paisos pobres tenen
amb els paisos rics no ha d'arribar a
comprometre la seva subsistencia i el
seu creixement.

127. Sense dubte, es tracta d'una
altra logica. Si no s'intenta entrar en
aquesta logica, les meves paraules
sonaran a fantasia. Pero si s'accepta
el gran principi dels drets que
brollen del sol fet de posseir la
inalienable dignitat humana, és
possible acceptar el desafiament de
somiar i pensar en una altra
humanitat. Es possible anhelar un
planeta que asseguri terra, sostre i
feina per a tothom. Aquest és el
veritable cami de la pau, i no



I'estratégia sense sentit i curta de
mires de sembrar por i desconfianca
davant amenaces externes. Perque la
pau real i duradora només és
possible «des d'una ética global de
solidaritat i cooperacio al servei d'un
futur plasmat per la
interdependéncia i la
corresponsabilitat entre tota la
familia humana»1os.

Capitol quart

UN COR OBERT AL MON
SENCER

128. L'afirmaci6 que tots els éssers
humans som germans i germanes, si
no és nomeés una abstraccio, sin6 que
pren carn i es torna concreta, ens
planteja una serie de reptes que ens
descol-loquen, ens obliguen a
assumir noves perspectivesia
desenvolupar noves reaccions.



El limit de les fronteres

129. Quan el proisme és una persona
migrant s'hi afegeixen desafiaments
complexosios. Es veritat que I'ideal
seria evitar les migracions
innecessaries i per aixo el cami és
crear en els paisos d'origen la
possibilitat efectiva de viure i de
créixer amb dignitat, de manera que
es puguin trobar alla mateix les
condicions per al propi
desenvolupament integral. Pero
mentre no hi hagi seriosos avencos
en aquesta linia, ens correspon
respectar el dret de tot ésser huma
de trobar un lloc on pugui no
solament satisfer les seves
necessitats basiques i les de la seva
familia, sin6 també realitzar-se
integralment com a persona. Els
nostres esforcos davant les persones
migrants que arriben es poden
resumir en quatre verbs: acollir,
protegir, promoure i integrar. Perque
«no es tracta de deixar caure des de



dalt programes d'assisténcia social
sind de recdrrer junts un cami a
través d'aquestes quatre accions, per
construir ciutats i paisos que, tot
conservant les respectives identitats
culturals i religioses, estiguin oberts
a les diferencies i sapiguen valorar
en el signe de la fraternitat
humanan»o.

130. Aix0 implica algunes respostes
indispensables, sobretot davant dels
qui fugen de greus crisis
humanitaries. Per exemple:
incrementar i simplificar la
concessio de visats, adoptar
programes de patrocini privat i
comunitari, obrir corredors
humanitaris per als refugiats més
vulnerables, oferir un allotjament
adequat i decoros, garantir la
seguretat personal i I'accés als
serveis basics, assegurar una
adequada assisténcia consular, el
dret a tenir sempre amb si els
documents personals d'identitat, un



accés equitatiu a la justicia, la
possibilitat d'obrir comptes bancaris
ila garantia del que és basic per a la
subsisténcia vital, donar-los llibertat
de moviment i la possibilitat de
treballar, protegir els menors d'edat i
assegurar-los l'accés regular a
I'educacio, preveure programes de
custodia temporal o d'acollidai.

131. Per als qui ja fa temps que han
arribat i participen del teixit social,
és important aplicar el concepte de
"ciutadania”, que «es basa en la
igualtat de drets i de deures sota la
proteccio dels quals tots gaudeixen
de la justicia. Per aquesta rao, cal
comprometre'ns per establir en la
nostra societat el concepte de plena
ciutadania i renunciar a 1'as
discriminatori de la paraula
minories, que comporta les llavors de
sentir-se aillat i inferior; prepara el
terreny per a l'hostilitat i la discordia
itreu els exits i els drets religiosos i



civils d'alguns ciutadans en
discriminar-los»11z.

132. Més enlla de les diverses accions
indispensables, els Estats no poden
desenvolupar pel seu compte
solucions adequades «ja que les
consequencies de les opcions de
cadascun repercuteixen
inevitablement sobre tota la
Comunitat internacional». Per tant
«les respostes només vindran com a
fruit d'un treball comu»,113 gestant
una legislacio (governance) global
per a les migracions. De totes
maneres cal «establir plans a mitja i
a llarg termini que no es quedin en la
simple resposta a una emergencia.
Han de servir, d'una banda, per
ajudar realment la integracio dels
emigrants als paisos d'acollida i, al
mateix temps, afavorir el
desenvolupament dels paisos de
provinenca, amb politiques
solidaries, que no sotmetin les ajudes
a estrategies i practiques



ideologiques alienes o contraries a
les cultures dels pobles als quals van
dirigides»m.

Els dons reciprocs

133. L'arribada de persones
diferents, que procedeixen d'un
context vital i cultural diferent,
esdevé un do, perque «les histories
dels migrants també son histories de
trobament entre persones i entre
cultures: per a les comunitats i les
societats a les quals arriben son una
oportunitat d'enriquiment i de
desenvolupament huma integral de
tots»11s. Per aixo «demano
especialment als joves que no caiguin
en les xarxes dels qui volen
enfrontar-los a altres joves que
arriben als seus paisos, fent-los veure
com a éssers perillosos 1 com si no
tinguessin la mateixa inalienable
dignitat de tot ésser humaniis.



134. D'altra banda, quan s'acull de
cor la persona diferent, se li permet
continuar essent ella mateixa, alhora
que se li dona la possibilitat d'un nou
desenvolupament. Les cultures
diverses, que han gestat la seva
riquesa al llarg de segles, han de ser
preservades per no empobrir aquest
mon. Aix0 sense deixar d'estimular-
les perque pugui brollar alguna cosa
nova de si mateixes en el trobament
amb altres realitats. No es pot
ignorar el risc d'acabar victimes
d'una esclerosi cultural. Per aixo
«tenim necessitat de comunicar-nos,
de descobrir les riqueses de cada un,
de valorar el que ens uneix i veure
les diferencies com a oportunitats de
creixement en el respecte de tots. Es
necessita un dialeg pacient i confiat,
perque les persones, les families i les
comunitats puguin transmetre els
valors de la propia cultura i acollir el
bé provinent de les experiencies dels
altres»117.



135. Reprenc exemples que vaig
esmentar temps enrere: la cultura
dels llatins és «un ferment de valors i
possibilitats que pot fer molt bé als
Estats Units [...]. Una forta
immigracio sempre acaba marcant i
transformant la cultura d'un lloc. [...]
A l'Argentina, la forta immigracio
italiana ha marcat la cultura de la
societat, 1 en l'estil cultural de Buenos
Aires es nota molt la preséncia de
prop de 200.000 jueus. Els
immigrants, si se'ls ajuda a integrar-
se, son una benediccio, una riquesa i
un nou do que convida una societat a
créixer»is.

136. Ampliant la mirada, amb el Gran
Imam Ahmad Al-Tayyeb recordem
que «la relacio entre Occident i
Orient és una necessitat mutua
indiscutible, que no pot ser
substituida ni descurada, de manera
que tots dos puguin enriquir-se
mutuament a través de l'intercanvi i
el dialeg de les cultures. L'Occident



podria trobar en la civilitzacio de
I'Orient els remeis per a algunes de
les seves malalties espirituals i
religioses causades per la dominacio
del materialisme. I I'Orient podria
trobar en la civilitzacié de I'Occident
molts elements que poden ajudar-lo
a salvar-se de la debilitat, la divisio,
el conflicte i el declivi cientific, técnic
i cultural. Es important prestar
atencio a les diferéncies religioses,
culturals i historiques que sén un
component essencial en la formacio
de la personalitat, la culturaila
civilitzacio oriental; i és important
consolidar els drets humans generals
1 comuns, per ajudar a garantir una
vida digna per a tots els homes a
Orient i a Occident, evitant 1'is de
politiques de doble mesura»iis.

El fecund intercanvi
137. L'ajuda mutua entre paisos en

realitat acaba beneficiant tothom. Un
pais que progressa des del seu



original substrat cultural és un tresor
per a tota la humanitat. Necessitem
desenvolupar aquesta consciéncia
que avui o ens salvem tots o no se
salva ningu. La pobresa, la
decadencia, els sofriments d'un lloc
de la terra son un silencios brou de
cultiu de problemes que finalment
afectaran tot el planeta. Si ens
preocupa la desaparici6 d'algunes
especies, hauria obsessionar que en
qualsevol lloc hi hagi persones i
pobles que no desenvolupin el seu
potencial i la seva bellesa propia a
causa de la pobresa o d'altres limits
estructurals. Perque aixo acaba
empobrint-nos a tots.

138. Si aix0 ha estat sempre cert, avui
ho és més que mai a causa de la
realitat d'un mon tan connectat per
la globalitzacid. Necessitem que un
ordenament mundial juridic, politic i
economic «incrementi i orienti la
col-laboracid internacional cap al
desenvolupament solidari de tots els



pobles»izo. Aixo finalment
beneficiara tot el planeta, perque
«]'ajuda al desenvolupament dels
paisos pobres» implica «creacié de
riquesa per a tots»1z1. Des del punt de
vista del desenvolupament integral,
aixo suposa que es concedeixi
«també una veu eficag en les
decisions comunes a les nacions més
pobres»i22 1 que es procuri
«incentivar l'accés al mercat
internacional dels paisos marcats per
la pobresaiel
subdesenvolupament»izs.

Gratuitat que acull

139. Tanmateix no voldria limitar
aquest plantejament a alguna forma
d'utilitarisme. Hi ha la gratuitat. Es la
capacitat de fer algunes coses pel sol
fet que son bones en si mateixes,
sense esperar cap resultat reeixit,
sense esperar-ne immediatament res
a canvi. Aixo permet acollir
I'estranger, tot 1 que de moment no



porti un benefici tangible. Pero hi ha
paisos que pretenen rebre només els
cientifics o els inversors.

140. Qui no viu la gratuitat fraterna,
converteix la seva existencia en un
comer¢ ansios, esta sempre mesurant
el que dona i el que rep a canvi. Pero
Déu dona gratuitament, fins al punt
que ajuda fins i tot els qui no s6n
fidels, i «fa sortir el sol sobre bons i
dolents» (Mt 5,45). Per alguna cosa
Jesus recomana: «Quan tu facis
almoina, mira que la ma esquerra no
sapiga que fa la dreta, perque el teu
gest quedi secret» (Mt 6,3-4). Hem
rebut la vida gratis, no hem pagat per
ella. Llavors tots podem donar sense
esperar res, fer el bé sense exigir-li
tant a aquesta persona que un ajuda.
Es el que Jesus deia als seus
deixebles: «El que heu rebut de

franc, doneu-ho també de franc» (Mt
10,8).



141. La veritable qualitat dels
diferents paisos del mon es mesura
per aquesta capacitat de pensar no
sols com a pais, sind també com a
familia humana, i aix0 es prova
especialment en les époques
critiques. Els nacionalismes tancats
s'expressen en definitiva aquesta
incapacitat de gratuitat, 'error de
creure que poden desenvolupar-se al
marge de la ruina dels altres i que
tancant la resta estaran més
protegits. L'immigrant és vist com un
usurpador que no ofereix res. Aixi,
s'arriba a pensar ingenuament que
els pobres son perillosos o inutils i
que els poderosos son generosos
benefactors. Només una cultura
social i politica que incorpori
I'acollida gratuita pot tenir futur.

Local i universal

142. Cal recordar que «entre la
globalitzacio i la localitzacio també
es produeix una tensio. Cal prestar



atencio a la realitat global per no
caure en una mesquinesa
quotidiana. Al mateix temps, no
convé perdre de vista la realitat local,
que ens fa caminar amb els peus
sobre la terra. Les dues coses unides
impedeixen caure en algun d'aquests
dos extrems: un, que els ciutadans
visquin en un universalisme
abstracte i globalitzant, [...] un altre,
que es converteixin en un museu
folkloric d'ermitans localistes,
condemnats a repetir sempre el
mateix, incapac de deixar-se
interpel-lar pel diferent i de valorar
la bellesa que Déu vessa fora dels
seus limits» 124. Cal mirar el conjunt,
que ens rescata de la mesquinesa
casolana. Quan la casa ja no és llar,
sind que és tancada, calabos, el
conjunt ens va rescatant perque és
com la causa final que ens atreu cap
a la plenitud. Simultaniament, cal
assumir amb cordialitat allo local,
perque té quelcom que el conjunt no
posseeix: ser llevat, enriquir, posar



en marxa mecanismes de
subsidiarietat. Per tant, la fraternitat
universal i 'amistat social dins de
cada societat son dos pols
inseparables i coesencials. Separar-
los porta a una deformacio i a una
polaritzacio nociva.

El gust local

143. La solucid no és una obertura
que renuncia al propi tresor. Aixi
com no hi ha dialeg amb l'altre sense
identitat personal, de la mateixa
manera no hi ha obertura entre
pobles sind des de I'amor a la terra,
al poble, als propis trets culturals. No
em trobo amb I'altre si no tinc un
substrat on soc ferm i arrelat, perquée
des d'alla puc acollir el do de l'altre i
oferir-li alguna cosa veritable. Només
és possible acollir el diferent i
percebre la seva aportacio original si
estic afermat al meu poble amb la
seva cultura. Cada un estima i cuida
amb especial responsabilitat la seva



terra i es preocupa pel seu pais, aixi
com cada un ha d'estimar i cuidar la
seva casa perqueé no s'ensorri,
perque no ho faran els veins. També
el bé de I'univers requereix que
cadascun protegeixi i estimi la seva
propia terra. En cas contrari, les
consequencies del desastre d'un pais
acabaran afectant tot el planeta. Aixo
es fonamenta en el sentit positiu que
té el dret de propietat: tinc cura i
cultivo cosa que posseeixo, de
manera que pugui ser una aportacio
al bé de tots.

144. A més, aquest €s un pressuposit
dels intercanvis sans i enriquidors. E1
rerefons de l'experiéencia de la vida
en un lloc i en una cultura
determinada és el que capacita algu
per percebre aspectes de la realitat
que els que no tenen aquesta
experiéncia no son capacos de
percebre tan facilment. L'universal
no ha de ser I'imperi homogeni,
uniforme i estandarditzat d'una



unica forma cultural dominant, que
finalment perdra els colors del
poliedre i acabara en el tedi. Es la
temptacio que s'expressa en l'antic
relat de la torre de Babel: la
construccio d'una torre que arribés
fins al cel no expressava la unitat
entre diferents pobles capacos de
comunicar-se des de la seva
diversitat. Per contra, va ser una
temptativa enganyosa, que sorgia de
l'orgull i de I'ambici6 humana, de
crear una unitat diversa de la
volguda per Déu en el seu projecte
providencial per a les nacions (cf. Gn
11,1-9).

145. Hi ha una falsa obertura a
I'universal, que procedeix de la
superficialitat buida de qui no és
capac de penetrar fins al fons en la
seva patria, o de qui suporta un
ressentiment no resolt cap al seu
poble. En tot cas, «<sempre cal
ampliar la mirada per reconéixer un
bé major que ens beneficiara a tots.



Pero cal fer-ho sense evadir-se, sense
desarrelaments. Cal enfonsar les
arrels a la terra fertil i en la historia
del propi lloc, que és un do de Déu.
Es treballa en allo que és petit, que és
proxim, pero amb una perspectiva
més amplia. [...] No és ni l'esfera
global que anul-la ni la parcialitat
aillada que esterilitza» 125, €s el
poliedre, on al mateix temps que
cada un és respectat en el seu valor,«
el tot és més que la banda, i també
n’és més que la simple sumarizs.

L'horitzo universal

146. Hi ha narcisismes localistes que
no son un sa amor al propi pobleia
la seva cultura. Amaguen un esperit
tancat que, per certa inseguretat 1
temor a l'altre, prefereix crear
muralles defensives per preservar-se
a si mateix. Pero no és possible ser
sanament local sense una sincera i
amable obertura a l'universal, sense
deixar-se interpel-lar pel que passa



en altres llocs, sense deixar-se
enriquir per altres cultures o sense
solidaritzar-se amb els drames dels
altres pobles. Aquest localisme es
clausura obsessivament en unes
poques idees, costums i seguretats,
incapac¢ d'admiracio davant de la
multitud de possibilitats i de bellesa
que ofereix el mon sencer, i sense
una solidaritat autentica i generosa.
Aixi, la vida local ja no és
autenticament receptiva, ja no es
deixa completar per l'altre; per tant,
es limita en les seves possibilitats de
desenvolupament, es torna estatica i
emmalalteix. Perqueé en realitat tota
cultura sana és oberta i acollidora
per naturalesa, de tal manera que
«una cultura sense valors universals
no és una veritable cultura»izs.

147. Reconeguem que una persona,
mentre menys amplitud tingui en la
seva ment i en el seu cor, menys
podra interpretar la realitat propera
on esta immersa. Sense la relacio i el



contrast amb qui és diferent, és
dificil percebre clarament i
completament a si mateixia la
propia terra, ja que les altres cultures
no son enemics dels que cal
preservar, siné que son reflexos
diferents de la riquesa inesgotable de
la vida humana. Mirant-se a si
mateix amb el punt de referéencia de
l'altre, de la diversitat, cadascu pot
reconeixer millor les peculiaritats de
la seva persona i de la seva cultura:
les seves riqueses, les seves
possibilitats i els seus limits.
L'experiéncia que es realitza en un
lloc ha de ser desenvolupada "en
contrast” i "en sintonia" amb les
experiéncies d'altres que viuen en
contextos culturals diferentsizs.

148. En realitat, una sana obertura
mai no atempta contra la identitat.
Perque en l'enriquir-se amb elements
d'altres llocs, una cultura viva no fa
una copia o una simple repeticio,
sind que integra les novetats "a la



seva manera". Aix0 provoca el
naixement d'una nova sintesi que
finalment beneficia a tothom, ja que
la cultura on s'originen aquestes
aportacions acaba essent
retroalimentada. Per aixo vaig
exhortar als pobles originaris a
cuidar les seves propies arrels i les
seves cultures ancestrals, pero vaig
voler aclarir que no era «la meva
intencio proposar un indigenisme
completament tancat, ahistoric,
estatic, que es negui a tota forma de
mestissatge», ja que «la propia
identitat cultural arrela i s'enriqueix
en el dialeg amb els diferents i
l'auténtica preservacié no és un
aillament empobridor»izs. E1 mon
creix i s'omple de nova bellesa
gracies a successives sintesis que es
produeixen entre cultures obertes,
fora de tota imposici6 cultural.

149. Per estimular una sana relacio
entre I'amor a la patria i la insercid
cordial en la humanitat sencera, és



bo recordar que la societat mundial
no és el resultat de la suma dels
diferents paisos, sino que és la
mateixa comunio que hi ha entre
ells, és la inclusio mutua que és
anterior a l'aparicio de tot grup
particular. En aquest entrellacament
de la comunid universal s'integra
cada grup huma i alli troba la seva
bellesa. Llavors, cada persona que
neix en un context determinat se sap
que pertany a una familia més gran
sense la qual no és possible
comprendre’s en plenitud.

150. Aquest enfocament, en
definitiva, reclama l'acceptacio joiosa
que cap poble, cultura o persona no
pot obtenir-ho tot de si mateixa. Els
altres son constitutivament
necessaris per a la construccio d'una
vida plena. La consciéncia del limit o
de la parcialitat, lluny de ser una
amenaca, es torna la clau des de la
qual somiar i elaborar un projecte



comu. Perque «l'home és 1'ésser
fronterer que no té cap frontera»iso.

Des de la propia regio

151. Gracies a l'intercanvi regional,
des del qual els paisos més febles
s'obren a tot el mon, és possible que
la universalitat no dilueixi les
particularitats. Una adequada i
autentica obertura al mon suposa la
capacitat d'obrir-se al vei, en una
familia de nacions. La integracio
cultural, economica i politica amb els
pobles propers hauria d'estar
acompanyada per un proces
educatiu que promogui el valor de
I'amor al vei, primer exercici
indispensable per aconseguir una
sana integracio universal.

152. En alguns barris populars,
encara es viu l'esperit del "veinat", on
cada un sent espontaniament el
deure d'acompanyar i ajudar al vel.
En aquests llocs que conserven



aquests valors comunitaris, es viuen
les relacions de proximitat amb notes
de gratuitat, solidaritat i reciprocitat,
a partir del sentit d'un "nosaltres" de
barriisi. Seria desitjable que aixo es
pogués viure també entre paisos
propers, que siguin capacos de
construir un veinatge cordial entre
els seus pobles. Pero les visions
individualistes es tradueixen en les
relacions entre paisos. El risc de
viure cuidant-nos els uns dels altres,
veient els altres com a competidors o
enemics perillosos, es trasllada a la
relacio amb els pobles de la regio.
Potser hem estat educats en aquesta
por i en aquesta desconfianca.

153. Hi ha paisos poderosos i grans
empreses que treuen redit d'aquest
aillament i prefereixen negociar amb
cada pais per separat. Per contra, per
als paisos petits o pobres s'obre la
possibilitat d'arribar a acords
regionals amb els seus veins que els
permetin negociar en bloc i evitar



convertir-se en segments marginals i
dependents dels grans poders. Avui
cap Estat nacional aillat no esta en
condicions d'assegurar el bé comu de
la seva propia poblacio.

Capitol cinqueé
LA MILLOR POLITICA

154. Per fer possible el
desenvolupament d'una comunitat
mundial, capac de realitzar la
fraternitat a partir de pobles i
nacions que visquin l'amistat social,
cal la millor politica posada al servei
de I'auténtic bé comu. En canvi,
malauradament, la politica avui
sovint sol assumir formes que
dificulten la marxa cap a un mon
diferent.

Populismes i liberalismes

155. El menyspreu dels febles pot
amagar-se en formes populistes, que



els utilitzen demagogicament per als
seus fins, o en formes liberals al
servei dels interessos economics dels
poderosos. En tots dos casos
s'adverteix la dificultat per pensar un
mon obert que tingui lloc per a tots,
que incorpori els més febles i que
respecti les diverses cultures.

Popular o populista

156. En els ultims anys l'expressio
"populisme” o "populista” ha envait
els mitjans de comunicacio i el
llenguatge en general. Aixi perd el
valor que podria contenir i es
converteix en una de les polaritats de
la societat dividida. Aix0 ha arribat
al punt de pretendre classificar totes
les persones, agrupacions, societats i
governs a partir d'una divisio
binaria: "populista” o "no populista”.
Ja no és possible que algu opini sobre
qualsevol tema sense que intentin
classificar-lo en un d'aquests dos



pols, de vegades per desacreditar-lo
injustament o per enaltir-lo en excés.

157. La pretensio d'instal-lar el
populisme com a clau de lectura de
la realitat social, té una altra
debilitat: que ignora la legitimitat de
la nocid de poble. L'intent per fer
desapareixer del llenguatge aquesta
categoria podria portar a eliminar la
mateixa paraula "democracia" —€s a
dir: el "govern del poble"-.
Tanmateix, si no es vol afirmar que
la societat és més que la simple suma
dels individus, es necessita la paraula
"poble". La realitat és que hi ha
fenomens socials que articulen les
majories, que hi ha megatendéncies i
recerques comunitaries. També que
es pot pensar en objectius comuns,
més enlla de les diferéncies, per
conformar un projecte comu.
Finalment, que és molt dificil
projectar alguna cosa gran a llarg
termini si no s'aconsegueix que aixo
esdevingui un somni col-lectiu. Tot



aixo es troba expressat en el
substantiu "poble" i en l'adjectiu
"popular”. Si no s'incloien —
juntament amb una solida critica a la
demagogia— s'estaria renunciant a un
aspecte fonamental de la realitat
social.

158. Perque hi ha un malentes:
«Poble no és una categoria logica, ni
una categoria mistica, si ’entenem
en el sentit que tot el que fa el poble
és bo, o en el sentit que el poble sigui
una categoria angelical. Pero no! Es
una categoria mitica. [...] Quan
expliques el que és un poble utilitzes
categories logiques perqueé has de
explicar-ho: calen, certament. Pero
aixi no expliques el sentit de
pertinenca a un poble. La paraula
poble té alguna cosa més que no es
pot explicar de manera logica. Ser
part d'un poble és formar part d'una
identitat comuna, feta de llagos
socials i culturals. I aix0 no és una
cosa automatica, sino tot al contrari:



és un procés lent, dificil... vers un
projecte comu»isz.

159. Hi ha liders populars capacgos
d'interpretar el sentir d'un poble, la
seva dinamica cultural i les grans
tendeéncies d'una societat. El servei
que presten, aglutinant i conduint,
pot ser la base per a un projecte
durador de transformacio i
creixement, que implica també la
capacitat de cedir el lloc a d’altres en
la recerca del bé comu. Pero deriva
en insa populisme quan es
converteix en l'habilitat d'algu per
captivar amb vista a
instrumentalitzar politicament la
cultura del poble, amb qualsevol
signe ideologic, al servei del seu
projecte personal i de la seva
perpetuacio en el poder. Altres
vegades busca sumar popularitat
exacerbant les inclinacions més
baixes i egoistes d'alguns sectors de
la poblacid. Aixo0 s'agreuja quan es
converteix, amb formes grolleres o



subtils, en un submissié de les
institucions i de la legalitat.

160. Els grups populistes tancats
desfiguren la paraula "poble", ja que
en realitat no parlen d'un veritable
poble. En efecte, la categoria de
"poble" és oberta. Un poble viu,
dinamic i amb futur és el que esta
obert permanentment a noves
sintesis incorporant allo que és
diferent. No ho fa negant-se a si
mateix, pero si amb la disposicid a
ser mobilitzat, qiiestionat, ampliat,
enriquit per altres, i d'aquesta
manera pot evolucionar.

161. Una altra expressio de la
degradacio d'un lideratge popular és
I'immediatisme. Es respon a
exigéncies populars amb vista a
garantir vots o aprovacio, pero sense
avancar en una tasca ardua i
constant que generi a les persones
els recursos per al seu propi
desenvolupament, perqué puguin



sostenir la seva vida amb el seu
esforg i la seva creativitat. En
aquesta linia vaig dir clarament que
«estic lluny de proposar un
populisme irresponsable»1ss. D'una
banda, la superacio de la desigualtat
suposa el desenvolupament
economic, aprofitant les possibilitats
de cada regid i assegurant aixi una
equitat sostenibless. D'altra banda,
«els plans assistencials, que atenen
certes urgencies, només haurien de
pensar-se com respostes
passatgeres»iss.

162. El gran tema és el treball. La
cosa veritablement popular —-perque
promou el bé del poble- és assegurar
a tothom la possibilitat de fer brollar
les llavors que Déu ha posat en
cadascu, les seves capacitats, la seva
iniciativa, les seves forces. Aquesta és
la millor ajuda per a un pobre, el
millor cami cap a una existéncia
digna. Per aixo insisteixo que
«ajudar els pobres amb diners ha de



ser sempre una solucio provisoria
per resoldre urgencies. El gran
objectiu hauria de ser sempre
permetre'ls una vida digna a traveés
de la feina»1ss. Per més que canviin
els mecanismes de produccio, la
politica no pot renunciar a l'objectiu
d'aconseguir que l'organitzacio d'una
societat asseguri a cada persona
alguna manera d'aportar les seves
capacitats i el seu esfor¢. Perque «no
hi ha pitjor pobresa que la que priva
de la feina i de la dignitat de la
feina»17. En una societat realment
desenvolupada el treball és una
dimensio irrenunciable de la vida
social, ja que no unicament és una
manera de guanyar-se el pa, sino
també una via per al creixement
personal, per establir relacions
sanes, per expressar-se a si mateix,
per compartir dons, per sentir-se
corresponsable en el
perfeccionament del mon, i en
definitiva per viure com a poble.



Valors i limits de les visions
liberals

163. La categoria de poble, que
incorpora una valoracio positiva dels
llacos comunitaris i culturals, sol ser
rebutjada per les visions liberals
individualistes, on la societat és
considerada una simple suma
d'interessos que coexisteixen. Parlen
de respecte a les llibertats, pero sense
I'arrel d'una narrativa comuna. En
certs contextos, és frequent acusar de
populistes tots els qui defensin els
drets dels més febles de la societat.
Per a aquestes visions, la categoria de
poble és una mitificacié d'alguna
cosa que en realitat no existeix. Tot
amb tot, aqui es crea una
polaritzacio innecessaria, ja que ni la
idea de poble ni la de proisme son
categories purament mitiques o
romantiques que excloguin o
menysprein l'organitzacio social, la
ciéncia i les institucions de la societat
civiliss.



164. La caritat reuneix les dues
dimensions —la mitica ila
institucional- ja que implica un cami
eficac de transformacio de la historia
que exigeix d’incorporar-ho
principalment tot: les institucions, el
dret, la técnica, l'experiéncia, les
aportacions professionals, I'analisi
cientifica, els procediments
administratius. Perque «no hi ha de
fet vida privada si no és protegida
per un ordre public, una llar calida
no té intimitat si no és sota la tutela
de la legalitat, d'un estat de
tranquil-litat fundat en la lleiien la
forca i amb la condicio d'un minim
de benestar assegurat per la divisio
del treball, els intercanvis
comercials, la justicia social i la
ciutadania politica»iss.

165. La veritable caritat és capag
d'incorporar tot aixo en el seu
lliurament, 1 si s'ha d'expressar en el
trobament de persona a persona,
també és capag d'arribar a una



germana o un germa llunya ifinsi
tot ignorat, a través dels diversos
recursos que les institucions d’'una
societat organitzada, lliure i creativa
son capacos de generar. Si anem al
cas, també el bon samarita va
necessitar 1'existéncia d'un hostal
que li permetés resoldre el que ell
només en aquell moment no estava
en condicions d'assegurar. L'amor al
proisme és realista i no desaprofita
res que sigui necessari per a una
transformacio de la historia que
beneficii els ultims. Si no, de vegades
es tenen ideologies d'esquerra o
pensaments socials, juntament amb
habits individualistes i procediments
ineficagos que només arriben a uns
pocs. Mentrestant, la multitud dels
abandonats queda a merce de la
possible bona voluntat d'alguns. Aixo
fa veure que és necessari fomentar
no unicament una mistica de la
fraternitat sino al mateix temps una
organitzacio mundial més eficient
per ajudar a resoldre els problemes



apressants dels abandonats que
pateixen i moren en els paisos
pobres. Aixo al seu torn implica que
no hi ha una sola sortida possible,
una unica metodologia acceptable,
una recepta economica que pugui ser
aplicada igualment per tots, 1
pressuposa que també la ciencia més
rigorosa pugui proposar camins
diferents.

166. Tot aix0 podria tenir poca
consistencia, si perdem la capacitat
d'advertir la necessitat d'un canvi en
els cors humans, en els habits i en els
estils de vida. Es el que passa quan la
propaganda politica, els mitjans i els
constructors d'opini6 publica
persisteixen a fomentar una cultura
individualista i ingénua davant els
interessos economics desenfrenats i
I'organitzacio de les societats al
servei dels qui ja tenen massa poder.
Per aixo, la meva critica al
paradigma tecnocratic no vol dir que
nomes intentant controlar els seus



excessos podrem estar assegurats,
perque el perill més gran no rau en
les coses, en les realitats materials,
en les organitzacions, sind en la
manera com les persones les
utilitzen. L'assumpte és la fragilitat
humana, la tendencia constant a
I'egoisme huma que forma part d'allo
que la tradicio cristiana anomena
"concupiscéncia”: la inclinaci6 de
I'ésser huma a tancar-se en la
immanencia del seu propi jo, del seu
grup, dels seus interessos mesquins.
Aquesta concupiscéncia no és un
defecte d'aquesta época. Ha existit
des que 'home és home i simplement
es transforma, adquireix diverses
modalitats en cada segle, i finalment
utilitza els instruments que el
moment historic posa a la seva
disposicio. Pero és possible dominar-
la amb l'ajuda de Déu. i finalment
emprant els instruments que el
moment historic posa a la seva
disposicio. Pero és possible dominar-
la amb l'ajuda de Déu. i finalment



utilitzar els instruments que el
moment historic posa a la seva
disposicio. Pero és possible dominar-
la amb l'ajuda de Déu.

167. La tasca educativa, el
desenvolupament d'habits solidaris,
la capacitat de pensar la vida
humana més integralment, la
fondaria espiritual, calen per donar
qualitat a les relacions humanes, de
tal manera que sigui la mateixa
societat la que reaccioni davant les
seves iniquitats, les seves
desviacions, els abusos dels poders
economics, tecnologics, politics o
mediatics. Hi ha visions liberals que
ignoren aquest factor de la fragilitat
humana, i imaginen un moén que
respon a un determinat ordre que
per ell mateix podria assegurar el
futur ila solucio de tots els
problemes.

168. El mercat sol no ho resol tot,
encara que una altra vegada ens



vulguin fer creure aquest dogma de
fe neoliberal. Es tracta d'un
pensament pobre, repetitiu, que
proposa sempre les mateixes
receptes davant de qualsevol repte
que es presenti. El neoliberalisme es
reprodueix a si mateix sense més,
acudint al magic "vessament" o
"degoteig" —sense nomenar-lo- com a
unic cami per resoldre els problemes
socials. No s'adverteix que el suposat
vessament no resol la iniquitat, que
és font de noves formes de violéncia
que amenacen el teixit social. D'una
banda, és imperiosa una politica
economica activa orientada a
«promoure una economia que
afavoreixi la diversitat productiva i
la creativitat empresarial»io, perque
sigui possible augmentar els llocs de
treball en lloc de reduir-los.
L'especulacio financera amb el guany
facil com a fi fonamental continua
causant estralls. D'altra banda,
«sense formes internes de solidaritat
i de confiancga reciproca, el mercat



no pot complir plenament la seva
propia funci6 economica. Avui,
precisament aquesta confianca ha
fallat»1a1. La fi de la historia no ha
estat aquesta, i les receptes
dogmatiques de la teoria economica
imperant han mostrat que no son
infal-libles. La fragilitat dels sistemes
mundials enfront de les pandémies
ha evidenciat que no tot es resol amb
la llibertat de mercat i que, a més de
rehabilitar una sana politica que no
estigui sotmesa al dictat de les
finances, «<hem de tornar a portar la
dignitat humana al centre i que
sobre aquest pilar es construeixin les
estructures socials alternatives que
necessitemn»iaz.

169. En certes visions economicistes
tancades i monocromatiques, sembla
que no hi troben lloc, per exemple,
els moviments populars que
aglutinen desocupats, treballadors
precaris i informals i a tants altres
que no entren facilment en les vies ja



establerts. En realitat, aquests gesten
diverses formes d'economia popular
i de produccié comunitaria. Cal
pensar en la participacio social,
politica i economica de tal manera
«que inclogui els moviments
populars i animi les estructures de
govern locals, nacionals 1
internacionals amb aquell torrent
d'energia moral que sorgeix de la
incorporacio dels exclosos en la
construccio del desti comu» i al seu
torn és bo promoure que «aquests
moviments, aquestes experiencies de
solidaritat que creixen des de baix,
des del subsol de la planeta,
conflueixin, estiguin més
coordinades, es trobin»3. Pero sense
trair el seu estil caracteristic, perque
ells «sén sembradors de canvi,
promotors d'un procés en el qual
conflueixen milions d'accions grans i
petites encadenades creativament,
com en una poesia»a. En aquest
sentit son "poetes socials", que
treballen, proposen, promouen i



alliberen a la seva manera. Amb ells
sera possible un desenvolupament
huma integral, que implica superar
«aquesta idea de les politiques socials
concebudes com una politica envers
als pobres pero mai amb els pobres,
mai de pobres i molt menys s'insereix
en un projecte que reunifiqui els
pobles»iss. Encara que molestin,
encara que alguns "pensadors” no
sapiguen com classificar-los, cal tenir
la valentia de reconeixer que sense
ells «la democracia s'atrofia, esdevé
en un nominalisme, una formalitat,
perd representativitat, es va
descarnant perque deixa fora el
poble en la seva lluita quotidiana per
la dignitat, en la construccio del seu
destir»as.

El poder internacional

170. Em permeto repetir que «la crisi
financera de 2007-2008 era l'ocasio
per al desenvolupament d'una nova
economia mes atenta als principis



etics i per a una nova regulacio de
'activitat financera especulativa i de
la riquesa ficticia. Pero no hi va
haver una reaccio que portés a
repensar els criteris obsolets que
continuen regint el moén»1a7. Es més,
sembla que les veritables estratégies
que es van desenvolupar
posteriorment en el mon es van
orientar a més individualisme, a més
desintegracio, a més llibertat per als
veritables poderosos que sempre
troben la manera de sortir indemnes.

171. Voldria insistir que «donar a
cadascu allo que és seu, seguint la
definici6 classica de justicia, vol dir
que cap individu o grup huma no es
pot considerar omnipotent,
autoritzat a passar per sobre de la
dignitat 1 dels drets de les altres
persones singulars o de les seves
agrupacions socials. La distribucio
factica del poder -sigui, sobretot,
politic, economic, de defensa,
tecnologic- entre una pluralitat de



subjectes ila creacio d'un sistema
juridic de regulacio de les
pretensions i interessos, concreta la
limitacio del poder. El panorama
mundial avui ens presenta, pero,
molts falsos drets, i, alhora, grans
sectors indefensos, victimes més
aviat d'un mal exercici de poder»ias.

172. El segle XXI «és escenari d'un
debilitament de poder dels Estats
nacionals, sobretot perque la
dimensié economicofinancera, de
caracteristiques transnacionals,
tendeix a predominar sobre la
politica. En aquest context, esdevé
indispensable la maduracid
d'institucions internacionals més
fortes i eficagment organitzades, amb
autoritats designades equitativament
per acord entre els governs
nacionals, i dotades de poder per
sancionar»us. Quan es parla de la
possibilitat d'alguna forma
d'autoritat mundial regulada pel
dretiso, no necessariament s'ha de



pensar en una autoritat personal. Tot
amb tot, almenys hauria d'incloure la
gestacio d'organitzacions mundials
més eficaces, dotades d'autoritat per
assegurar el bé comu mundial,
I'erradicacio de la fam i la miseria, i
la defensa certa dels drets humans
fonamentals.

173. En aquesta linia, recordo que cal
una reforma «tant de 1'Organitzacio
de les Nacions Unides com de
I'arquitectura economica i financera
internacional, perqué es doni una
concrecio real al concepte de familia
de nacions»s1. Sens dubte aixo
suposa limits juridics precisos que
evitin que es tracti d'una autoritat
cooptada per uns pocs paisos, i que al
seu torn impedeixin imposicions
culturals o la reduccio de les
llibertats basiques de les nacions més
febles a causa de diferéncies
ideologiques. Perqué «la Comunitat
Internacional és una comunitat
juridica fundada en la sobirania de



cada un dels Estats membres, sense
vincles de subordinacio que neguin o
limitin la seva independeéncia»isz.
Pero «la tasca de les Nacions Unides,
a partir dels postulats del Preambul i
dels primers articles de la seva Carta
Constitucional, pot ser vista com el
desenvolupament i la promocio de la
sobirania del dret, sabent que la
justicia és requisit indispensable per
a obtenir l'ideal de la fraternitat
universal. [...] Cal assegurar l'imperi
incontestat del dret i I'infatigable
recurs a la negociacio, als bons oficis
i al'arbitratge, com proposa la Carta
de les Nacions Unides, veritable
norma juridica fonamental»1ss. Cal
evitar que aquesta Organitzacio sigui
deslegitimitzada, perqué els seus
problemes o deficiencies poden
afrontats i resolts conjuntament.

174. Calen coratge i generositat amb
vista a establir lliurement
determinats objectius comuns i
assegurar el compliment en tot el



mon d'algunes normes basiques.
Perque aixo sigui realment util, s'ha
de sostenir «l'exigencia de mantenir
els acords subscrits —pacta sunt
servanda—-»1s: de manera que s'eviti
«la temptacio d'apel-lar al dret de la
forca més que a la forga del dret»iss.
Aix0 requereix enfortir «els
instruments normatius per a la
solucio pacifica de les controversies
de manera que es reforcin el seu
abast i la seva obligatorietat»iss.
Entre aquests instruments
normatius, han de ser afavorits els
acords multilaterals entre els Estats,
perque garanteixen millor que els
acords bilaterals la cura d'un bé
comu realment universal i la
proteccio dels Estats més febles.

175. Gracies a Déu tantes
agrupacions i organitzacions de la
societat civil ajuden a pal-liar les
debilitats de la Comunitat
internacional, la seva falta de
coordinacio en situacions complexes,



la seva falta d'atencio respecte a
drets humans fonamentals i a
situacions molt critiques d'alguns
grups. Aixi adquireix una expressio
concreta el principi de subsidiarietat,
que garanteix la participacio i l'accio
de les comunitats i organitzacions de
menor rang, les quals complementen
I'accio de I'Estat. Moltes vegades
desenvolupen esforcos admirables
pensant en el bé comu i alguns dels
seus membres arriben a realitzar
gestos veritablement heroics que
mostren de quanta bellesa encara és
capag la nostra humanitat.

Una caritat social i politica

176. Per a molts la politica avui és
una mala paraula, i no es pot ignorar
que darrere d'aquest fet hi ha sovint
els errors, la corrupcio, la
ineficiéncia d'alguns politics. A aixo
s'afegeixen les estrategies que
busquen afeblir-la, reemplacar-la per
I'economia o dominar-la amb alguna



ideologia. Pero, ¢pot funcionar el
mon sense politica? ¢Hi pot haver un
cami eficag cap a la fraternitat
universal i la pau social sense una
bona politica?s7.

La politica que necessitem

177. Em permeto tornar a insistir que
«]a politica no s'ha de sotmetre a
I'economia i aquesta no s’ha de
sotmetre als dictamens i al
paradigma eficientista de la
tecnocracia»iss. Encara que calgui
rebutjar el mal us de poder, la
corrupcio, la manca de respecte a les
lleis i la ineficiencia, «no es pot
justificar una economia sense
politica, que seria incapag de
propiciar una altra logica que regeixi
els diversos aspectes de la crisi
actual»1se. En canvi, «necessitem una
politica que pensi amb visié amplia, i
que porti endavant un
replantejament integral, incorporant
en un dialeg interdisciplinari els



diversos aspectes de la crisi»1so.
Penso en «una sana politica, capac de
reformar les institucions, coordinar-
les i dotar-les de millors practiques,
que permetin superar pressions i
inercies vicioses»1. No es pot
demanar aixo0 a l'economia, ni es pot
acceptar que aquesta assumeixi el
poder real de I'Estat.

178. Davant de tantes formes
mesquines i immediatistes de
politica, recordo que «la grandesa
politica es mostra quan, en moments
dificils, actua per grans principis i
pensant en el bé comu a llarg
termini. Al poder politic li costa molt
assumir aquest deure en un projecte
de nacid»z 1 més encara en un
projecte comu per a la humanitat
present i futura. Pensar en els qui
vindran no serveix als fins electorals,
pero aixo és el que exigeix una
justicia auténtica, perqué, com van
ensenyar els Bisbes de Portugal, la
terra «és un préstec que cada



generacio rep i ha de transmetre a la
generacio segiient»ies.

179. La societat mundial té serioses
falles estructurals que no es resolen
amb pegats o solucions rapides
merament ocasionals. Hi ha coses
que han de ser canviades amb
replantejaments de fons i
transformacions importants. Nomeés
una sana politica podria liderar-les,
convocant als més diversos sectors i
als sabers més variats. D'aquesta
manera, una economia integrada en
un projecte politic, social, cultural i
popular que busqui el bé comu pot
«obrir cami a oportunitats diferents,
que no impliquen aturar la
creativitat humana i el seu somni de
progres, sino orientar aquesta
energia d’'una manera nova»iea.

L'amor politic

180. Reconeixer cada ésser huma
com un germa o una germana i



buscar una amistat social que integri
tothom no s6n meres utopies.
Exigeixen la decisio i la capacitat per
trobar els camins eficagos que les
facin realment possibles. Qualsevol
obstinacio en aquesta linia es
converteix en un exercici suprem de
la caritat. Perqué un individu pot
ajudar a una persona necessitada,
pero quan s'uneix a altres per
generar processos socials de
fraternitat i de justicia per a tothom,
entra en «el camp de la més amplia
caritat, la caritat politica»ss. Es tracta
d'avancar cap a un ordre social i
politic I'anima del qual sigui la
caritat socialies. Un cop més invito a
rehabilitar la politica, que «és una
altissima vocacio, és una de les
formes més precioses de la caritat,
perqueé busca el bé comu»er.

181. Tots els compromisos que
brollen de la doctrina social de
I'Església «provenen de la caritat
que, segons I'ensenyament de Jesus,



és la sintesi de tota la Llei (cf. Mt
22,36-40)»16s. AiX0 Suposa reconeixer
que «l'amor, ple de petits gestos de
cura mutua, és també civil i politic, i
es manifesta en totes les accions que
procuren construir un mon
millor»es. Per aquesta rao, I'amor no
sols s'expressa en relacions intimes i
properes, sino també en «les
macrorelacions, com les relacions
socials, economiques i politiques»io.

182. Aquesta caritat politica suposa
haver desenvolupat un sentit social
que supera tota mentalitat
individualista: «La caritat social ens
fa estimar el bé comu i ens porta a
buscar efectivament el bé de totes les
persones, considerades no sols
individualment, sin6 també en la
dimensio social que les uneix»1.
Cadascu és plenament persona quan
pertany a un poble, i al mateix temps
no hi ha veritable poble sense
respecte al rostre de cada persona.
Poble i persona son termes



correlatius. Avui, pero, es pretén
reduir les persones a individus,
facilment dominables per poders que
miren a interessos espuris. La bona
politica busca camins de construccid
de comunitats en els diferents nivells
de la vida social, amb vista a
reequilibrar i reorientar la
globalitzacio per evitar els seus
efectes disgregadors.

Amor eficacg

183. A partir de I'«<amor social»172 és
possible avangar cap a una
civilitzacio de I'amor a la qual tots
puguem sentir-nos convocats. La
caritat, amb el seu dinamisme
universal, pot construir un mén nou,
173 perque no és un sentiment esteril,
sind la millor manera d'aconseguir
camins eficacos de desenvolupament
per a tothom. L'amor social és una
«forcga capag de suscitar vies noves
per afrontar els problemes del mon
d'avui i per renovar profundament



des del seu interior les estructures,
organitzacions socials i ordenaments
juridics»174.

184. La caritat és al cor de tota vida
social sana i oberta. Avuli, pero,
«s'afirma facilment la seva
irrellevancia per a interpretar i
orientar les responsabilitats
morals»17s. Es molt més que
sentimentalisme subjectiu, si és que
esta unida al compromis amb la
veritat, de manera que no sigui
«presa facil de les emocions i les
opinions contingents dels
subjectes»i7s. Precisament la seva
relacié amb la veritat facilita en la
caritat el seu universalisme 1 aixi
evita ser «relegada a un ambit de
relacions reduit i privat»i7r.
Altrament, sera «exclosa dels
projectes i processos per a construir
un desenvolupament huma d'abast
universal, en el dialeg entre sabers i
operativitat»17s. Sense la veritat,
I'emotivitat es buida de continguts



relacionals i socials. Per aixo
I'obertura a la veritat protegeix a la
caritat d'una falsa fe que es queda
sense «el seu horitzéo huma i
universal»is.

185. La caritat necessita la llum de la
veritat que constantment busquem i
«aquesta llum és simultaniament la
de laraoila de la fer,1s0 sense
relativismes. Aix0 suposa també el
desenvolupament de les ciéncies i la
seva aportacio insubstituible per
trobar els camins concrets i més
segurs per obtenir els resultats que
s'esperen. Perque quan esta en joc el
bé dels altres no basten les bones
intencions, sind aconseguir
efectivament el que ells i les seves
nacions necessiten per realitzar-se.

L'activitat de 1'amor politic
186. Hi ha un anomenat amor "elicit",

que son els actes que procedeixen
directament de la virtut de la caritat,



dirigits a persones i a pobles. Hi ha a
més un amor "imperat": aquells actes
de la caritat que impulsen a crear
institucions més sanes, regulacions
més justes, estructures més
solidariesisi. Per aixo és «un acte de
caritat igualment indispensable
'esforg dirigit a organitzar i
estructurar la societat de manera que
el proisme no hagi de patir la
miseria»sz. Es caritat acompanyar
una persona que pateix, i també és
caritat tot el que es realitza, tot i no
tenir contacte directe amb aquesta
persona, per modificar les condicions
socials que provoquen el seu
sofriment. Si algu ajuda un ancia a
creuar un riu, i aixo és exquisida
caritat, el politic li construeix un
pont, i aix0d també és caritat. Si algu
ajuda un altre amb menjar, el politic
li crea un lloc de treball, i exerceix
una forma altissim de la caritat que
ennobleix la seva accio politica.



Els esforcos de I'amor

187. Aquesta caritat, cor de l'esperit
de la politica, és sempre un amor
preferencial pels ultims, que esta
darrere de totes les accions que es
facin a favor seuiss. Només amb una
mirada 1'horitzo de la qual estigui
transformat per la caritat, que el
porta a percebre la dignitat de l'altre,
els pobres son descoberts i valorats
en la seva immensa dignitat,
respectats en el seu estil propiien la
seva cultura, i per tant veritablement
integrats en la societat. Aquesta
mirada és el nucli de 'autentic
esperit de la politica. Des d'alla els
camins que s'obren son diferents als
d'un pragmatisme sense anima. Per
exemple, «no es pot abordar
I'escandol de la pobresa promovent
estratégies de contencio que
unicament tranquil-litzin i
converteixin els pobres en éssers
domesticats i inofensius. Que trist
veure quan darrere de suposades



obres altruistes, es redueix l'altre a la
passivitat»isa. E1 que es necessita és
que hi hagi diverses vies d'expressio i
de participacio social. L'educacio esta
al servei d'aquest cami perque cada
ésser huma pugui ser artifex del seu
desti. Aqui mostra el seu valor el
principi de subsidiarietat,
inseparable del principi de
solidaritat.

188. Aix0 provoca la urgencia de
resoldre tot el que atempta contra els
drets humans fonamentals. Els
politics estan cridats a «preocupar-se
de la fragilitat, de la fragilitat dels
pobles i de les persones. Tenir cura
de la fragilitat vol dir forga i
tendresa, lluita i fecunditat, enmig
d'un model funcionalista i privatista
que condueix inexorablement a la
"cultura de 1'exclusi¢”. [...] Significa
fer-se carrec del present en la seva
situacio més marginal i angoixant, i
ser capac de dotar-lo de dignitat»iss.
Aixi certament es genera una



activitat intensa, perque «cal fer el
que sigui per salvaguardar la
condicio i dignitat de la persona
humanan»iss. El politic és un creador,
un constructor amb grans objectius,
amb mirada amplia, realista i
pragmatica, encara més enlla del seu
propi pais. Les majors angoixes d'un
politic no haurien de ser les causades
per una caiguda en les enquestes,
sinod per no resoldre efectivament «el
fenomen de I'exclusio social i
economica, amb les seves tristes
consequencies de trafic d'éssers
humans, comerc d'organs i teixits
humans, explotacio sexual de nens i
nenes, treball esclavitzat, inclosa la
prostitucio, trafic de drogues i
d'armes, terrorisme i crim
internacional organitzat. Es tal la
magnitud d'aquestes situacions i el
grau de vides innocents que va
cobrant, que hem d'evitar tota
temptacio de caure en un
nominalisme declaracionista amb
efecte tranquil-litzador en les



consciéncies. Hem de tenir cura que
les nostres institucions siguin
realment eficaces en la lluita contra
tots aquests flagells»1s7. Aix0 es fa
aprofitant amb intel-ligencials grans
recursos del desenvolupament
tecnologic.

189. Encara estem lluny d'una
globalitzacio dels drets humans més
basics. Per aixo la politica mundial
no pot deixar de col-locar entre els
seus objectius principals i imperiosos
el d'acabar eficagment amb la fam.
Perqué «quan l'especulacio financera
condiciona el preu dels aliments
tractant-los com qualsevol
mercaderia, milions de persones
pateixen i moren de fam. D'altra
banda, es rebutgen tones d'aliments.
Aix0 constitueix un veritable
escandol. La fam és criminal,
I'alimentacio és un dret
inalienable»1ss. Mentre moltes
vegades ens embranquem en
discussions semantiques o



ideologiques, permetem que encara
avui hi hagi germanes i germans que
morin de fam o de set, sense un
sostre o sense accés a la cura de la
seva salut. Juntament amb aquestes
necessitats elementals insatisfetes, el
trafic de persones és una altra
vergonya per a la humanitat que la
politica internacional no hauria de
continuar tolerant, més enlla dels
discursos i les bones intencions. Son
minims indispensables.

Amor que integra i reuneix

190. La caritat politica s'expressa
també en l'obertura a tots.
Principalment aquell a qui li toca
governar, esta cridat a renuncies que
facin possible el trobament, i busca
la confluencia almenys en alguns
temes. Sap escoltar el punt de vista
de l'altre facilitant que tots tinguin
un espai. Amb renuncies i paciéncia
un governant pot ajudar a crear
aquest bell poliedre on tots troben un



lloc. En aixo no funcionen les
negociacions de tipus economic. Es
alguna cosa més, és un intercanvi
d'ofrenes a favor del bé comu.
Sembla una utopia ingénua, pero no
podem renunciar a aquest altissim
objectiu.

191. Mentre veiem que tot tipus
d'intolerancies fonamentalistes
danya les relacions entre persones,
grups i pobles, visquem i ensenyem
nosaltres el valor del respecte, I'amor
capac d'assumir tota diferencia, la
prioritat de la dignitat de tot ésser
huma sobre qualsevol fossin les
seves idees, sentiments, practiques i
fins i tot els seus pecats. Mentre a la
societat actual proliferen els
fanatismes, les logiques tancades i la
fragmentacio social i cultural, un bon
politic dona el primer pas perque
ressonin les diferents veus. Es cert
que les diferéncies generen
conflictes, pero la uniformitat genera
asfixia i fa que ens fagocitem



culturalment. No ens resignem a
viure tancats en un fragment de
realitat.

192. En aquest context, vull recordar
que, juntament amb el Gran Imam
Ahmad Al-Tayyeb, demanem «als
artifexs de la politica internacional i
de I'economia mundial,

comprometre seriosament per
difondre la cultura de la tolerancia,
de la convivencia i de la pau;
intervenir el més aviat possible per
aturar el vessament de sang
innocent»se. I quan una determinada
politica sembra 1'odi o la por cap a
altres nacions en nom de bé del propi
pais, cal preocupar-se, reaccionar a
temps 1 corregir immediatament el
rumb.

Més fecunditat que éxits
193. Al mateix temps que

desenvolupa aquesta activitat
incansable, tot politic també és un



ésser huma. Es cridat a viure I'amor
en les seves relacions interpersonals
quotidianes. Es una persona, i
necessita advertir que «el mon
modern, per la seva mateixa
perfeccio tecnica tendeix a
racionalitzar, cada dia més, la
satisfaccid dels desitjos humans,
classificats i repartits entre diversos
serveis. Cada vegada menys es diu a
un home pel seu nom propi, cada
vegada menys es tractara com a
persona aquest ésser, unic al mon,
que dona el seu cor, els seus
sofriments, els seus problemes, les
seves alegries i la seva propia
familia. Només es coneixeran les
seves malalties per guarir-les, la seva
falta de diners per proporcionar-los-
hi, la seva necessitat de casa per
allotjar-lo, el seu desig d'esplai i de
distraccions per organitzar-les-hi».
Pero «estimar el més insignificant
dels éssers humans com a un germa
com si nomeés fos ell en el mon, no és
perdre el temps»1oo.



194. També en la politica hi ha lloc
per estimar amb tendresa. «Que és la
tendresa? Es 'amor que es fa proper
i concret. Es un moviment que
procedeix del cor i arriba als ulls, a
les orelles, a les mans. [...] La
tendresa és el cami que han
recorregut els homes i les dones més
valents i forts»1er. Enmig de l'activitat
politica, «els més petits, els més
febles, els més pobres han
d’entendrir-nos: tenen "dret"
d'omplir-nos 'anima i el cor. Si, ells
son els nostres germans i com a tals
hem de estimar-los i tractar-los»1oz.

195. Aix0 ens ajuda a reconeixer que
no sempre es tracta d'aconseguir
grans exits, que de vegades no son
possibles. En l'activitat politica cal
recordar que «més enlla de tota
aparenca, cadascu és immensament
sagrat i mereix el nostre afecte ila
nostra donacio. Per aixo, si
aconsegueixo ajudar una sola
persona a viure millor, aixo ja



justifica el lliurament de la meva
vida. Es bonic ser poble fidel de Déu.
I obtenim plenitud quan trenquem
les parets i el cor se'ns omple de
rostres i de noms!» 193. EIs grans
objectius somiats en les estrategies
s'aconsegueixen parcialment. Més
enlla d'aixo, qui estima i ha deixat
d'entendre la politica com una
simple recerca de poder «té la
seguretat que no es perd cap dels
seus treballs realitzats amb amor, no
es perd cap de les seves
preocupacions sinceres pels altres,
no es perd cap acte d'amor a Déu, no
es perd cap cansament generads, no es
perd cap dolorosa paciéncia. Tot aix0
circula pel mon com una forca de
vida»ioa.

196. D'altra banda, una gran noblesa
és ser capac de deslligar processos
els fruits dels quals seran recollits
per altres, amb I'esperanca posada
en les forces secretes del bé que se
sembra. La bona politica uneix



I'amor l'esperanca, la confianca en
les reserves de bé que hi ha al cor de
la gent, malgrat tot. Per aixo
«]'autentica vida politica, fundada en
el dretien un dialeg lleial entre els
protagonistes, es renova amb la
conviccid que cada dona, cada home
i cada generacio contenen en si
mateixos una promesa que pot
alliberar noves energies relacionals,
intel-lectuals, culturals i
espirituals»1os.

197. Vista d'aquesta manera, la
politica és més noble que l'aparenca,
que el marqueting, que diferents
formes de maquillatge mediatic. Tot
aixo l'tinica cosa que aconsegueix
sembrar és divisio, enemistat i un
escepticisme desolador incapac
d'apel-lar a un projecte comu.
Pensant en el futur, alguns dies les
preguntes han de ser: "Per a que?
Cap a on estic apuntant realment?".
Perqueé, després d'uns anys,
reflexionant sobre el propi passat



aquesta pregunta no sera: "Quants
em van aprovar, quants em van
votar, quants van tenir una imatge
positiva de mi?". Les preguntes,
potser doloroses, seran: "Quant
d’amor vaig posar en el meu treball,
en que vaig fer avancar el poble,
quina marca vaig deixar en la vida
de la societat, quins llacos reals vaig
construir, quines forces positives
vaig alliberar, quanta pau social vaig
sembrar, qué he provocat en el lloc
que se’m va encomanar?".

Capitol sise
DIALEG I AMISTAT SOCIAL

198. Acostar-se, expressar-se,
escoltar-se, mirar-se, coneixer-se,
tractar de comprendre, buscar punts
de contacte, tot aix0 es resumeix en
el verb "dialogar". Per trobar-nos i
ajudar-nos mutuament necessitem
dialogar. No cal dir per que serveix el
dialeg. En tinc prou pensant que



seria el mon sense aquest dialeg
pacient de tantes persones generoses
que han mantingut unides families i
comunitats. El dialeg persistent i
coratjos no és noticia com els
desencontres i els conflictes, pero
ajuda discretament el mon a viure
millor, molt més del que puguem
adonar-nos-en.

El dialeg social vers una nova
cultura

199. Alguns tracten de fugir de la
realitat refugiant-se en mons privats,
i altres I'enfronten amb violéncia
destructiva, pero «entre la
indiferencia egoista i la protesta
violenta, sempre hi ha una opcio
possible: el dialeg. El dialeg entre les
generacions, el dialeg al poble,
perque tots som poble, la capacitat
de donar i rebre, romanent oberts a
la veritat. Un pais creix quan les
seves diverses riqueses culturals
dialoguen de manera constructiva: la



cultura popular, la universitaria, la
juvenil, I'artistica, la tecnologica, la
cultura economica, la cultura de la
familia i dels mitjans de
comunicacio»1se.

200. Se sol confondre el dialeg amb
una cosa molt diferent: un febril
intercanvi d'opinions en les xarxes
socials, moltes vegades orientat per
informacio mediatica no sempre
fiable. Sbn només monolegs que
procedeixen paral-lels, potser
imposant-se a l'atencio dels altres
pels seus tons alts o agressius. Pero
els monolegs no comprometen ningu,
fins al punt que els seus continguts
sovint son oportunistes i
contradictoris.

201. La ressonant difusio de fets i
reclams en els mitjans, en realitat sol
tancar les possibilitats del dialeg,
perque permet que cadascu
mantingui intocables i sense matisos
les idees, els interessos i les opcions



amb l'excusa dels errors aliens.
Predomina el costum de
desqualificar rapidament l'adversari,
aplicant-li epitets humiliants, en lloc
d'enfrontar un dialeg obert i
respectuds, on es busqui aconseguir
una sintesi superadora. El pitjor és
que aquest llenguatge, habitual en el
context mediatic d'una campanya
politica, s’ha generalitzat de tal
manera que tots l'utilitzen
quotidianament. El debat sovint és
manipulat per determinats
interessos que tenen més poder,
procurant deshonestament inclinar
I'opinio publica al seu favor. No em
refereixo només al govern de torn, ja
que aquest poder manipulador pot
ser economic, politic, mediatic,
religids o de qualsevol génere. De
vegades se’l justifica o se I’excusa
quan la seva dinamica respon als
propis interessos economics o
ideologics, pero tard o d'hora es
torna en contra d'aquests mateixos
interessos.



202. La manca de dialeg implica que
ninguy, en els diferents sectors, no
esta preocupat pel bé comu, sino per
I'adquisicio dels beneficis que atorga
el poder, o en el millor dels casos, per
imposar la seva forma de pensar.
Aixi les converses es convertiran en
meres negociacions perque cadascu
pugui esgarrapar tot el poder i els
majors beneficis possibles, no en una
recerca conjunta que generi bé
comu. Els herois del futur seran els
que sapiguen trencar aquesta logica
malaltissa 1 decideixin sostenir amb
respecte una paraula carregada de
veritat, més enlla de les
conveniencies personals. Déu vulgui
que aquests herois s'estiguin gestant
silenciosament en el cor de la nostra
societat.

Construir junts

203. L'autéentic dialeg social suposa la
capacitat de respectar el punt de
vista de l'altre acceptant la



possibilitat que contingui algunes
conviccions o interessos legitims. Des
de la seva identitat, l'altre té alguna
cosa a aportar, i és desitjable que
aprofundeixi i exposi la seva propia
posicid perque el debat public sigui
més complet encara. Es cert que
quan una persona o un grup és
coherent amb el que pensa,
s’adhereix fermament a valors i
conviccions i desenvolupa un
pensament, aixo d'una manera o
d'un altre beneficiara la societat.
Pero aix0 nomeés passa realment en
la mesura que aquest
desenvolupament es realitzi en
dialeg i obertura als altres. Perqué
«en un veritable esperit de dialeg
s'alimenta la capacitat de
comprendre el sentit del que l'altre
diu i fa, encara que un no pugui
assumir-ho com una conviccid
propia. Aixi esdevé possible ser
sincers, no dissimular allo en que
creiem, sense deixar de dialogar, de
cercar punts de contacte, i sobretot



de treballar i comprometre’s
junts»1e7. La discussio publica, si
veritablement dona espai a tots i no
manipula ni amaga informacio, és un
permanent estimul que permet
assolir més adequadament la veritat,
o almenys expressar-la millor.
Impedeix que els diversos sectors
s'instal-lin comodes i autosuficients
en la seva manera de veure les coses
i en els seus interessos limitats.
Pensem que «les diferéncies son
creatives, creen tensio i en la
resoluci6é d'una tensio rau el progrés
de la humanitat»1ss.

Avui hi ha la conviccio que, a més
dels desenvolupaments cientifics
especialitzats, és necessaria la
comunicacio entre disciplines, ja que
la realitat és una, encara que pugui
ser abordada des de diferents
perspectives i amb diferents
metodologies. No s'ha de defugir el
risc que un aveng cientific sigui
considerat I'unic abordatge possible



per comprendre algun aspecte de la
vida, de la societat i del mon. En
canvi, un investigador que avanca
amb eficiencia en la seva analisi, i
igualment esta disposat a reconeixer
altres dimensions de la realitat que
ell investiga, gracies a la feina
d'altres ciéncies i sabers, s'obre a
coneéixer la realitat de manera més
integra i plena.

205. En aquest mon globalitzat «els
mitjans de comunicacio poden
ajudar a sentir-nos mes propers els
uns dels altres, al fet que percebem
un renovat sentit d'unitat de la
familia humana que ens impulsi a la
solidaritat i al compromis serids per
una vida més digna per a tothom. [...]
Poden ajudar-nos en aquesta tasca,
especialment avui, quan les xarxes
de la comunicacié humana han
assolit nivells de desenvolupament
inaudits. En particular, internet pot
oferir més possibilitats de trobament
i de solidaritat entre tots; i aixo €s



una cosa bona, és un do de Déu»1vs.
Pero cal verificar constantment que
les actuals formes de comunicacid
ens orientin efectivament al
trobament generds, a la recerca
sincera de la veritat integra, al servei,
la proximitat amb els ultims, a la
tasca de construir el bé comu. Al
mateix temps, com van ensenyar els
Bisbes d'Australia, «no podem
acceptar un mon digital dissenyat
per explotar la nostra debilitat i
treure fora el pitjor de la gent»zoo.

El fonament dels consensos

206. El relativisme no és la solucio.
Rere el vel d'una suposada
tolerancia, acaba facilitant que els
valors morals siguin interpretats pels
poderosos segons les conveniéncies
de moment. Si en definitiva «no hi ha
veritats objectives ni principis solids,
fora de la satisfaccio dels propis
projectes i de les necessitats
immediates [...] no podem pensar



que els projectes politics o la forca de
la llei seran suficients. [...] Quan és la
cultura la que es corromp i ja no es
reconeix alguna veritat objectiva o
uns principis universalment valids,
les lleis només s'entenen com a
imposicions arbitraries i com a
obstacles a evitar»zo1.

207. ;Es possible prestar atenci6 a la
veritat, buscar la veritat que respon a
la nostra realitat més fonda? Queé és
la 1lei sense la conviccio assolida
després d'un llarg cami de reflexio i
de saviesa, que cada ésser huma és
sagrat iinviolable? Perque una
societat tingui futur cal que hi hagi
assumit un sentit respecte envers la
veritat de la dignitat humana, a la
qual ens sotmetem. Llavors no
s'evitara matar ningu només per
evitar l'escarni social i el pes de la
llei, sino per conviccio. Es una veritat
irrenunciable que reconeixem amb
la rad i acceptem amb la consciéencia.
Una societat és noble i respectable



també perque cultiva la recerca de la
veritat i per la seva inclinacio a les
veritats més fonamentals.

208. Cal acostumar-se a
desemmascarar les diverses maneres
de manipulacio, desfiguracio i
ocultacio de la veritat en els ambits
publics i privats. El que anomenem
"veritat" no és només la difusio de
fets que realitza el periodisme. Es
abans de res la recerca dels
fonaments més solids que hi ha
darrere de les nostres opcions i
també de les nostres lleis. Aixo
suposa acceptar que la intel-ligéncia
humana pot anar més enlla de les
conveniéencies del moment i captar
algunes veritats que no canvien, que
eren veritat abans de nosaltres i ho
seran sempre. Indagant la naturalesa
humana, la ra6 descobreix valors
que sOn universals, perquée en
deriven.



209. Altrament, ;no podria succeir
potser que els drets humans
fonamentals, avui considerats
infranquejables, siguin negats pels
poderosos de torn, després d'haver
aconseguit el "consens" d'una
poblacié adormida i acovardida?
Tampoc no seria suficient un mer
consens entre els diferents pobles,
igualment manipulable. Ja tenim
proves de sobres de tot el bé que som
capacos de fer, pero, al mateix temps,
hem de reconeixer la capacitat de
destruccio que hi ha en nosaltres.
L'individualisme indiferent i
despietat en queé hem caigut, ¢no és
també resultat de la mandra per
buscar els valors més alts, que vagin
més enlla de les necessitats
circumstancials? Al relativisme se
suma el risc que el poderds o el més
habil acabi imposant una suposada
veritat. En canvi, «davant les normes
morals que prohibeixen el mal
intrinsec no hi ha privilegis ni
excepcions per a ningu. No hi ha cap



diferencia entre ser I'amo del mén o
I'altim dels miserables de la terra:
davant les exigéncies morals som tots
absolutament iguals»zoz.

210. El que ens passa avui, i ens
arrossega a una logica perversa i
buida, és que hi ha una assimilacid
de l'etica i de la politica a la fisica. No
existeixen el bé i el mal en si, sind
només un calcul d'avantatges i
desavantatges. El desplacament de la
rad moral porta com a consequéncia
que el dret no pot referir-se a una
concepcio fonamental de justicia,
sind que es converteix en el mirall de
les idees dominants. Entrem aqui en
una degradacio: anar "anivellant a la
baixa" per mitja d'un consens
superficial i negociador. Aixi, en
definitiva, la logica de la forca
triomfa.



El consens i la veritat

211. En una societat pluralista, el
dialeg és el cami més adequat per
arribar a reconeixer allo que ha de
ser sempre afirmat i respectat, i que
esta més enlla del consens
circumstancial. Parlem d'un dialeg
que necessita ser enriquit i il-luminat
per raons, per arguments racionals,
per varietat de perspectives, per
aportacions de diversos sabers i
punts de vista, i que no exclou la
conviccid que és possible arribar a
algunes veritats elementals que s’han
i hauran de ser sempre sostingudes.
Acceptar que hi ha alguns valors
permanents, encara que no sempre
sigui facil reconéixer-los, atorga
solidesa i estabilitat a una ética
social. Tot i que els hagim reconegut i
assumit gracies al dialeg i al consens,
veiem que aquests valors basics
estan més enlla de tot consens, els
reconeixem com a valors
transcendents als nostres contextos i



mai negociables. Podra créixer la
nostra comprensio del seu significat i
abast -1 en aquest sentit el consens és
una cosa dinamica-, pero en si
mateixos sOn apreciats com estables
pel seu sentit intrinsec.

212. Si alguna cosa és sempre
convenient per al bon funcionament
de la societat, no és perqué darrere
d'aixo hi ha una veritat permanent,
que la intel-ligéncia pot captar? En la
realitat mateixa de 1'ésser huma i de
la societat, en la seva naturalesa
intima, hi ha una serie d'estructures
basiques que sostenen el seu
desenvolupament i la seva
supervivencia. D'alli deriven
determinades exigencies que poden
ser descobertes gracies al dialeg, si
bé no son estrictament fabricades pel
consens. El fet que certes normes
siguin indispensables per a la
mateixa vida social és un indici
extern que son alguna cosa bona en
si mateixa. Per tant, no cal



contraposar la conveniéncia social, el
consens i la realitat d'una veritat
objectiva. Totes tres poden unir-se
harmoniosament quan, a través del
dialeg, les persones tenen el coratge
d’anar fins a fons a una questio.

213. Si cal respectar en tota situacio
la dignitat aliena, és perqué nosaltres
no inventem o suposem la dignitat
dels altres, sino perque hi ha
efectivament en ells un valor que
supera les coses materials i les
circumstancies, i que exigeix que
se'ls tracti d'una altra manera. Que
tot ésser huma posseeix una dignitat
inalienable és una veritat que respon
a la naturalesa humana més enlla de
qualsevol canvi cultural. Per aixo
I'ésser huma té la mateixa dignitat
inviolable en qualsevol época de la
historia i ningu no pot sentir-se
autoritzat per les circumstancies a
negar aquesta conviccio o no obrar
en consequencia. La intel-ligencia
pot llavors escrutar en la realitat de



les coses, a través de la reflexio, de
I'experiencia i del dialeg, per
reconeixer en aquesta realitat que la
transcendeix la base de certes
exigéncies morals universals.

214. Als agnostics, aquest fonament
podra semblar suficient per atorgar
una ferma i estable validesa
universal als principis etics basics i
no negociables, que pugui impedir
noves catastrofes. Per als creients,
aquesta naturalesa humana, font de
principis étics, ha estat creada per
Déu, qui, en definitiva, atorga un
fonament solid a aquests principiszos.
Aix0 no estableix un fixisme étic ni
dona lloc a la imposicio d'algun
sistema moral, ja que els principis
morals elementals i universalment
valids poden donar lloc a diverses
normatives practiques. Per aixo
queda sempre un lloc per al dialeg.



Una nova cultura

215. «La vida és I'art del trobament,
tot i que hi hagi tant desencontre per
la vida»z0s. Reiterades vegades he
convidat a desenvolupar una cultura
de la reunio, que vagi més enlla de
les dialéctiques que s'enfronten. Es
un estil de vida tendent a conformar
aquest poliedre que té moltes facetes,
moltissims costats, pero tots formant
una unitat carregada de matisos, ja
que «el tot és superior a la part»zoes. E1
poliedre representa una societat on
les diferencies conviuen
complementant, enriquint i
il-luminant-se reciprocament, encara
que aixo impliqui discussions i
prevencions. Perque de tots es pot
aprendre alguna cosa, ningu no és
inservible, ningu no és prescindible.
Aix0 implica incloure a les periféries.
Qui hi viu té un altre punt de vista,
veu aspectes de la realitat que no es
reconeixen des dels centres de poder



on es prenen les decisions més
determinants.

El trobament fet cultura

216. La paraula "cultura" indica
alguna cosa que ha penetrat en el
poble, en les seves conviccions més
entranyables i en el seu estil de vida.
Si parlem d'una "cultura" al poble,
aixo és més que una idea o una
abstraccid. Inclou les ganes,
I'entusiasme i finalment una manera
de viure que caracteritza aquest
conjunt huma. Llavors, parlar de
"cultura del trobament" vol dir que
com a poble ens apassiona intentar
trobar-nos, buscar punts de contacte,
estendre ponts, projectar una cosa
que inclogui tothom. Aix0 s'ha
convertit en desig i en estil de vida.
El subjecte d'aquesta cultura és el
poble, no un sector de la societat que
busca pacificar la resta amb recursos
professionals i mediatics.



217. La pau social és treballosa,
artesanal. Seria més facil contenir les
llibertats i les diferéencies amb una
mica d'astucia i de recursos. Pero
aquesta pau seria superficial i fragil,
no el fruit d'una cultura del
trobament que la sostingui. Integrar
els diferents és molt més dificil i lent,
encara que és la garantia d'una pau
real i solida. Aix0 no s'aconsegueix
agrupant nomes els purs, perque «tot
1 que les persones que puguin ser
questionades pels seus errors, tenen
alguna cosa a aportar que no s'ha de
perdre»zos. Tampoc no consisteix en
una pau que sorgeix fent callar les
reivindicacions socials o evitant que
facin soroll, ja que no és «un consens
d'escriptori o una efimera pau per a
una minoria felig»207. El que val és
generar processos de trobament,
processos que construeixin un poble
que sap recollir les diferencies.
Armem als nostres fills amb les
armes del dialeg! Ensenyem-los la
bona batalla del trobament!



El gust de reconeéixer 1'altre

218. Aix0 implica I'habit de
reconeixer a l'altre el dret de ser ell
mateix i de ser diferent. A partir
d'aquest reconeixement fet cultura
esdevé possible la gestacio d'un pacte
social. Sense aquest reconeixement
sorgeixen maneres subtils de cercar
que l'altre perdi tot significat, que es
torni irrellevant, que no es reconegui
cap valor a la societat. Darrere del
rebuig de determinades formes
visibles de violéncia, sol amagar una
altra violencia més solapada: la dels
qui menyspreen el qui és diferent,
sobretot quan els seus reclams
perjudiquen d'alguna manera els
propis interessos.

219. Quan un sector de la societat
pretén gaudir de tot el que ofereix el
mon, com si els pobres no existissin,
aixo en algun moment té les seves
consequencies. Ignorar l'existéncia 1
els drets dels altres, tard o d'hora



provoca alguna forma de violéncia,
moltes vegades inesperada. Els
somnis de la llibertat, la igualtat i la
fraternitat poden quedar al nivell de
les meres formalitats, perqué no son
efectivament per a tothom. Per tant,
no es tracta només de cercar un
trobament entre els qui tenen
diverses formes de poder economic,
politic o academic. Un trobament
social real posa en veritable dialeg
les grans formes culturals que
representen la majoria de la
poblacio. Sovint les bones propostes
no son assumides pels sectors més
empobrits perque es presenten amb
un revestiment cultural que no és el
d'ells i amb el qual no poden sentir-
se identificats. Per tant, un pacte
social realista i inclusiu ha de ser
també un "pacte cultural”, que
respecti i assumeixi les diverses
cosmovisions, cultures o estils de
vida que coexisteixen en la societat.



220. Per exemple, els pobles
originaris no estan en contra del
progres, si bé tenen una idea de
progreés diferent, moltes vegades més
humanista que la de la cultura
moderna dels pobles desenvolupats.
No és una cultura orientada al
benefici dels qui tenen poder, dels
qui necessiten crear una mena de
paradis etern a la terra. La
intolerancia i el menyspreu davant
les cultures populars indigenes és
una veritable forma de violéncia,
propia dels "eticistes" sense bondat
que viuen jutjant els altres. Pero cap
canvi autentic, profund i estable no
és possible sino es realitza a partir
de les diverses cultures,
principalment dels pobres. Un pacte
cultural suposa renunciar a entendre
la identitat d'un lloc de manera
monolitica, i exigeix respectar la
diversitat oferint camins de
promocio i d'integraci6 social.



221. Aquest pacte també implica
acceptar la possibilitat de cedir
alguna cosa pel bé comu. Ningu no
podra tenir tota la veritat ni satisfer
la totalitat dels seus desitjos, perqué
aquesta pretensio portaria a voler
destruir l'altre negant-li els seus
drets. La recerca d'una falsa
tolerancia ha de cedir pas al realisme
dialogant, del qui creu que ha de ser
fidel als seus principis, pero
reconeixent que l'altre també té el
dret de tractar de ser fidel als seus.
Es l'auténtic reconeixement de l'altre,
que nomes 'amor fa possible, i que
significa col-locar-se al lloc de I'altre
per descobrir qué hi ha d'autentic, o
almenys de comprensible, enmig de
les seves motivacions i interessos.

Recuperar I'amabilitat

222. L'individualisme consumista
provoca molts atropellaments. Els
altres es converteixen en mers
obstacles per a la propia



tranquil-litat plaent. Llavors se'ls
acaba tractant com molesties i
I'agressivitat creix. Aixo s'accentua i
arriba a nivells exasperants en
époques de crisi, en situacions
catastrofiques, en moments dificils
on surt a plena llum 1'esperit del
"campi qui pugui". No obstant aixo,
encara és possible optar pel cultiu de
I'amabilitat. Hi ha persones que ho
fan i esdevenen estrelles enmig de la
foscor.

223. Sant Pau esmentava un fruit de
I'Esperit Sant amb la paraula grega
khrestotes (Ga 5,22), que expressa un
estat d'anim que no és aspre, rude,
dur, sin¢ afable, suau, que sosté i
conforta. La persona que té aquesta
qualitat ajuda els altres a fer que la
seva existéencia sigui més suportable,
sobretot quan carreguen amb el pes
dels seus problemes, urgencies i
angoixes. Es una manera de tractar
els altres que es manifesta de
diverses formes: com amabilitat en el



tracte, com una cura per no ferir
amb les paraules o gestos, com un
intent d'alleujar el pes dels altres.
Implica «dir paraules de coratge, que
reconforten, que enforteixen, que
consolen, que estimulen», en lloc de
«paraules que humilien, que
entristeixen, que irriten, que
menyspreen»zos.

224. L'amabilitat és un alliberament
de la crueltat que de vegades penetra
les relacions humanes, de l'ansietat
que no ens deixa pensar en els altres,
de la urgencia distreta que ignora
que els altres també tenen dret a ser
felicos. Avui no sol haver-hi ni temps
ni energies disponibles per aturar-se
a tractar bé els altres, a dir "si us
plau”, "perdq", "gracies". Pero de tant
en tant apareix el miracle d'una
persona amable, que deixa de banda
les seves ansietats i urgencies per
prestar atencio, per regalar un
somriure, per dir una paraula que
estimuli, per possibilitar un espai



d'escolta enmig de tanta indiferencia.
Aquest esforg, viscut cada dia, és
capac de crear aquesta convivencia
sana que veng les incomprensions i
prevé els conflictes. El cultiu de
I'amabilitat no és un detall menor ni
una actitud superficial o burgesa. Ja
que suposa valoracio i respecte, quan
es fa cultura en una societat
transfigura profundament l'estil de
vida, les relacions socials, la manera
de debatre i de confrontar idees.
Facilita la recerca de consensos i
obre camins on l'exasperacid
destrueix tots els ponts.

Capitol sete

CAMINS DE RETROBAMENT

225. En molts llocs del mon calen
camins de pau que duguin a
cicatritzar les ferides, es necessiten
artesans de pau disposats a generar
processos de guaricio i de
retrobament amb enginy i audacia.



Recomencar des de la veritat

226. Retrobament no vol dir tornar a
un moment anterior als conflictes.
Amb el temps tots hem canviat. El
dolor i els enfrontaments ens han
transformat. A més, ja no hi ha lloc
per a diplomacies buides, per a
dissimular, per a dobles discursos,
per a ocultaments, per a bones
maneres que amaguen la realitat. Els
que han estat durament enfrontats
conversen des de la veritat, clara i
nua. Els cal aprendre a conrear una
memoria penitencial, capag
d'assumir el passat per alliberar el
futur de les propies insatisfaccions,
confusions o projeccions. Només des
de la veritat historica dels fets
podran fer I'esfor¢ perseverant i llarg
de comprendre mutuament i
d'intentar una nova sintesi per al bé
de tots. La realitat és que «el procés
de pau és un compromis constant en
el temps. Es un treball pacient de
recerca de la veritat i de la justicia,



que honora la memoria de les
victimes i que obre, pas rere pas, a
una esperanc¢a comuna, meés forta
que la venjancga»zos. Com van afirmar
els Bisbes de Congo respecte a un
conflicte que es repeteix, «els acords
de pau en els papers mai no seran
suficients. Caldra anar més lluny,
integrant l'exigéncia de veritat sobre
els origens d'aquesta crisi recurrent.
El poble té el dret de saber qué va
passar»zio.

227. En efecte, «la veritat és una
companya inseparable de la justicia i
de la misericordia. Les tres juntes
son essencials per construir la pau i,
d'altra banda, cadascuna d'elles
impedeix que les altres siguin
alterades. [...] La veritat, de fet, no ha
de conduir a la venjanca, siné més
aviat a la reconciliacio i al perda.
Veritat és explicar a les families
esquincades pel dolor el que ha
passat amb els seus parents
desapareguts. Veritat és confessar



queé va passar amb els menors d'edat
reclutats pels actors violents. Veritat
és reconeixer el dolor de les dones
victimes de violencia i d'abusos. [...]
Cada violencia comesa contra un
ésser huma és una ferida en la carn
de la humanitat; cada mort violenta
ens disminueix com a persones. [...]
La violencia engendra violéncia, I'odi
engendra més odj, i la mort més
mort. Hem de trencar aquesta
cadena que apareix ineluctable»zi1.

L'arquitecturail'artesania de
la pau

228. El cami cap a la pau no implica
homogeneitzar la societat, pero si
que ens permet treballar junts. Pot
unir moltes persones darrere de
recerques comunes on totes hi
guanyen. Davant d'un determinat
objectiu comu, es podran aportar
diferents propostes tecniques,
diferents experiéncies, i treballar pel
bé comu. Cal tractar d'identificar bé



els problemes que travessa una
societat per acceptar que hi ha
diferents maneres de mirar les
dificultats i de resoldre-les. El cami
cap a una millor convivéncia implica
sempre reconeixer la possibilitat que
l'altre aporti una perspectiva
legitima, almenys en part, alguna
cosa que pugui ser rescatat, tot i que
s'hagi equivocat o hagi actuat
malament. Perqué «mai no s'ha de
encasellar l'altre pel que va poder dir
o fer, sino que ha de ser considerat
per la promesa que porta dins
d'ell»212, promesa que deixa sempre
una escletxa d'esperanca.

229. Com van ensenyar els Bisbes de
Sud-africa, la veritable reconciliacio
s'aconsegueix de manera proactiva,
«formant una nova societat basada
en el servei als altres, més que en el
desig de dominar; una societat
basada a compartir amb altres el que
un posseeix, més que en la lluita
egoista de cada un per la major



riquesa possible; una societat en la
qual el valor d'estar junts com a
éssers humans és definitivament més
important que qualsevol grup
menor, sigui aquest la familia, la
nacio, la raca o la cultura»zis. Els
Bisbes de Corea de Sud van
assenyalar que una veritable pau
«nomeés es pot aconseguir quan
lluitem per la justicia a través del
dialeg, cercant la reconciliacio i el
desenvolupament mutu»zia.

230. L'esforc dur per superar el que
ens divideix sense perdre la identitat
de cadascu, suposa que en tots
romangui viu un basic sentiment de
pertinenca. Perqueé «la nostra
societat guanya quan cada persona,
cada grup social, se sent
veritablement de casa. En una
familia, els pares, els avis, els fills son
de casa; cap esta exclos. Siun té una
dificultat, fins i tot greu, encara que
“se I’hagi buscat”, els altres I’ajuden,
li donen suport; el seu dolor és de



tots. [...] En les families tots
contribueixen al projecte comu, tots
treballen pel bé comu, pero sense
anul-lar a l'individu; al contrari, el
sostenen, el promouen. Es barallen,
pero hi ha una cosa que no es mou:
aquest lligam familiar. Les baralles
de familia son reconciliacions
després. Les alegries iles penes de
cadascun sOn assumides per tots.
Aixo0 si que és ser familia! Si
poguéssim aconseguir veure
I'oponent politic o el vei de casa amb
els mateixos ulls que als fills, esposes,
marits, pares o mares, que bonic
seria! Estimem la nostra societat o
continua essent quelcom llunya,
quelcom anonim, que no ens
involucra, no ens pertoca, no ens
compromet?»as.

231. Moltes vegades és molt necessari
negociar i aixi desenvolupar vies
concrets per a la pau. Pero els
processos efectius d'una pau
duradora son abans de res



transformacions artesanals obrades
pels pobles, on cada ésser huma pot
ser un ferment efica¢c amb el seu estil
de vida quotidiana. Les grans
transformacions no son fabricades
en escriptoris o despatxos. Llavors
«cada un juga un paper fonamental
en un unic projecte creador, per
escriure una nova pagina de la
historia, una pagina plena
d'esperanca, plena de pau, plena de
reconciliacié»zis. Hi ha una
"arquitectura” de la pau, on
intervenen les diverses institucions
de la societat, cadascuna des de la
seva competencia, pero hi ha també
una "artesania” de la pau que ens
involucra a tots. A partir de diversos
processos de pau que es van
desenvolupar en diferents llocs del
mon «hem apres que aquests camins
de pacificacid, de primacia de la ra6
sobre la venjanca, de delicada
harmonia entre la politica i el dret,
no poden obviar els processos de la
gent. No s'assoleixen amb el disseny



de marcs normatius i arranjaments
institucionals entre grups politics o
economics de bona voluntat. [...] A
més, sempre €s ric incorporar en els
nostres processos de pau
I'experiencia de sectors que, en
moltes ocasions, han estat
invisibilitzats, perque siguin
precisament les comunitats que
dissenyin els processos de memoria
col-lectiva»zir.

232. No hi ha punt final a la
construccio de la pau social d'un
pais, sind que és «una tasca que no
dona treva i que exigeix el
compromis de tots. Treball que ens
demana no decaure en l'esforg per
construir la unitat de la nacio i,
malgrat els obstacles, diferencies i
diferents enfocaments sobre la
manera d'aconseguir la convivencia
pacifica, persistir en la lluita per
afavorir la cultura del trobament,
que exigeix col-locar en el centre de
tota accio politica, social 1 economica,



a la persona humana, la seva
altissima dignitat, i el respecte pel bé
comu. Que aquest esfor¢ ens faci
fugir de tota temptacio de venjanca i
recerca d'interessos nomeés
particulars i a curt termini»zis. Les
manifestacions publiques violentes,
d'un costat o d'un altre, no ajuden a
trobar camins de sortida. Sobretot
perque, com bé han assenyalat els
Bisbes de Colombia, quan
s’encoratgen «mobilitzacions
ciutadanes no sempre apareixen
clars els seus origens i objectius, hi
ha certes formes de manipulacio
politica i s’han percebut apropiacions
a favor d'interessos particulars»zis.

Sobretot amb els ultims

233. La promocio de l'amistat social
no implica solament 'apropament
entre grups socials distanciats a
partir d'algun periode conflictiu de la
historia, sin6 també la recerca d'un
retrobament amb els sectors més



empobrits i vulnerables. La pau «no
sols és abséncia de guerra sino el
compromis incansable —especialment
d'aquells que ocupem un carrec de
més amplia responsabilitat- de
reconeixer, garantir i reconstruir
concretament la dignitat tantes
vegades oblidada o ignorada de
germans nostres, perqué puguin
sentir-se els principals protagonistes
de la destinacio de la seva nacid»zzo.

234. Sovint s'ha ofés els ultims de la
societat amb generalitzacions
injustes. Si de vegades els més pobres
i els exclosos reaccionen amb
actituds que semblen antisocials, és
important entendre que moltes
vegades aquestes reaccions tenen a
veure amb una historia de
menyspreu i de manca d'inclusio
social. Com van ensenyar els Bisbes
llatinoamericans, «<només la
proximitat que ens fa amics ens
permet apreciar profundament els
valors dels pobres d'avui, els seus



legitims anhels i la seva manera
propia de viure la fe. L'opcid pels
pobres ha de conduir a I'amistat amb
els pobres»zz1.

235. Els que pretenen pacificar una
societat no han d'oblidar que la
iniquitat i la manca d'un
desenvolupament huma integral no
permeten generar pau. En efecte,
«sense igualtat d'oportunitats, les
diverses formes d'agressio i de
guerra trobaran un brou de cultiu
que tard o d'hora provocara la seva
explosid. Quan la societat —local,
nacional o mundial- abandona a la
periferia una part de si mateixa, no
hi haura programes politics ni
recursos policials o d'intel-ligéncia
que puguin assegurar
indefinidament la tranquil-litat»222. Si
cal tornar a comencar, sempre sera
des dels ultims.



El valor i el sentit del perdo

236. Alguns prefereixen no parlar de
reconciliacié perque entenen que el
conflicte, la violéencia i les ruptures
son part del funcionament normal
d'una societat. De fet, en qualsevol
grup huma hi ha lluites de poder més
0 menys subtils entre diferents
sectors. Altres sostenen que donar
lloc al perdo és cedir el propi espai
perqueé altres dominin la situacio.
Per aixo0, consideren que és millor
mantenir un joc de poder que
permeti sostenir un equilibri de
forces entre els diferents grups.
Altres creuen que la reconciliacio és
cosa de febles, que no s6n capacos
d'un dialeg fins al fons, i per aixo
opten per escapar dels problemes
dissimulant les injusticies. Incapacos
d'enfrontar els problemes, trien una
pau aparent.



El conflicte inevitable

237. El perdd i la reconciliaci6é son
temes fortament accentuats en el
cristianisme i, de diverses formes, en
altres religions. El risc rau a no
comprendre adequadament les
conviccions creients i presentar-les
de tal manera que acabin alimentant
el fatalisme, la inércia o la injusticia,
o d'altra banda la intolerancia i la
violéncia.

238. Jesucrist mai no va convidar a
fomentar la violéncia o la
intolerancia. Ell mateix condemnava
obertament 1'us de la forca per
imposar-se als altres: «Ja sabeu que
els governants de les nacions les
dominen com si en fossin amos i que
els grans personatges les mantenen
sota el seu poder. Pero entre
vosaltres no ha de ser pas aixi» (Mt
20,25-26). D'altra banda, I'Evangeli
demana perdonar «setanta vegades
set» (Mt 18,22) i posa I'exemple del



servidor despietat, que va ser
perdonat pero que al seu torn no va
ser capac de perdonar els altres (cf.
Mt 18,23-35).

239. Sillegim altres textos del Nou
Testament, podem advertir que de fet
les comunitats primitives, immerses
en un mon paga desbordat de
corrupcio i desviacions, vivien un
sentit de paciéencia, tolerancia,
comprensio. Alguns textos son molt
clars sobre aquest punt: conviden a
reprendre els adversaris amb dolcor
(cf. 2Tm 2,25). O exhorten: «Que no
insultin ningu ni es fiquin en
baralles, que siguin gent de bon
tracte i donin proves de la més gran
dolcesa amb tothom. En altre temps,
també nosaltres érem insensats» (Tt
3,2-3). El llibre dels Fets dels Apostols
afirma que els deixebles, perseguits
per algunes autoritats, «gaudien de
I'estima de tot el poble» (2,47; cf.
4,21.33; 5,13).



240. Amb tot, quan reflexionem
sobre el perdd, sobre la pau i sobre la
concordia social, ens trobem amb
una expressio de Jesucrist que ens
sorpren: «No us penseu que hagi
vingut a portar la pau a la terra. No
he vingut a portar la pau, sino
I’espasa. He vingut a separar el fill
del pare, la filla de la mare, la nora
de la sogra. Els enemics de cadascu
seran la gent de casa seva» (Mt
10,34-36). Es important situar-la en el
context del capitol on esta inserida.
Alla queda clar que el tema de que
s'esta parlant és el de la fidelitat a la
propia opcid, sense avergonyir-se,
encara que aixo comporti
contrarietats, encara que els éssers
estimats s'oposin a aquesta opcid. Per
tant, aquestes paraules no conviden
a cercar conflictes, sind simplement a
suportar el conflicte inevitable,
perque el respecte huma no porti a
faltar a la fidelitat a favor d'una
suposada pau familiar o social. Sant
Joan Pau II ha dit que I'Església «no



pretén condemnar totes i cadascuna
de les formes de conflictivitat social.
L'Església sap molt bé que, al llarg de
la historia, els conflictes d’interessos
entre diversos grups socials
sorgeixen inevitablement i que
enfront d’ells el cristia sovint ha de
prendre posicié amb decisio i
coheréenciarazs.

Les lluites legitimes i el perdo

241. No es tracta de proposar un
perdd renunciant als propis drets
davant d'un poderos corrupte,
davant d'un criminal o davant algu
que degrada la nostra dignitat. Som
cridats a estimar tothom, sense
excepcio, pero estimar un opressor
no és consentir que continui essent
aixi; tampoc no és fer-li pensar que el
que ell fa és acceptable. En canvi, la
forma bona d’estimar-lo és buscar de
diferents maneres que deixi
d'oprimir, és llevar-li aquest poder
que no sap utilitzar i que el desfigura



com a ésser huma. Perdonar no vol
dir permetre que continuin trepitjant
la propia dignitat i la dels altres, o
deixar que un criminal continui fent
mal. Qui pateix la injusticia ha de
defensar amb forca els seus drets i
els de la seva familia precisament
perque ha de preservar la dignitat
que se li ha donat, una dignitat que
Déu estima. Si un delinqiient m'ha fet
mal a mi 0 a un ésser estimat, ningu
no em prohibeix que exigeixi justicia
1 que em preocupi perqué aquesta
persona —o qualsevol altra- no torni
a fer-me mal ni faci el mateix mal als
altres. Correspon que ho faci, i el
perdd no solament no anul-la
aquesta necessitat sino que la
reclama.

242. El que compta és no fer-ho per
alimentar una ira que fa mal a
I'anima personal i a I'anima del
nostre poble, o per una necessitat
malaltissa de destruir l'altre que
desencadena una carrera de



venjanca. Ningu no aconsegueix la
pau interior ni es reconcilia amb la
vida d'aquesta manera. La veritat és
que «cap familia, cap grup de veins o
una étnia, menys un pais, no té futur
si el motor que els uneix, convoca i
tapa les diferencies és la venjanca i
I'odi. No podem posar-nos d'acord i
unir-nos per venjar-nos, per fer al
qui ha estat violent el mateix que ell
ens ha fet, per planificar ocasions de
revenja sota formats aparentment
legals»22a. AiXi no es guanyaresiala
llarga es perd tot.

243. Es cert que «no és tasca facil
superar l'amarg llegat d'injusticies,
hostilitat i desconfianca que el
conflicte ha deixat. Aix0 només es
pot aconseguir vencent el mal amb el
bé (cf. Rm 12,21) i mitjancant el
cultiu de les virtuts que afavoreixen
la reconciliacio, la solidaritatila
paurzzs. D'aquesta manera, «qui
conrea la bondat en el seu interior
rep a canvi una consciéencia



tranquil-la, una alegria profunda fins
i tot enmig de les dificultats i de les
incomprensions. Adhuc davant les
ofenses rebudes, la bondat no és
feblesa, sin6 auténtica forga, capac
de renunciar a la venjanga»zzs. Cal
reconeixer en la propia vida que
«també aquest dur judici que tinc en
el meu cor contra el meu germa o la
meva germana, aquesta ferida no
curada, aquest mal no perdonat,
aquesta rancunia que només em fara
mal, és un tros de guerra que porto
dins, és un foc al cor, que cal apagar
perqueé no es converteixi en un
incendi»azr.

La veritable superacio

244. Quan els conflictes no es resolen
sind que s'amaguen o s'enterren en el
passat, hi ha silencis que poden
significar tornar-se complices de
greus errors i pecats. Pero la
veritable reconciliacio no s'escapa
del conflicte sino que s'aconsegueix



en el conflicte, superant-lo a través
del dialeg i de la negociacio
transparent, sincera i pacient. La
lluita entre diversos sectors «sempre
que s'abstingui d’enemistats i d'odi
mutu, insensiblement esdevé una
honesta discussio, fundada en I'amor
a la justicia»zzs.

245. Moltes vegades he proposat «un
principi que és indispensable per
construir I'amistat social: la unitat és
superior al conflicte. [...] No és
apostar per un sincretisme ni per
I'absorcio de 1'un en l'altre, sin6 per
la resolucio en un pla superior que
conserva en si les virtualitats
valuoses de les polaritats en
pugnarzzs. Sabem prou que «cada
vegada que les personesiles
comunitats aprenem a apuntar meés
alt de nosaltres mateixos i dels
nostres interessos particulars, la
comprensio i el compromis mutu es
transformen [...] en un ambit on els
conflictes, les tensions i fins i tot els



que es podrien haver considerat
oposats en el passat, poden arribar a
una unitat multiforme que engendra
nova vida»razso.

La memoria

246. Al qui ha patit molt de manera
injusta i cruel, no se li ha d'exigir una
mena de "perdo social". La
reconciliacio és un fet personal, i
ningu no pot imposar-la al conjunt
d'una societat, tot i que hagi de
promoure-la. En I'ambit estrictament
personal, amb una decisio lliure i
generosa, algu pot renunciar a exigir
un castig (cf. Mt 5,44-46), encara que
la societat i la seva justicia
legitimament el busquin. Pero no és
possible decretar una "reconciliacio
general", pretenent tancar per decret
les ferides o cobrir les injusticies
amb un mantell d'oblit. Qui es pot
arrogar el dret de perdonar en nom
dels altres? Es commovedor veure la
capacitat de perdo d'algunes



persones que han sabut anar més
enlla del dany sofert, pero també és
huma comprendre els qui no poden
fer-ho. En tot cas, el que mai no s'ha
de proposar és 1'oblit.

247. La Xoa no ha de ser oblidada. Es
el «simbol de fins on pot arribar la
maldat de I'home quan, alimentada
per falses ideologies, s'oblida de la
dignitat fonamental de la persona,
que mereix respecte absolut
independentment de la vila a que
pertanyi o la religio que professi»zai.
En recordar-la, no puc deixar de
repetir aquesta pregaria: «Recordeu-
vos de nosaltres en la vostra
misericordia. Doneu-nos la gracia de
avergonyir-nos del que, com a
homes, hem estat capacos de fer, de
avergonyir-nos d'aquesta maxima
idolatria, d'haver menyspreat i
destruit la nostra carn, aquesta carn
que vos vau modelar del fang, que
vOs heu vivificat amb el vostre alé de
vida. Mai més, Senyor, mai mes!»2s.



248. No s'’han d'oblidar els
bombardejos atomics a Hiroshima i
Nagasaki. Un cop més «faig memoria
aqui de totes les victimes, m'inclino
davant la forca i la dignitat d'aquells
que, havent sobreviscut a aquells
primers moments, han suportat en
els seus cossos durant molts anys els
sofriments més aguts i, en les seves
ments, els germens de la mort que
continuaven consumint la seva
energia vital. [...] No podem
permetre que les actuals i noves
generacions perdin la memoria del
que va passar, aquella memoria que
és garant i estimul per construir un
futur més just i més fratern»zss.
Tampoc no s’han d'oblidar les
persecucions, el trafic d'esclausiles
matances etniques que van ocorrer i
ocorren en diversos paisos, i tants
altres fets historics que ens
avergonyeixen de ser humans. Han
de ser recordats sempre, una i altra
vegada, sense cansar-nos ni
anestesiar-nos.



249. Es facil avui caure en la
temptacio de girar pagina dient que
ja fa molt de temps que va succeir i
que cal mirar cap endavant. No, per
Déu! Mai no s'avanca sense memoria,
no s’evoluciona sense una memaoria
integra i lluminosa. Necessitem
mantenir «viva la flama de la
consciencia col-lectiva, donant
testimoniatge a les generacions
futures I'horror del que va passar»
que «desperta i preserva d'aquesta
manera el record de les victimes,
perque la consciencia humana
s'enforteixi cada vegada més contra
tot desig de dominacio i
destruccio»zss. Ho necessiten les
mateixes victimes —persones, grups
socials o nacions- per no cedir a la
logica que porta a justificar les
represalies i qualsevol tipus de
violéencia en nom de 1'enorme mal
que han patit. Per aix0, no em
refereixo només a la memoria dels
horrors, siné també al record dels
qui, enmig d'un context enverinat i



corrupte van ser capacos de
recuperar la dignitat i amb petits o
grans gestos van optar per la
solidaritat, el perdo, la fraternitat. Es
molt sa fer memoria del bé.

Perdo sense oblits

250. El perdo no implica oblit. Diem
més aviat que, quan hi ha quelcom
que de cap manera no pot ser negat,
relativitzat o dissimulat, tanmateix
podem perdonar. Quan hi ha alguna
cosa que mai no ha de ser tolerada,
justificada o excusada, tanmateix
podem perdonar. Quan hi ha alguna
cosa que per cap raé no hem de
permetre oblidar, tanmateix podem
perdonar. El perdo lliure i sincer és
una grandesa que reflecteix la
immensitat del perdd divi. Si el perdé
és gratuit, llavors pot perdonar fins i
tot el qui es resisteix al penediment i
és incapac de demanar perdo.



251. Els qui perdonen de veritat no
s'obliden, pero renuncien a ser
posseits per aquesta mateixa forca
destructiva que els ha perjudicat.
Trenquen el cercle vicids, frenen
I'avanc de les forces de la destruccio.
Decideixen no continuar inoculant a
la societat I'energia de la venjanca
que tard o d'hora acaba recaient un
cop més sobre ells mateixos. Perqué
la venjanca mai no sadolla
veritablement la insatisfaccio de les
victimes. Hi ha crims tan horribles i
cruels, que, fer patir el qui els va
cometre, no serveix per sentir que
s'ha reparat el dany; ni tan sols n'hi
hauria prou amb matar el criminal,
ni es podrien trobar tortures que
s'equiparin el que va poder haver
patit la victima. La venjanca no resol
res.

252. Tampoc no estem parlant
d'impunitat. Pero la justicia només es
busca adequadament per amor a la
justicia mateixa, per respecte a les



victimes, per prevenir nous crims i
amb vista a preservar el bé comu, no
com una suposada descarrega de la
propia ira. El perdo és precisament el
que permet buscar la justicia sense
caure en el cercle vicids de la
venjanca ni en la injusticia de 1'oblit.

253. Quan hi ha hagut injusticies
mutues, cal reconeixer amb claredat
que poden no haver tingut la
mateixa gravetat o que no siguin
comparables. La violencia exercida
des de les estructures i el poder de
I'Estat no esta en el mateix nivell de
la violencia de grups particulars. De
totes maneres, no es pot pretendre
que nomes es recordin els sofriments
injustos d'una sola de les parts. Com
van ensenyar els Bisbes de Croacia,
«nosaltres devem a tota victima
innocent el mateix respecte. No hi
pot haver aqui diferencies racials,
confessionals, nacionals o
politiques»zss.



254. Demano a Déu «que prepari els
nostres cors al trobament amb els
germans més enlla de les diferencies
d'idees, llengua, cultura, religio; que
ungeixi tot el nostre ésser amb 1'oli
de la misericordia que cura les
ferides dels errors, de les
incomprensions, de les controversies;
la gracia d'enviar-nos, amb humilitat
1 mansuetud, als camins, arriscats
pero fecunds, de la recerca de la
paur»zss.

La guerra ila pena de mort

255. Hi ha dues situacions extremes
que poden arribar a presentar-se
com solucions en circumstancies
particularment dramatiques, sense
advertir que son falses respostes, que
no resolen els problemes que
pretenen superar i que en definitiva
no fan més que afegir nous factors de
destruccio en el teixit de la societat
nacional i universal. Es tracta de la
guerra i de la pena de mort.



La injusticia de la guerra

256. « El qui forja el mal és falsari, el
qui aconsella pau en treu goig» (Pr
12,20). No obstant aixo hi ha qui
busca solucions en la guerra, que
sovint «es nodreix de la perversio de
les relacions, d'ambicions
hegemoniques, d'abusos de poder, de
la por a l'altre i a la diferencia vista
com un obstacle»2s7. La guerra no és
un fantasma del passat, sino que s'ha
convertit en una amenaca constant.
El mon esta trobant cada vegada més
dificultat en el lent cami de la pau
que havia empres i que comencava a
donar alguns fruits.

257. Ja que s'estan creant novament
les condicions per a la proliferacio de
guerres, recordo que «la guerra és la
negacio de tots els drets i una
dramatica agressio a 'ambient. Si es
vol un veritable desenvolupament
huma integral per a tothom, s'ha de
continuar incansablement amb la



tasca d'evitar la guerra entre les
nacions i els pobles.

Amb aquesta finalitat cal assegurar
el domini incontestat del dret i
I'infatigable recurs a la negociacio,
als bons oficis i a I'arbitratge, com
proposa la Carta de les Nacions
Unides, veritable norma juridica
fonamental»zss. Vull destacar que els
75 anys de les Nacions Unides i
I'experiencia dels primers 20 anys
d'aquest mil-lenni, mostren que la
plena aplicacid de les normes
internacionals és realment eficac, i
que el seu incompliment és nociu. La
Carta de les Nacions Unides,
respectada i aplicada amb
transparencia i sinceritat, és un punt
de referéncia obligatori de justicia i
un vehicle de pau. Pero aixo suposa
no disfressar intencions espuries ni
col-locar els interessos particulars
d'un pais o grup per sobre de bé
comu mundial. Si la norma és
considerada un instrument al qual



s'acudeix quan resulta favorable i
que s’eludeix quan no ho és, es
desencadenen forces incontrolables
que fan un gran mal a les societats,
als més febles, a la fraternitat, a
I'entorn i als béns culturals, amb
perdues irrecuperables per a la
comunitat global.

258. Aixi és com facilment s'opta per
la guerra darrere de tot tipus
d'excuses suposadament
humanitaries, defensives o
preventives, acudint fins i tot a la
manipulacio de la informacid. De fet,
en les ultimes décades totes les
guerres han estat pretesament
"justificades". El Catecisme de
l'Església Catolica parla de la
possibilitat d'una legitima defensa
mitjancant la forca militar, que
suposa demostrar que es donin
algunes «condicions estrictes de
legitimitat moral»2ss. Pero facilment
es cau en una interpretacio massa
amplia d'aquest possible dret. Aixi es


https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html

volen justificar indegudament tot
d’atacs "preventius" o accions
bel-liques que facilment comporten
«mals i desordres més greus que el
mal que es pretén eliminar»z. La
questio és que, a partir del
desenvolupament de les armes
nuclears, quimiques i biologiques, i
de les enormes i creixents
possibilitats que brinden les noves
tecnologies, es va donar a la guerra
un poder destructiu fora de control
que afecta molts civils innocents. Es
veritat que «mai la humanitat no
havia tingut tant poder sobre ella
mateixa i res no garanteix que el fara
servir bé»za1. Llavors ja no podem
pensar en la guerra com a solucio,
perqueé els riscos probablement
sempre seran superiors a la
hipotética utilitat que se li atribueixi.
Davant d'aquesta realitat, avui és
molt dificil sostenir els criteris
racionals madurats en altres segles
per parlar d'una possible "guerra
justa”. Mai més la guerralza



259. Es important afegir que, amb el
desenvolupament de la globalitzacio,
el que pot apareixer com una solucio
immediata o practica per a un lloc de
la terra, deslliga una cadena de
factors violents moltes vegades
subterranis que acaba afectant tot el
planeta i obrint cami a noves i pitjors
guerres futures. En el nostre mon ja
no hi ha només "trossos" de guerra
en un pais o en un altre, sin6 que es
viu una "guerra mundial a trossos",
perque els destins dels paisos estan
fortament connectats entre ells a
I'escenari mundial.

260. Com deia sant Joan XXIII,
«resulta un absurd sostenir que la
guerra €s un mitja apte per
rescabalar el dret violat»zas. Ho
afirmava en un periode de forta
tensio internacional, i aixi va
expressar el gran anhel de pau que
es difonia en els temps de la guerra
freda. Va reforcar la conviccié que
les raons de la pau s6n més fortes



que tot calcul d'interessos particulars
i que tota confianca en 1'us de les
armes. Pero no es van aprofitar
adequadament les ocasions que
oferia al final de la guerra freda per
la manca d'una visio de futur i d'una
consciéncia compartida sobre el
nostre desti comu. En canvi, es va
cedir a la recerca d'interessos
particulars sense fer-se carrec del bé
comu universal. Aixi va tornar a
obrir-se cami I'enganyds espant de la
guerra.

261. Tota guerra deixa el mon pitjor
que com I’havia trobat. La guerra és
un fracas de la politica i de la
humanitat, una claudicaci6
vergonyosa, una derrota enfront de
les forces del mal. No ens quedem en
discussions teoriques, prenguem
contacte amb les ferides, toquem la
carn dels perjudicats. Tornem a
contemplar tants civils massacrats
com "danys col-laterals". Preguntem
a les victimes. Parem atencio als



profugs, als qui van patir la radiacid
atomica o els atacs quimics, a les
dones que van perdre els seus fills,
als nens mutilats o privats de la seva
infancia. Parem atenci6 a la veritat
d'aquestes victimes de la violéncia,
mirem la realitat des dels seus ulls i
escoltem els seus relats amb el cor
obert.

262. Les normes tampoc no seran
suficients si es pensa que la solucio
als problemes actuals esta en
dissuadir altres a través de la por,
amenacant amb 1'us d'armes
nuclears, quimiques o biologiques.
Perqueé «si es tenen en compte les
principals amenaces a la pauiala
seguretat amb les seves multiples
dimensions en aquest mon
multipolar de segle XXI, com ara, per
exemple, el terrorisme, els conflictes
asimetrics, la seguretat informatica,
els problemes ambientals, la pobresa,
sorgeixen no pocs dubtes sobre la
inadequacio de la dissuasio nuclear



per respondre eficagment a aquests
reptes. Aquestes preocupacions son
encara meés consistents si tenim en
compte les catastrofiques
consequencies humanitaries i
ambientals derivades de qualsevol us
de les armes nuclears amb
devastadors efectes indiscriminats i
incontrolables en el temps i 1'espai.
[...] Ens hem de preguntar si n’és de
sostenible un equilibri basat en la
por, quan en realitat tendeix a
augmentar la por i a soscavar les
relacions de confianga entre els
pobles. La pau i l'estabilitat
internacional no poden basar-se en
una falsa sensacio de seguretat, en
I'amenaca de la destruccié mutua o
de l'aniquilacio total, en el simple
manteniment d'un equilibri de
poder. [...] En aquest context,
'objectiu ultim de l'eliminacio total
de les armes nuclears es converteix
tant en un desafiament com en un
imperatiu moral i humanitari. [...]
L'augment de la interdependéncia i



la globalitzacié comporten que
qualsevol resposta que donem a
I'amenaca de les armes nuclears,
hagi de ser col-lectiva i concertada,
basada en la confianca mutua.
Aquesta ultima es pot construir
només a través d'un dialeg que
estigui sincerament orientat cap al bé
comu ino cap a la proteccio
d'interessos encoberts o
particulars»zaa. I amb els diners que
s'usa en armes i altres despeses
militars, constituim un Fons
mundialzss per acabar d'una vegada
amb la fam i per al desenvolupament
dels paisos més pobres, de tal
manera que els seus habitants no
acudeixin a solucions violentes o
enganyoses ni necessitin abandonar
els seus paisos per buscar una vida
més digna.

La pena de mort

263. Hi ha una altra manera de fer
desapareixer l'altre, que no s'adreca



a paisos siné a persones. Es la pena
de mort. Sant Joan Pau II va declarar
de manera clara i ferma que aquesta
és inadequada en I'ambit moral i ja
no és necessaria en l'ambit penalzas.
No és possible pensar en una marxa
enrere respecte a aquesta postura.
Avui diem amb claredat que «la pena
de mort és inadmissible»zs7 1
I'Església es compromet amb
determinacio per proposar que sigui
abolida a tot el monaas.

264. En el Nou Testament, al temps
que es demana als particulars no
prendre la justicia per compte propi
(cf. Rm 12,17.19), es reconeix la
necessitat que les autoritats imposin
penes als que obren el mal (cf. Rm
13,4; 1Pe 2,14). En efecte, «la vida en
comu, estructurada al voltant de
comunitats organitzades, necessita
normes de convivencia la lliure
violacio de les quals requereix una
resposta adequadarzss. Aix0 implica
que l'autoritat publica legitima pugui



i hagi de «comminar penes
proporcionades a la gravetat dels
delictes»2so 1 que es garanteixi al
poder judicial «la independéncia
necessaria en l'ambit de la llei»zs.

265. Des dels primers segles de
I'Església, alguns es van manifestar
clarament contraris a la pena capital.
Per exemple, Lactanci sostenia que
«no cal fer cap distincio: sempre sera
crim matar un homen»zs2. E1 Papa
Nicolau I exhortava: «Que s'esforcin
per alliberar de la pena de mort no
sols cadascun dels innocents, sin6
també tots els culpables»2ss. En ocasio
del judici contra uns homicides que
havien assassinat dos sacerdots, sant
Agusti demanava al jutge que no
llevés la vida als assassins, 1 ho
fonamentava d'aquesta manera:
«Amb aix0 no impedim que es
reprimeixi la llicencia criminal
d'aquests malfactors. Volem que es
conservin vius i amb tots els seus
membres; que sigui suficient dirigir-



los, per la pressio de les lleis, de la
seva boja inquietud al repos de la
salut, o bé que se'ls ocupi en alguna
tasca util, un cop apartats de les
seves perverses accions. També aixo
s’anomena condemna, pero tothom
entendra que es tracta d'un benefici
més aviat que d'un suplici, perque no
es deixa camp lliure a ’audacia de la
ferotgia ni s'impedeix la medicina del
penediment. [...] Enfada't contra la
iniquitat de manera que no t'oblidis
de la humanitat. No satisfacis contra
les atrocitats dels pecadors un desig
de venjanca, siné més aviat procurar
guarir les nafres d’aquests
pecadors»zsa.

266. Les pors i les rancunies
facilment porten a entendre les
penes d'una manera vindicativa,
quan no cruel, en lloc d’entendre-les
com a part d'un procés de guaricio i
de reinsercio en la societat. Avui,
«tant per part d'alguns sectors de la
politica com per part d'alguns



mitjans de comunicacio, s'incita
algunes vegades a la violencia i a la
venjanca, publica i privada, no sols
contra els qui son responsables
d'’haver comes delictes, sin6 també
contra qui cau la sospita, fundada o
no, de no haver complert la llei. [...
Hi ha la tendéncia a construir
deliberadament enemics: figures
estereotipades, que concentren en si
mateixes totes les caracteristiques
que la societat percep o interpreta
com a perilloses. Els mecanismes de
formacio d'aquestes imatges son els
mateixos que, al seu moment, van
permetre ’expansio de les idees
racistes»zss. Aixo ha fet
particularment arriscat el costum
creixent que hi ha en alguns paisos
d'acudir a presons preventives, a
reclusions sense judici i especialment
a la pena de mort.

267. Vull remarcar que «és
impossible imaginar que avui els
Estats no puguin disposar d'un altre



mitja que no sigui la pena capital per
defensar de l'agressor injust la vida
d'altres persones». Una particular
gravetat tenen les anomenades
execucions extrajudicials o
extralegals, que «s6n homicidis
deliberats comesos per alguns Estats
0 pels seus agents, que sovint es fan
passar com enfrontaments amb
delinquents o es presenten com a
consequencies no desitjades de 1'as
raonable, necessari i proporcional de
la forca per fer aplicar la llei»zss.

268. «Els arguments contraris a la
pena de mort sén molts 1 ben
coneguts. L'Església n’ha
oportunament destacat alguns, com
la possibilitat de 1'existencia de
I'error judicial i 1'us que en fan els
regims totalitaris i dictatorials, que la
utilitzen com a instrument de
supressio de la dissidencia politica o
de persecucio de les minories
religioses i culturals, totes victimes
que per les seves respectives



legislacions son "delinquents". Tots
els cristians i els homes de bona
voluntat estan cridats, per tant, a
lluitar no sols per 1'abolicio de la
pena de mort, legal o il-legal que
sigui, i en totes les seves formes, sind
també per tal de millorar les
condicions carceraries, en el respecte
de la dignitat humana de les
persones privades de llibertat. I aixo
jo ho relaciono amb la cadena
perpétua. [...] La preso és una pena
de mort oculta»zs.

269. Recordem que «ni tan sols
I'homicida perd la seva dignitat
personal i Déu mateix es fa el seu
garant»zss. El ferm rebuig de la pena
de mort mostra fins a quin punt és
possible reconéixer la inalienable
dignitat de tot ésser huma i acceptar
que tingui un lloc en aquest univers.
Ja que, si no I'hi nego al pitjor dels
criminals, no el negaré a ningu,
donaré a tothom la possibilitat de



compartir amb mi aquest planeta
malgrat el que pugui separar-nos.

270. Als cristians que dubten i se
senten temptats a cedir davant de
qualsevol forma de violéncia, els
convido a recordar aquell anunci del
llibre d'Isaies: «<Amb les seves espases
forjaran relles» (2,4). Per a nosaltres
aquesta profecia pren carn en
Jesucrist, que davant d'un deixeble
excitat per la violencia va dir amb
fermesa: «Torna la teva espasa al seu
lloc!, ja que tots els que empunyen
espasa, per l'espasa moriran» (Mt
26,52). Era un resso d'aquella antiga
advertencia: «o demanaré comptes
de la vostra sang, de les vostres vides,
a tots els animals. També als homes,
a qualsevol qui en mati un altre, 1i
demanaré comptes d’aquella vida. El
qui vessi la sang d’'un home, un altre
home vessara la seva sang» (Gn
9,5-6). Aquesta reaccio de Jesus, que
va brollar del cor, supera la distancia



dels segles i arriba fins avui com un
constant reclam.

Capitol vuite

LES RELIGIONS AL SERVEI DE
LA FRATERNITAT AL MON

271. Les diferents religions, a partir
de la valoracio de cada persona
humana com a criatura cridada a ser
fill o filla de Déu, ofereixen una
aportacio valuosa per a la
construccio de la fraternitat i per a la
defensa de la justicia en la societat.
El dialeg entre persones de diferents
religions no es fa merament per
diplomacia, amabilitat o tolerancia.
Com van ensenyar els Bisbes de
I'india, «I'objectiu del dialeg és
establir amistat, pau, harmonia i
compartir valors i experiéncies
morals i espirituals en un esperit de
veritat i amor»zss.



El fonament altim

272. Els creients pensem que, sense
una obertura al Pare de tots, no hi
haura raons solides i estables per a la
crida a la fraternitat. Estem
convenguts que «nomeés amb aquesta
consciéncia de fills que no son orfes
podem viure en pau entre
nosaltres»zs. Perque «la rao, per ella
mateixa, és capag d'acceptar la
igualtat entre els homes i d'establir
una convivencia civica entre ells,
pero no aconsegueix fundar la
fraternitat»ze1.

273. En aquesta linia, vull recordar
un text memorable: «Si no hi ha una
veritat transcendent, amb
I'obediéncia I'home conquereix la
seva plena identitat, tampoc no hi ha
cap principi segur que garanteixi
relacions justes entre els homes: els
interessos de classe, grup o nacio, els
contraposen inevitablement uns als
altres. Si no reconeix la veritat



transcendent, triomfa la forca del
poder, i cada un tendeix a utilitzar
fins a 'extrem els mitjans de que
disposa per imposar el seu propi
interes o la propia opinid, sense
respectar els drets dels altres. [...]
L'arrel del totalitarisme modern cal
veure-la, per tant, en la negacio de la
dignitat transcendent de la persona
humana, imatge visible del Déu
invisible i, precisament per aixo,
subjecte natural de drets que ningu
no pot violar: ni l'individu, el grup, la
classe social, ni la nacié o I'Estat. No
pot fer-ho tampoc la majoria d'un cos
social, posant-se en contra de la
minoria»zez.

274. Des de la nostra experiéncia de
fe i des de la saviesa que ha anat
pastant al llarg dels segles, aprenent
tambeé de les nostres moltes debilitats
1 caigudes, els creients de les
diferents religions sabem que fer
present Déu és un bé per a les
nostres societats. Cercar Déu amb cor



sincer, sempre que no ho enfosquim
amb els nostres interessos ideologics
o0 instrumentals, ens ajuda a
reconeixer-nos companys de cami,
veritablement germans. Creiem que
«quan, en nom d'una ideologia, es vol
expulsar Déu de la societat, s'acaba
per adorar idols, i de seguida I'home
es perd, la seva dignitat és trepitjada,
els seus drets violats. Sabeu prou a
quines atrocitats pot conduir la
privacio de la llibertat de consciéncia
i de la llibertat religiosa, i com
aquesta ferida deixa la humanitat
radicalment empobrida, perqueé esta
privada d’esperanca i de referéncies
ideals»zes.

275. Cal reconéixer que «entre les
causes més importants de la crisi del
mon modern estan una consciencia
humana anestesiada i un
allunyament dels valors religiosos, a
més del predomini de
l'individualisme i de les filosofies
materialistes que divinitzen I'home i



posen els valors mundans i materials
en el lloc dels principis suprems i
transcendents»zes. No es pot admetre
que en el debat public només tinguin
veu els poderosos i els cientifics. Ha
d'haver un lloc per a la reflexié que
procedeix d'un rerefons religios que
recull segles d'experiencia i de
saviesa. «Els textos religiosos classics
poden oferir un significat per a totes
les epoques, tenen una forca
motivadora», pero de fet «s6n
menyspreats per la curtesa de vista
dels racionalismes»zes.

276. Per aquestes raons, si bé
I'Església respecta I'autonomia de la
politica, no relega la seva propia
missié a I'ambit del privat. Al
contrari, no «pot ni ha de quedar-se
al marge» en la construccié d'un mon
millor ni deixar de «despertar les
forces espirituals»zes que fecundin
tota la vida en societat. Es veritat que
els ministres religiosos no han de fer
politica partidaria, propia dels laics,



pero ni tan sols ells poden renunciar
a la dimensio politica de
'existénciazer que implica una
constant atenci6 al bé comu ila
preocupacio pel desenvolupament
huma integral. L'Església «té un
paper public que no s'exhaureix en
les seves activitats d'assistencia i
educacid» sin6 que procura «la
promocio de I'home i la fraternitat
universal»zes. No pretén competir
amb poders terrenals, sin6 oferir-se
com «una llar entre les llars —aixo és
I'Església—, oberta [...] a testimoniar
al mon actual la fe, I'esperanca i
I'amor al Senyor i a aquells que Ell
estima amb predileccié. Una casa de
portes obertes. L'Església és una casa
amb les portes obertes, perque és
mare»zes. I com Maria, la Mare de
Jesus, «volem ser una Església que
serveix, que surt de casa, que surt
dels seus temples, que surt de les
seves sagristies, per acompanyar la
vida, sostenir l'esperanca, ser signe



d'unitat [...] per tendir ponts, trencar
murs, sembrar reconciliacié»zvo.

La identitat cristiana

277. L'Església valora l'accié de Déu
en les altres religions, i «<no rebutja
res del que en aquestes religions hi
ha de sant i veritable. Considera amb
respecte sincer les maneres d'obrar i
de viure, els preceptes i doctrines
que [...] no poques vegades
reflecteixen una espurna d'aquella
Veritat que il-lumina tots els
homes»z71. Pero els cristians no
podem amagar que «si la musica de
I'Evangeli deixa de vibrar en les
nostres entranyes, haurem perdut
I'alegria que brolla de la compassio,
la tendresa que neix de la confianca,
la capacitat de reconciliacio que
troba la seva font en saber-nos
sempre perdonats-enviats. Si la
musica de 1'Evangeli deixa de sonar a
casa nostra, a les nostres places, en
els treballs, en la politica i en



I'economia, haurem apagat la
melodia que ens desafiava a lluitar
per la dignitat de tot home i dona»z7.
Altres beuen d'altres fonts. Per a
nosaltres, aquesta deu de dignitat
humana i de fraternitat esta en
I'Evangeli de Jesucrist. D'ell sorgeix
«per al pensament cristia i per 1'accio
de I'Església el primat que es dona a
la relacio, al trobament amb el
misteri sagrat de l'altre, a la comunio
universal amb la humanitat sencera
com a vocacio de tots» 2.

278. Cridada a encarnar-se en tots els
racons, i present durant segles en
cada lloc de la terra —aixo vol dir
"catolica"-, I'Església pot comprendre
des de la seva experiéncia de gracia i
de pecat, la bellesa de la invitacio a
I'amor universal. Perqueé «tot el que
és huma té a veure amb nosaltres.
[...] On sigui que es reuneixen els
pobles per establir els drets i deures
de I'home, ens sentim honrats quan
ens permeten seure al costat



d'ells»272. Per a molts cristians, aquest
cami de fraternitat té també una
Mare, anomenada Maria. Ella va
rebre al peu de la Creu aquesta
maternitat universal (cf. Jn 19,26) 1
esta atenta no sols a Jesus sino també
«a la resta dels seus descendents» (Ap
12,17). Ella, amb el poder del
Ressuscitat, vol infantar un mon nou,
on tots siguem germans, on hi hagi
lloc per a cada exclos de les nostres
societats, on resplendeixin la justicia
ila pau.

279. Els cristians demanem que, en
els paisos on som minoria, se'ns
garanteixi la llibertat, aixi com
nosaltres 'afavorim per als qui no
son cristians alla on ells son minoria.
Hi ha un dret huma fonamental que
no ha de ser oblidat en el cami de la
fraternitat i de la pau; el de la
llibertat religiosa per als creients de
totes les religions. Aquesta llibertat
proclama que podem «trobar un bon
acord entre cultures i religions



diferents; testifica que les coses que
tenim en comu son tantes i tan
importants que és possible trobar un
cami de convivencia serena,
ordenada i pacifica, acollint les
diferencies i amb l'alegria de ser
germans en tant que fills d'un unic
Déunars.

280. Al mateix temps, demanem a
Déu que consolidi la unitat dins de
I'Església, unitat que s'enriqueix amb
diferencies que es reconcilien per
I'acci6 de I'Esperit Sant. Perque «<hem
estat batejats en un sol Esperit per
formar un sol cos» (1Co 12,13) on
cada un fa la seva aportacio
distintiva. Com deia sant Agusti:
«L'oida veu a través de 1'ull, i I'ull
escolta a través d'1'oida»z7s. També és
urgent continuar donant
testimoniatge d'un cami de
trobament entre les diferents
confessions cristianes. No podem
oblidar aquell desig que va expressar
Jesucrist: «Que tots siguin u» (Jn



17,21). Escoltant la seva crida
reconeixem amb dolor que al procés
de globalitzacio 1i falta encara la
contribucio profética i espiritual de
la unitat entre tots els cristians. Tot
amb tot, «mentre ens trobem encara
en cami cap a la plena comunio,
tenim ja el deure de donar
testimoniatge comu de 1'amor de Déu
al seu poble col-laborant en el nostre
servei a la humanitat»z7.

Religio i violéncia

281. Entre les religions és possible un
cami de pau. El punt de partida ha de
ser la mirada de Déu. Perque «Déu
no mira amb els ulls, Déu mira amb
el cor. I 'amor de Déu és el mateix
per a cada persona, sigui de la religid
que sigui. I si és ateu és el mateix
amor. Quan arribi I'ultim dia i
existeixi la llum suficient sobre la
terra per poder veure les coses com
son, ens emportarem cada
sorpresal»zss.



282. També «els creients necessitem
trobar espais per conversar i per
actuar junts pel bé comuila
promocio dels més pobres. No es
tracta que tots siguem mes light o
que amaguem les conviccions
propies que ens apassionen per
poder trobar-nos amb altres que
pensen diferent. [...] Perqué com més
profunda, solida i rica és una
identitat, més tindra per enriquir els
altres amb la seva aportacio
especifica»z7s. Els creients ens veiem
desafiats a tornar a les nostres fonts
per concentrar-nos en l'essencial:
I'adoraci6 a Déu il'amor al proisme,
de manera que alguns aspectes de les
nostres doctrines, fora del seu
context, no acabin alimentant formes
de menyspreu, d’odi, de xenofobia,
de negacio de l'altre. La veritat és
que la violencia no troba fonament
en les conviccions religioses
fonamentals sino en les seves
deformacions.



283. El culte a Déu sincer i humil «no
porta a la discriminacid, al'odiiala
violéncia, sind al respecte de la
sacralitat de la vida, al respecte de la
dignitat i la llibertat dels altres, i al
compromis amoros per tots»zs.. En
realitat «el qui no estima no coneix
Déu, perque Déu és amor» (1/n 4,8).
Per aix0 «el terrorisme execrable que
amenaca la seguretat de les persones,
tant a Orient com a Occident, tant al
Nord com al Sud, propagant el panic,
el terror i el pessimisme no és a
causa de la religio —tot i que els
terroristes la instrumentalitzen-—,
sind de les interpretacions
equivocades dels textos religiosos,
politiques de fam, de pobresa,
d’injusticia, d’opressio, d’arrogancia;
per aixo és necessari interrompre el
suport als moviments terroristes a
través del subministrament de
diners, armes, plans o justificacions i
també la cobertura dels mitjans, i
considerar aixo com a crims
internacionals que amenacen la



seguretat i la pau mundials. Aquest
terrorisme ha de ser condemnat en
totes les seves formes i
manifestacions»zs:. Les conviccions
religioses sobre el sentit sagrat de la
vida humana ens permeten
«reconeixer els valors fonamentals
de la nostra humanitat comuna, els
valors en virtut dels quals podem i
hem de col-laborar, construir i
dialogar, perdonar i créixer,
permetent que el conjunt de les veus
formi un noble i harmonic cant, en
comptes de la cridoria fanatica de
I'odi»zs2.

284. A vegades la violencia
fonamentalista, en alguns grups de
qualsevol religid, és desencadenada
per la imprudencia dels seus liders.
Pero «el manament de la pau esta
inscrit en el profund de les tradicions
religioses que representem. [...] Els
liders religiosos som cridats a ser
autentics "dialogants", a treballar en
la construccio de la pau no com a



intermediaris, sind com a autentics
mediadors. Els intermediaris
busquen agradar totes les parts, per
tal d'obtenir un guany per alls
mateixos. El mediador, en canvi, és
qui no es guarda res per a si mateix,
sino que es lliura generosament, fins
consumir-se, sabent que 1'inica
guany és la de la pau. Cadascun de
nosaltres esta cridat a ser un artesa
de la pau, unint i no dividint,
extingint 1'odi i no conservant, obrint
les sendes del dialeg i no aixecant
Nnous murs»zss.

Crida

En aquell trobament fratern que
recordo joiosament, amb el Gran
Imam Ahmad Al-Tayyeb «vam
declarar —-fermament- que les
religions no inciten mai a la guerra i
no insten sentiments d'odi, hostilitat,
extremisme, ni conviden a la
violencia o al vessament de sang.
Aquestes desgracies son fruit de la



desviacio dels ensenyaments
religiosos, de 1'as politic de les
religions i també de les
interpretacions de grups religiosos
que han abusat —en algunes fases de
la historia— de la influéncia del
sentiment religios en els cors dels
homes. [...] En efecte, Déu,
I'Omnipotent, no necessita ser
defensat per ningu i no desitja que el
seu nom sigui usat per terroritzar la
gent»zss. Per aixo vull reprendre aqui
la crida de pau, justicia i fraternitat
que vam fer junts:

«En nom de Déu que ha creat tots els
éssers humans iguals en els drets, en
els deures i en la dignitat, i els ha
cridat a conviure com a germans
entre ells, per poblar la terra i
difondre-hi els valors del bé, la
caritat ila pau.

En el nom de la innocent anima
humana que Déu ha prohibit matar,
afirmant que qui mata una persona



és com si hagués matat tota la
humanitat i qui en salva una és com
si hagués salvat la humanitat
sencera.

En el nom dels pobres, dels
desgraciats, dels necessitats i dels
marginats que Déu ha ordenat
socdrrer com un deure requerit a
tots els homes i de manera particular
a cada home acabalat 1 acomodat.

En el nom dels orfes, de les vidues,
dels refugiats i dels exiliats de les
seves cases i dels seus pobles; de
totes les victimes de les guerres, les
persecucions i les injusticies; dels
febles, dels qui viuen en la por, dels
presoners de guerra i dels torturats
arreu de mon, sense cap distincio.

En el nom dels pobles que han
perdut la seguretat, la pauila
convivencia comuna, i han
esdevingut victimes de la destruccio,
de la ruina i de les guerres.



En nom de la fraternitat humana que
abraca tots els homes, els uneix i els
fa iguals.

En el nom d'aquesta fraternitat
colpejada per les politiques
d'integrisme i divisio i pels sistemes
de guany insaciable i les tendéncies
ideologiques odioses, que manipulen
les accions i les destinacions dels
homes.

En el nom de la llibertat, que Déu ha
donat a tots els éssers humans,
creant-los lliures i distingint-los amb
ella.

En el nom de la justiciaide la
misericordia, fonaments de la
prosperitat i eixos de la fe.

En el nom de totes les persones de
bona voluntat, presents a cada raco
de la terra.

En el nom de Déu i de tot aixo [...]
"assumim" la cultura del dialeg com



a cami, la col-laboracio comuna com
a conducta, el coneixement reciproc
com a metode i criteri»zss.

KoKk

286. En aquest espai de reflexid
sobre la fraternitat universal, m’he
sentit motivat especialment per sant
Francesc d'Assis, i també per altres
germans que no son catolics: Martin
Luther King, Desmond Tutu, el
Mahatma Mohandas Gandhi i molts
més. Pero vull acabar recordant una
altra persona de profunda fe, la qual,
des de la seva intensa experiencia de
Déu, va fer un cami de transformacio
fins sentir-se germa de tots. Es tracta
del beat Carles de Foucauld.

287. Ell va anant orientant el seu
somni d'un lliurament total a Déu
cap a una identificacié amb els
ultims, abandonats en la profunditat
del desert africa. En aquest context
expressava els seus desitjos de sentir
qualsevol ésser huma com un germa,



286 1 demanava a un amic: «Pregueu a
Déu perque jo sigui realment el
germa de tots»zs7. Volia ser, en
definitiva, «el germa universal»zss.
Pero només identificant-se amb els
ultims va arribar a ser germa de tots.
Que Déu inspiri aquest somni en
cada un de nosaltres. Amén.

Pregaria al Creador

Senyor i Pare de la humanitat,

que vas crear tots els éssers humans
amb la mateixa dignitat,

infon en els nostres cors un esperit
fraternal.

Inspira'ns un somni de retrobament,
de dialeg, de justicia i de pau.

Impulsa’ns a crear societats més
sanes

i un mén més digne,



sense fam, sense pobresa, sense
violencia, sense guerres.

Que el nostre cor s'obri

a tots els pobles i nacions de la terra,
per reconéixer el bé ila bellesa

que has sembrat en cadascun,

per estrényer llacos d'unitat, de
projectes comuns,

d'esperances compartides. Amén.
Pregaria cristiana ecumenica

Déu nostre, Trinitat d'amor,

des de la for¢ca comunitaria de la teva
intimitat divina
vessa en nosaltres el riu de 'amor

fratern.

Ddna’s aquest amor que es reflectia
en els gestos de Jesus,



en la seva familia de Natzaretien la
primera comunitat cristiana.

Concedeix als cristians que visquem
I'Evangeli

i puguem reconéixer el Crist en cada
ésser huma,

per veure’l crucificat en les angoixes
dels abandonats

i oblidats d'aquest mon

i ressuscitat en cada germa que
s'aixeca.

Vine, Esperit Sant, mostra’ns la teva
bellesa

reflectida en tots els pobles de la
terra,

per descobrir que tots son
importants,

que tots sOn necessaris, que son
rostres diferents



de la mateixa humanitat que estimes.
Amén.

Donat a Assis, al costat de la tomba
de sant Francesc, el 3 d'octubre de
I'any 2020, vigilia de la Festa del
"Poverello", vuiteé del meu Pontificat.

Francesc

Notes

1 Admonicions, 6, 1: Fonti
Francescane (FF) 155.

2 Ibid., 25: FF 175.

3 S. Francesc d’Assis, Regula non
bollata, 16, 3.6: FF 42-43.

4 Eloi Leclerc, O.F.M., Exilio y
ternura, ed. Marova, Madrid 1987,
205.



5 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivencia comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): Insegnamenti, 4-5 febrer
2019, p. 6.

6 Discurs en l’encontre ecumenic i
interreligios amb els joves, Skopie —
Macedonia del Nord (7 maig 2019):
Insegnamenti, 9 maig 2019, p. 9.

7 Discurs al Parlament europeu,
Estrasburg (25 novembre 2014): AAS
106 (2014), 996.

8 Encontre amb les autoritats, la
societat civil i el Cos diplomatic,
Santiago — Xile (16 gener 2018): AAS
110 (2018), 256.

9 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 19: AAS 101
(2009), 655.

10 Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marg 2019), 181.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html

11 Card. Raul Silva Henriquez, S.D.B.,
Homilia en el Tedéum a Santiago de
Xile (18 setembre 1974).

12 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 57: AAS 107 (2015), 869.

13 Discurs al Cos diplomatic acreditat
davant la Santa Seu (11 gener 2016):
AAS 108 (2016), 120.

14 Discurs al Cos diplomatic acreditat
davant la Santa Seu (13 gener 2014):
AAS 106 (2014), 83-84.

15 Cf. Discurs a la Fundacio
Centesimus annus pro Pontifice (25
maig 2013): Insegnamentti, 1,1 (2013),
238.

16 Cf. S. Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio (26 marcg 1967), 14: AAS 59
(1967), 264.

17 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 22: AAS 101
(2009), 657.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#57
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#57
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

18 Discurs a les autoritats, Tirana —
Albania (21 setembre 2014): AAS106
(2014), 773.

19 Missatge als participants en la
Conferéncia internacional “Els drets
humans en el mon contemporani:
conquestes, omissions, negacions” (10
desembre 2018): L’Osservatore
Romano, 11-12 desembre 2018), p. 8.

20 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 212: AAS 105 (2013),
1108.

21 Missatge per a la 48.% Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2015 (8
desembre 2014), 3-4: AAS 107 (2015),
69-71.

22 Ibid., 5: AAS 107 (2015), 72.

23 Missatge per a la 49.° Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2016 (8
desembre 2015), 2: AAS 108 (2016),
49.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html

24 Missatge per a la 53.“ Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2020 (8
desembre 2019), 1:L’Osservatore
Romano, 13 desembre 2019), p. 8.

25 Discurs sobre les armes nuclears,
Nagasaki — Japo (24 novembre 2019):
L’Osservatore Romano, 25-26
novembre 2019, p. 6.

26 Discurs als professors i estudiants
del Col-legi “San Carles” de Mila (6
abril 2019): L’Ossservatore Romano,
8-9 abril 2019, p. 6.

27 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivencia comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 6.

28 Discurs al mon de la cultura, Caller
—Italia (22 setembre 2013):
L’Osservatore Romano, 23-24
setembre 2013), p. 7.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130922_cultura-cagliari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130922_cultura-cagliari.html

29 Humana communitas. Carta al
President de la Pontificia Académia
per a la Vida en ocasio del 25&
aniversari de la seva institucio (6
gener 2019), 2.6: L’Osservatore
Romano 16 gener 2019), pp. 6-7.

30 Videomissatge al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017):
L’Ossservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

31 Moment extraordinari d’oracio en
temps d’epidemia (27 mar¢ 2020):
L’Osservatore Romano, 29 mar¢ 2020,
p- 10.

32 Homilia durant la Santa Missa,
Skopie — Macedonia del Nord (7 maig
2019): L’Osservatore Romano, 8 maig
2019), p. 12.

33 Cf. Eneida 1, 462: «Sunt lacrimae
rerum et mentem mortalia tangunt».

34 «Historia [...] magistra vitae» (M.
T. Cicerd, De Oratore, 2, 36).


https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190507_omelia-macedoniadelnord.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190507_omelia-macedoniadelnord.html

35 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 204: AAS 107 (2015), 928.

36 Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marg 2019), 91.

37 Ibid., 92.
38 Ibid., 93.

39 Benet XVI, Missatge per a la 99.¢
Jornada Mundial del Migrant i del
Refugia (12 octubre 2012): AAS 104
(2012), 908.

40 Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marg 2019), 92.

41 Missatge per a la 106.° Jornada
Mundial del Migrant i del Refugiat
2020 (13 maig 2020): L’Osservatore
Romano, 16 maig 2020), p. 8.

42 Discurs al Cos diplomatic acreditat
davant la Santa Seu (11 gener 2016):
AAS 108 (2016), 124.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#204
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#204
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#91
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#91
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html

43 Discurs al Cos diplomatic acreditat
davant la Santa Seu (13 gener 2014):
AAS 106 (2014), 84.

44 Discurs al Cos diplomatic acreditat
davant la Santa Seu (11 gener 2016):
AAS 108 (2016), 123.

45 Missatge per a la 105.° Jornada
Mundial del Migrant i del Refugiat (27
maig 2019): L’Osservatore Romano,
27-28 maig 2019, p. 8.

46 Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marg 2019), 88.

47 Ibid., 89.

48 Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 marg 2018), 115.

49 49.Del film El Papa Francisco — Un
hombre de palabra. La esperanza es
un mensaje universal, de Wim
Wenders (2018).

50 Discurs a les autoritats, la societat
civil i el Cos diplomatic, Tallin —


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#88
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#88
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#89
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#89
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#115
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#115
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref49
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html

Estonia (25 setembre 2018):
L’Osservatore Romano, 27 setembre
2018), p. 7.

51 Cf. Moment extraordinari d’oracio
en temps d’epidémia (27 marg 2020):
L’Osservatore Romano, 29 marc 2020,
p- 10; Missatge per a la 4.* Jornada
Mundial dels Pobres 2020 (13 juny
2020), 6: L’Osservatore Romano, 14
juny 2020, p. 8.

52 Salutacio als joves del Centro
Cultural Padre Félix Varela, La
Habana - Cuba (20 setembre 2015):
L’Osservatore Romano (21-22
setembre 2015), p. 6.

53 Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, sobre I’Església en
el mon actual, 1.

54 S. Ireneu de Lio, Adversus
Haereses 2, 25, 2: PG 7/1, 798-s.

55 Talmud Bavli (Talmud de
Babilonia), Shabbat, 31 a.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

56 Discurs als assistits de les obres de
caritat de ’Església, Tallin — Estonia
(25 setembre 2018): L’Osserrvatore
Romano, 27 setembre 2018), p. 8.

57 Videomissatge al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017):
L’Osservatore Romano, 7 abril 2017,

p. 7.

58 Homiliae in Matthaeum, 50, 3: PG
58, 508.

59 Missatge en ocasio de ’Encontre
dels Moviments populars,Modesto —
USA (10 febrer 2017): AAS 109 (2017),
291.

60 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 235: AAS 105 (2013),
1115.

61 S. Joan Pau II,Missatge als
discapacitats, Angelus en Osnabriick
— Alemanya (16 novembre 1980):
L’Osservatore Romano, 19 novembre
1980), Suplement, p. XIII.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html

62 Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, sobre I’Església en
el moén actual, 24.

63 Gabriel Marcel, Du refus a
Uinvocation, ed. NRF, Paris 1940, 50.

64 Angelus (10 novembre 2019):
L’Osservatore Romano, 11-12
novembre 2019, p. 8.

65 Cf. S. Tomas d’Aquino, Scriptum
super Sententiis, lib. 3, dist. 27, q. 1, a.
1, ad 4: «Dicitur amor extasim facere,
et fervere, quia quod fervet extra se
bullit et exhalat» (esdiu que ’amor
produeix extasi i efervescencia ja
que allo que és efervescent bull fora
de si mateix i expira).

66 Karol Wojtyla, Amory
responsabilidad, Madrid 1978, 136.

67 Karl Rahner, S.]., El afio liturgico,
Barcelona 1966, 28. Obra original:
Kleines Kirchenjahr. Ein Gang durch


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2019/documents/papa-francesco_angelus_20191110.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2019/documents/papa-francesco_angelus_20191110.html

den Festkreis, ed. Herder, Friburgo
1981, 30.

68 Regula, 53, 15: «Pauperum et
peregrinorum maxime susceptioni
cura sollicite exhibeatur».

69 Cf. Summa Theologiae, 11I-11, q. 23,
art. 7; S. Agusti, Contra Julianum, 4,
18: PL 44, 748: «De quants plaers es
priven els avars per tal d’augmentar
els seus tresors o pel temor de
veure’ls disminuir».

70 «Secundum acceptionem
divinam» (Scriptum super Sententiis,
lib. 3, dist. 27, a. 1, q. 1, concl. 4).

71 Benet XVI, Carta enc. Deus caritas
est (25 desembre 2005), 15: AAS 98
(2006), 230.

72 Summa Theologiae 11-11, q. 27, art.
2, resp.

73 Ibid., I-11, q. 26, art. 3, resp.

74 Ibid., q. 110, art. 1, resp.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html

75 Missatge per a la 47.% Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2014 (8
desembre 2013), 1: AAS 106 (2014),
22.

76 Cf. Angelus (29 desembre 2013):
L’Osservatore Romano, 30-31
desembre 2013), pp. 2-3;Discurs al
Cos diplomatic acreditat davant la
Santa Seu (12 gener 2015): AAS 107
(2015), 165

77 Missatge per al Dia internacional
de les persones amb discapacitat(3
desembre 2019): L’Osservatore
Romano, 4 desembre 2019, p. 7.

78 Discurs en ’Encontre per la
llibertat religiosa amb la comunitat
hispana i altres immigrants, Filadelfia
— USA (26 setembre 2015): AAS 107
(2015), 1050-1051.

79 Discurs als joves, Tokio — Japo (25
novembre 2019): L’Osservatore
Romano, 25-26 novembre 2019, p. 10.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20131229.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20131229.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191125_giovani-tokyo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191125_giovani-tokyo.html

80 En aquestes consideracions em
deixo inspirar pel pensament de Paul
Ricoeur, «Le socius et le prochain»,
en Histoire et vérité, ed. Le Seulil,
Paris 1967, 113-127.

81 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 190: AAS 105 (2013),
1100.

82 Ibid., 209: AAS 105 (2013), 1107.

83 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 129: AAS 107 (2015), 899.

84 Missatge per a l'esdeveniment
“Economy of Francesco” (1 maig
2019): L’Ossservatore Romano, 12
maig 2019, p. 8.

85 Discurs al Parlament europeu,
Estrasburg (25 novembre 2014): AAS
106 (2014), 997.

86 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 229: AAS 107 (2015), 937.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229

87 Missatge per a la 49.° Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2016 (8
desembre 2015), 6: AAS 108 (2016),
57-58.

88 La solidesa es trova en l’arrel
etimologica de la paraula solidaritat.
La solidaritat, en el significat
eticopolitic que aquesta ha assumit
els ultims dos segles, dona lloc a una
construccio social segura i ferma.

89 Homilia durant la Santa Missa,La
Habana - Cuba (20 setembre 2015):
L’Ossservatore Romano, 21-22
setembre 2015, p. 8.

90 Discurs als participants en
PEncontre mundial de Moviments
populars (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 851-852.

91 Cf. S. Basili, Homilia 21.Quod rebus
mundanis adhaerendum non sit, 3, 5:
PG 31, 545-549; Regulae brevius
tractatae, 92: PG 31, 1145-1148; S.
Pere Crisoleg, Sermo 123: PL 52,


https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150920_cuba-omelia-la-habana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150920_cuba-omelia-la-habana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html

536-540; S. Ambros, De Nabuthe,
27.52: PL 14, 738s; S. Agusti, In
Iohannis Evangelium 6, 25: PL 35,
1436s.

92 De Lazaro Concio2, 6: PG 48, 992D.
93 Regula pastoralis 3, 21: PL 77, 87.

94 Carta enc. Centesimus annus (1
maig 1991), 31: AAS 83 (1991), 831.

95 95.Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 93: AAS 107 (2015), 884.

96 S. Joan Pau II, Carta enc. Laborem
exercens (14 setembre 1981), 19: AAS
73 (1981), 626.

97 Cf. Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 172.

98 Carta enc. Populorum progressio
(26 marg 1967), 22: AAS 59 (1967),
268.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref95
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

99 S. Joan Pau II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis (30 desembre
1987), 33: AAS 80 (1988), 557.

100 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 95: AAS 107 (2015), 885.

101 Ibid., 129: AAS 107 (2015), 899.

102 Cf. S. Pau VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 marg
1967), 15: AAS 59 (1967), 265; Benet
XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29
juny 2009), 16: AAS 101 (2009), 652.

103 Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
maig 2015), 93: AAS 107 (2015),
884-885; Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 novembre 2013),
189-190: AAS 105 (2013), 1099-1100.

104 Conferencia de Bisbes catolics
d’USA, Open wide oour Hearts: The
enduring Coll to Love. A Pastoral
Letter against Racism (novembre
2018).


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#95
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#95
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor

105 Carta enc. Laudato st’ (24 maig
2015), 51: AAS 107 (2015), 867.

106 Cf. Benet XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 juny 2009), 6: AAS 101
(2009), 644.

107 S. Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus (1 maig 1991), 35:
AAS 83 (1991), 838.

108 Discurs sobre les armes nuclears,
Nagasaki — Japo (24 novembre 2019):
L’Ossservatore Romano, 25-26
novembre 2019, p. 6.

109 Cf. Bisbes Catolics de Méxic i
d’USA, Carta pastoral Juntos en el
camino de la esperanza ya no somos
extranjeros (gener 2003).

110 Audiéencia general (3 abril 2019):
L’Osservatore Romano, 4 abril 2019,

p. 8.

111 Cf. Missatge per a la 104.¢
Jornada Mundial del Migrant i del


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190403_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190403_udienza-generale.html

Refugiat (14 gener 2018): AAS 109
(2017), 918-923.

112 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivéncia comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019), p. 7.

113 Discurs al Cos diplomatic
acreditat davant la Santa Seu (11
gener 2016): AAS 108 (2016), 124.

114 Ibid., 122: AAS 108 (2016), 122.

115 Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marg 2019), 93.

116 Ibid., 94.

117 Discurs a les autoritats, Sarajevo
— Bosnia-Herzegovina (6 juny 2015):
L’Osservatore Romano, 7 juny 2015,
p. 7.

118 Latinoameérica. Conversaciones
con Herndn Reyes Alcaide, ed.
Planeta, Buenos Aires 2017, 105.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#94
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#94
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html

119 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivéncia comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 7.

120 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 67: AAS 101
(2009), 700.

121 Ibid., 60: AAS 101 (2009), 695.
122 Ibid., 67: AAS 101 (2009), 700.

123 Consell Pontifici Justicia i1 Pau,
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 447.

124 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 234: AAS 105 (2013),
1115.

125 Ibid., 235: AAS 105 (2013), 1115.
126 Ibid.

127 S. Joan Pau II, Discurs als
representants del mon de la cultura


https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html

argentina, Buenos Aires — Argentina
(12 abril 1987), 4: L’Osservatore
Romano, 14 abril 1987, p. 7.

128 Cf. Id., Discurs als cardenals (21
desembre 1984), 4: AAS 76 (1984),
506.

129 Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrer 2020), 37.

130 Georg Simmel, «Puente y
puerta», enEl individuo y la libertad.
Ensayos de critica de la cultura, ed.
Peninsula, Barcelona 2001, 34. Obra
original: Briicke und Ttir. Essays des
Philosophen zur Geschichte, Religion,
Kunst und Gesellschaft, ed. Michael
Landmann, Kohler-Verlag, Stuttgart
1957, 6.

131 Cf. Jaime Hoyos-Vasquez, S.].,
«Ldgica de las relaciones sociales.
Reflexion ontoldgica», en Revista
Universitas Philosophica, 15-16,
Bogota (desembre 1990 - juny 1991),
95-106.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37

132 Antonio Spadaro, S.]., Las huellas
de un pastor. Una conversacion con el
Papa Francisco, en: Jorge Mario
Bergoglio — Papa Francisco,En tus
ojos esta mi palabra. Homilias y
Discurss de Buenos Aires (1999-2013),
Publicaciones Claretianas, Madrid
2017, 24-25; cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 novembre 2013),
220-221: AAS 105 (2013), 1110-1111.

133 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 204: AAS 105 (2013),
1106.

134 Cf. Ibid.: AAS 105 (2013),
1105-1106.

135 Ibid., 202: AAS 105 (2013), 1105.

136 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 128: AAS 107 (2015), 898.

137 Discurs al Cos diplomatic
acreditat davant la Santa Seu (12
gener 2015): AAS 107 (2015), 165;
Insegnamenti, (16 gener 2015), p. 10;


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#128
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#128
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html

cf. Discurs als participants en
PEncontre mundial de Moviments
populars (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 851-859.

138 Quelcom semblant pot dir-se de
la categoria biblica de “Regne de
Déu”.

139 Paul Ricoeur, Histoire et vérité,
ed. Le Seuil, Paris 1967, 122.

140 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 129: AAS 107 (2015), 899.

141 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 35: AAS 101
(2009), 670.

142 Discurs als participants en
PEncontre mundial de Moviments
populars (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 858.

143 Ibid.

144 Discurs als participants en
UEncontre mundial de Moviments


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html

populars (5 novembre 2016):
L’Osservatore Romano, 7-8 novembre
2016, pp. 4-5.

145 Ibid., p. 8.
146 Ibid.

147 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 189: AAS 107 (2015), 922.

148 Discurs a ’'Organitzacio de les
Nacions Unides,New York (25
setembre 2015): AAS 107 (2015),
1037.

149 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 175: AAS 107 (2015), 916-917.

150 Cf. Benet XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 juny 2009), 67: AAS 101
(2009), 700-701.

151 Ibid.:AAS 101 (2009), 700.

152 Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 434.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#175
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#175
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html

153 Discurs a I’'Organitzacio de les
Nacions Unides, New York (25
setembre 2015): AAS 107 (2015),
1037.1041.

154 Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 437.

155 S. Joan Pau 11, Missatge per a la
37.% Jornada Mundial de la Pau 1
gener 2004, 5: AAS 96 (2004), 117.

156 Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 439.

157 Cf. Comissio social dels Bisbes de
Franca, Declaracio Réhabiliter la
politique (17 febrer 1999).

158 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 189: AAS 107 (2015), 922.

159 Ibid., 196: AAS 107 (2015), 925.

160 Ibid., 197: AAS 107 (2015), 925.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#196
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#196
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#197
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#197

161 Ibid., 181: AAS 107 (2015), 919.
162 Ibid., 178: AAS 107 (2015), 918.

163 Conferéencia Episcopal
Portuguesa, Carta pastoral
Responsabilidade soliddria pelo bem
comum (15 setembre 2003), 20; cf.
Carta enc. Laudato si’, 159: AAS 107
(2015), 911.

164 Carta enc. Laudato st’ (24 maig
2015), 191: AAS 107 (2015), 923.

165 Pius XI, Discurs a la Federacio
Universitaria Catolica Italiana (18
desembre 1927): L’Osservatore
Romano (23 desembre 1927), 3.

166 Cf. Id., Carta enc. Quadragesimo
anno (15 maig 1931), 88: AAS 23
(1931), 206-207.

167 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 205: AAS 105 (2013),
1106.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#181
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#181
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#178
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#178
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#159
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#159
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#191
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#191
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso

168 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 2: AAS 101
(2009), 642.

169 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 231: AAS 107 (2015), 937.

170 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 2: AAS 101
(2009), 642.

171 Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 207.

172 S. Joan Pau II, Carta enc.
Redemptor hominis (4 marc¢ 1979), 15:
AAS 71 (1979), 288.

173 Cf. S. Pau VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 marg
1967), 44: AAS 59 (1967), 279.

174 174.Consell Pontifici Justicia i
Pau, Compendi de la doctrina social
de UEsglésia, 207.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref174
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html

175 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 2: AAS 101
(2009), 642.

176 Ibid., 3: AAS 101 (2009), 643.
177 Ibid., 4: AAS 101 (2009), 643.
178 Ibid.

179 Ibid., 3: AAS101 (2009), 643.
180 Ibid.: AAS101 (2009), 642.

181 La doctrina moral catolica,
seguint ’ensenyament de sant Tomas
d’Aquino, distingeix entre I’acte
“elicit” i I’acte “imperat” (cf. Summa
Theologiae, I-11, q. 8-17; Marcellino
Zalba, S.]., Theologiae moralis
summa. Theologia moralis
fundamentalis. Tractatus de
virtutibus theologicis, ed. BAC,
Madrid 1952, vol. 1, 69; Antonio Royo
Marin, O.P,, Teologia de la perfeccion
cristiana, ed. BAC, Madrid 1962,
192-196).


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

182 Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 208.

183 Cf. S. Joan Pau II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis (30 desembre
1987), 42: AAS 80 (1988), 572-574; 1d.,
Carta enc. Centesimus annus (1 maig
1991), 11: AAS 83 (1991), 806-807.

184 Discurs als participants en
PEncontre mundial de Moviments
populars (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 852.

185 Discurs al Parlament europeu,
Estrasburg (25 novembre 2014): AAS
106 (2014), 999.

186 Discurs a la clase dirigent i al Cos
diplomatic, Bangui — Republica
Centroafricana (29 novembre 2015):
AAS 107 (2015), 1320.

187 Discurs a ’'Organitzacio de les
Nacions Unides, New York (25


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html

setembre 2015): AAS 107 (2015),
1039.

188 Discurs als participants en
PEncontre mundial de Moviments
populars (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 853.

189 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivencia comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 6.

190 René Voillaume, Freére de tous,
ed. Du Cerf, Paris 1968, 12-13.

191 Videomissatge al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017):
L’Ossservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

192 Audiéncia general (18 febrer
2015): L’Osservatore Romano, 19
febrer 2015 p. 8.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150218_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150218_udienza-generale.html

193 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 274: AAS 105 (2013),
1130.

194 Ibid., 279: AAS 105 (2013), 1132.

195 Missatge per a la 52.“ Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2019 (8
desembre 2018), 5: L’Osservatore
Romano, 19 desembre 2018, p. 8.

196 Discurs en ’Encontre amb la
classe dirigent, Rio de Janeiro — Brasil
(27 juliol 2013): AAS 105 (2013),
683-684.

197 Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrer 2020), 108.

198 Del filmEl Papa Francisco — Un
hombre de palabra. La esperanza es
un mensaje universal, de Wim
Wenders (2018).

199 Missatge per a la 48.“ Jornada
Mundial de les Comunicacions Socials
(24 gener 2014): AAS 106 (2014), 113.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_gusto_espiritual_de_ser_pueblo
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_gusto_espiritual_de_ser_pueblo
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_acci%C3%B3n_misteriosa_del_Resucitado_y_de_su_Esp%C3%ADritu
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_acci%C3%B3n_misteriosa_del_Resucitado_y_de_su_Esp%C3%ADritu
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html

200 Conferencia dels Bisbes Catolics
d’Australia — Departament de Justicia
social, Making it real: genuine human
encounter in our digital
world(movembre 2019), 5.

201 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 123: AAS 107 (2015), 896.

202 S. Joan Pau II, Carta enc. Veritatis
splendor (6 agost 1993), 96: AAS 85
(1993), 1209.

203 Els cristians creiem, a meés, que
Déu ens ofereix la seva gracia per tal
que sigui possible d’actuar com a
germans.

204 Vinicius De Moraes, Samba da
Béngdo, en el disc Um encontro no Au
bon Gourmet, Rio de Janeiro (2 agost
1962).

205 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 237: AAS 105 (2013),
1116.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte

206 Ibid., 236: AAS 105 (2013), 1115.
207 Ibid., 218: AAS 105 (2013), 1110.

208 Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia (19 marc¢ 2016), 100: AAS 108
(2016), 351.

209 Missatge per a la 53.% Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2020 (8
desembre 2019), 2: L’Osservatore
Romano, 13 desembre 2019, p. 8.

210 Conferencia Episcopal del Congo,
Message au Peuple de Dieu et aux
femmes et aux hommes de bonne
volonté (9 maig 2018).

211 Discurs en el gran encuentr
d’oracion per la reconciliacio
nacional, Villavicencio — Colombia (8
setembre 2017): AAS 109 (2017),
1063-1064.1066.

212 Missatge per a la 53.“ Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2020 (8


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html

desembre 2019), 3: L’Osservatore
Romano, 13 desembre 2019, p. 8.

213 Conferencia dels Bisbes de Sud-
Africa, Pastoral letter on christian
hope in the current crisis (maig 1986).

214 Conferencia dels Bisbes catolics
de Corea, Appeal of the Catholic
Church in Korea for Peace on the
Korean Peninsula (15 agost 2017).

215 Discurs a la societat civil, Quito —
Ecuador (7 juliol 2015): L’Osservatore
Romano, 9 juliol 2015, p. 9.

216 Encuentre interreligios amb els
jJjoves, Maputo — Mozambique (5
setembre 2019): L’Osservatore
Romano, 6 setembre 2019, p. 7.

217 Homilia durant la Santa Missa,
Cartagena de Indias — Colombia (10
setembre 2017): AAS 109 (2017),
1086.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150707_ecuador-societa-civile.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150707_ecuador-societa-civile.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html

218 Discurs a les autoritats, el Cos
diplomatic alguns representants de la
societat civil, Bogota — Colombia (7
setembre 2017): AAS 109 (2017),
1029.

219 Conferencia Episcopal de
Colombia, Por el bien de Colombia:
dialogo, reconciliacion y desarrollo
integral (26 novembre 2019), 4.

220 Discurs a les autoritats, la
societat civil i el Cos diplomatic,
Maputo — Mocambic (5 setembre
2019): L’Osservatore Romano, 6
setembre 2019, p. 6.

221V Conferencia General de
I’Episcopat Llatinoamerica i del
Carib, Documento de Aparecida (29
juny 2007), 398.

222 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 59: AAS 105 (2013),
1044.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_la_inequidad_que_genera_violencia
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_la_inequidad_que_genera_violencia

223 Carta enc. Centesimus annus (1
maig 1991), 14: AAS 83 (1991), 810.

224 Homilia durant la Santa Missa pel
progrés dels pobles, Maputo —
Mocambic (6 setembre 2019):
L’Osservatore Romano, 7 setembre
2019), p. 8.

225 Discurs en la ceremonia de
benvinguda, Colombo - Sri Lanka (13
gener 2015): L’Osservatore Romano,
14 gener 2015), p. 7.

226 Discurs als infants del centre
Betania i a una representacio
d’assistits d’altres centres caritatius
d’Albania, Tirana - Albania (21
setembre 2014): Insegnamentti, 11, 2
(2014), 288.

227 Videomissatge al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017):
L’Osservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html

228 228.Pius XI, Carta enc.
Quadragesimo anno (15 maig 1931),
114: AAS 23 (1931), 213.

229 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 228: AAS 105 (2013),
1113.

230 Discurs a les autoritats, la
societat civil i el Cos diplomatic, Riga
— Letonia (24 setembre 2018):
L’Osservatore Romano, 24-25
setembre 2018), p. 7.

231 Discurs en la Ceremonia de
benvinguda, Tel Aviv — Israel (25 maig
2014): Insegnamenti, 11, 1 (2014), 604.

232 Discurs en el Memorial de Yad
Vashem, Jerusalem (26 maig 2014):
AAS 106 (2014), 228.

233 Discurs en el Memorial de la Pau,
Hiroshima - Japo (24 novembre
2019): L’Osservatore Romano, 25-26
novembre 2019, p. 8.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref228
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html

234 Missatge per a la 53¢ Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2020 (8
desembre 2019), 2: L’Osservatore
Romano, (13 desembre 2019), p. 8.

235 Conferencia dels Bisbes de
Croacia, Letter on the Fiftieth
Anniversary of the End of the Second
World War (1 maig 1995).

236 Homilia durant la Santa Missa,
Amman - Jordania (24 maig
2014):Insegnamentti, 11, 1 (2014), 593.

237 Cf. Missatge per a la 53.% Jornada
Mundial de la Pau 1 gener 2020 (8
desembre 2019), 1: L’Osservatore
Romano, 13 desembre 2019, p. 8.

238 Discurs a ’'Organitzacio de les
Nacions Unides, New York (25
setembre 2015): AAS 107 (2015),
1041-1042.

239 N. 2309.

240 Ibid.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#III%20La%20defensa%20de%20la%20paz
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#III%20La%20defensa%20de%20la%20paz
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#III%20La%20defensa%20de%20la%20paz

241 Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 104: AAS 107 (2015), 888.

242 Fins i tot sant Agusti, que va
forjar una idea de la "guerra justa"
que avui ja no sostenim, va dir que
«donar mort a la guerra amb la
paraula, i assolir i aconseguir la pau
amb la pau i no amb la guerra, és
una major gloria que donar-la als
homes amb l'espasa» (Epistola 229, 2:
PL 33, 1020).

243 Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963), 127: AAS 55 (1963), 291.

244 Missatge a la Confereéncia de
PONU per a la negociacio d’un
instrument juridicament vinculant
sobre la prohibicio de les armes
nuclears (23 marg 2017): AAS 109
(2017), 394-396.

245 Cf. S. Pau VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 marg
1967), 51: AAS 59 (1967), 282.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

246 Cf. Carta enc. Evangelium vitae
(25 marg 1995), 56: AAS 87 (1995),
463-464.

247 Discurs amb motiu del 25¢
aniversari del Catecisme de ’Església
Catolica (11 octubre 2017): AAS 109
(2017), 1196.

248 Cf. Congregacio per a la Doctrina
de la Fe, Carta als Bisbes sobre la
nova redaccio del n. 2267 del
Catecisme de ’Església Catolica sobre
la pena de mort (1 agost 2018):
L’Osservatore Romano, 3 agost 2018,

p- 8.

249 Discurs a una delegacio de
I’Asociacio internacional de Dret
Penal (23 octubre 2014): AAS 106
(2014), 840.

250 Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 402.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html

251 S. Joan Pau II, Discurs a la
Asociacion Nacional Italiana de
Magistrados (31 marg 2000), 4: AAS
92 (2000), 633.

252 Divinae Institutiones6, 20, 17: PL
6, 708.

253 Epistola 97(responsa ad consulta
bulgarorum), 25: PL 119, 991.

254 Epistola ad Marcellinum 133, 1.2:
PL 33, 509.

255 Discurs a una delegacion de la
Asociacion internacional de Derecho
Penal (23 octubre 2014): AAS 106
(2014), 840-841.

256 Ibid., 842.
257 Ibid.

258 S. Joan Pau II, Carta enc.
Evangelium vitae (25 marc¢ 1995), 9:
AAS 87 (1995), 411.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html

259 Confereéncia dels Bisbes catolics

de I’India, Response of the church in

India to the present day challenges (9
marc¢ 2016).

260 Homilia durant la Santa Missa,
Domus Sanctae Marthae (17 maig
2020).

261 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 19: AAS 101
(2009), 655.

262 S. Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus (1 maig 1991), 44:
AAS 83 (1991), 849.

263 Discurs als liders d’altres
religions i altres denominacions
cristianes, Tirana — Albania (21
setembre 2014):Insegnamenti, 11, 2
(2014), 277.

264 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivéncia comuna, Abu Dabi (4


https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

febrer 2019):1’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 6.

265 Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 256: AAS 105 (2013),
1123.

266 Benet XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 desembre 2005), 28:
AAS 98 (2006), 240.

267 «’ésser huma és un animal
politic» (Aristotil, Politica, 1253a 1-3).

268 Benet XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 juny 2009), 11: AAS 101
(2009), 648.

269 Discurs a la Comunitat catolica,
Rakovski — Bulgaria (6 maig 2019):
Insegnamenti, (10 maig 2019), p. 9.

270 Homilia durant la Santa Missa,
Santiago de Cuba (22 setembre 2015):
AAS 107 (2015), 1005.

271 Conc. Ecum. Vat. II, Declaracion
Nostra aetate, sobre les relacions de


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_di%C3%A1logo_social_en_un_contexto_de_libertad_religiosa
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_di%C3%A1logo_social_en_un_contexto_de_libertad_religiosa
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150922_cuba-omelia-santiago.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150922_cuba-omelia-santiago.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html

I’Església amb les religions no
cristianes, 2.

272 Discurs en ’encuentre ecumenic,
Riga — Letonia (24 setembre 2018):
L’Osservatore Romano, 24-25
setembre 2018, p. 8.

273 Lectio divina en la Pontificia
Universitat Lateranense (26 marg
2019): L’Osservatore Romano, 27
marg¢ 2019, p. 10.

274 S. Pau VI, Carta enc. Ecclesiam
suam (6 agost 1964), 44: AAS 56
(1964), 650.

275 Discurs a les autoritats, Betlem —
Palestina (25 maig 2014):
Insegnamenti, 11, 1 (2014), p. 597.

276 Enarrationes in Psalmos, 130,
6:PL 37,1707.

277 Declaracio conjunta del Sant Pare
Francesc i del Patriarca Ecumeénico
Bartomeu I, Jerusalem (25 maig


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-autorita-palestinesi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-autorita-palestinesi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html

2014), 5: L’Osservatore Romano, 26-27
maig 2014, p. 6.

278 Del filmEl Papa Francisco — Un
hombre de palabra. La esperanza es
un missatge universal, de Wim
Wenders (2018).

279 Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrer 2020), 106.

280 Homilia durant la Santa Missa,
Colombo - Sri Lanka (14 gener 2015):
AAS 107 (2015), 139.

281 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivencia comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019): L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 7.

282 Discurs a les autoritats, Sarajevo
— Bosnia-Herzegovina (6 juny 2015):
L’Osservatore Romano, 7 juny 2015,
p. 7.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150114_srilanka-filippine-omelia-canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150114_srilanka-filippine-omelia-canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html

283 Discurs en UEncontre
Internacional per la Pau organitzat
per la Comunitat de San Egidio (30
setembre 2013): Insegnamenti, 1, 2
(2013), 301-302.

284 Document sobre la fraternitat
humana per la pau mundial i la
convivencia comuna, Abu Dabi (4
febrer 2019):L’Osservatore Romano,
4-5 febrer 2019, p. 6.

285 Ibid.

286 Cf. B. Carlos de Foucauld,
Meditacio sobre el Parenostre (23
gener 1897).

287 1d., Carta a Henry de Castries (29
novembre 1901).

288 1d., Carta a Madame de Bondy (7
gener 1902). Aixi 'anomenava també
sant Pau VI, elogiant el seu
compromis: Carta enc. Populorum
progressio (26 marg 1967), 12: AAS 59
(1967), 263.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/enciclica-fratelli-
tutti-catala/ (02/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/

	"Fratelli Tutti": audiollibre i llibre electrònic
	Sense fronteres
	Capítol primer LES OMBRES D'UN MÓN TANCAT
	Somnis que es trenquen a trossos
	La fi de la consciència històrica
	Sense un projecte per a tots
	L’exclusió mundial
	Drets humans no prou universals
	Conflicte i por
	Globalització i progrés sense un rumb comú
	Les pandèmies i altres flagells de la història
	Sense dignitat humana en les fronteres
	La il·lusió de la comunicació
	Agressivitat sense pudor
	Informació sense saviesa
	Submissions i automenyspreus
	Esperança
	Capítol segon UN ESTRANY EN EL CAMÍ
	El rerefons
	L’abandonat
	Una història que es repeteix
	Els personatges
	Recomençar
	El proïsme sense fronteres
	La interpel·lació del foraster
	Capítol tercer PENSAR I GENERAR UN MÓN OBERT
	Més enllà
	El valor únic de l'amor
	La creixent obertura de l'amor
	Societats obertes que integren tothom
	Comprensions inadequades d'un amor universal
	Transcendir un món de socis
	Llibertat, igualtat i fraternitat
	Amor universal que promou les persones
	Promoure el bé moral
	El valor de la solidaritat
	Reproposar la funció social de la propietat
	Drets sense fronteres
	Drets dels pobles
	Capítol quart UN COR OBERT AL MÓN SENCER
	El límit de les fronteres
	Els dons recíprocs
	El fecund intercanvi
	Gratuïtat que acull
	Local i universal
	El gust local
	L'horitzó universal
	Des de la pròpia regió
	Capítol cinquè LA MILLOR POLÍTICA
	Populismes i liberalismes
	Popular o populista
	Valors i límits de les visions liberals
	El poder internacional
	Una caritat social i política
	La política que necessitem
	L'amor polític
	Amor eficaç
	L'activitat de l'amor polític
	Els esforços de l'amor
	Amor que integra i reuneix
	Més fecunditat que èxits
	Capítol sisè DIÀLEG I AMISTAT SOCIAL
	El diàleg social vers una nova cultura
	Construir junts
	El fonament dels consensos
	El consens i la veritat
	Una nova cultura
	El trobament fet cultura
	El gust de reconèixer l'altre
	Recuperar l'amabilitat
	Capítol setè CAMINS DE RETROBAMENT
	Recomençar des de la veritat
	L'arquitectura i l'artesania de la pau
	Sobretot amb els últims
	El valor i el sentit del perdó
	El conflicte inevitable
	Les lluites legítimes i el perdó
	La veritable superació
	La memòria
	Perdó sense oblits
	La guerra i la pena de mort
	La injustícia de la guerra
	La pena de mort
	Capítol vuitè LES RELIGIONS AL SERVEI DE LA FRATERNITAT AL MÓN
	El fonament últim
	La identitat cristiana
	Religió i violència
	Crida
	Pregària al Creador
	Pregària cristiana ecumènica
	Notes


