opusdei.org

‘En esperitien
veritat’: crear la
unitat de vida (I)

La unitat de vida és un tret
essencial de ’esperit de ’'Opus
Dei. Aquest editorial, en dos
lliuraments, presenta algunes
de les seves manifestacions.

18/05/2017

Déu desitja adoradors en esperit i en
veritat (Jn 4,24), diu Jesus a la
samaritana en el seu dialeg al costat
del pou de Sicar. Tota I’existéncia
d’un cristia esta cridada a fer-se



adoracio del Pare (Jn 4,23), sense que
hi hagi espais on la llum de Déu no
arribi a entrar: aquest és el culte
espiritual (cfr. Rm 12,1) pel qual
arribem a ser temples vius de Déu,
pedres vives del seu temple (cfr. 1 Pe
2,5).

«Fes del teu cor un altar»,[1] diu sant
Pere Crisoleg. Per ser un mateix
altar, no n’hi ha prou de donar: cal
donar-se. Tot en la nostra vida s’ha
de purificar, en unié profunda amb
I’hostia veritablement agradable a
Déu, el sacrifici de Crist. Aixi, a poc a
poc, es crea la unitat de vida, es
curulla ’abisme que el pecat obre
entre la fe i la vida. Sense desanimar-
nos davant les dificultats, descobrim
la meravellosa realitat que alla on
som tot contribueix al nostre bé, si
ens refugiem en PAmor etern del Déu
UniTri, la presencia del qual
il'lumina tota la nostra vida.



El llum del cos és l'ull. Per tant, si el
teu ull és bo, tot el teu cos quedara
il-luminat (Mt 6,22). Si les nostres
intencions son rectes, si estan
encaminades a Déu i als altres en Ell,
totes les nostres accions es dirigiran
cap al bé, en una unitat de vida
senzilla i forta,[2] perque tot pot i
ha de portar-nos a Déu.[3]
Tanmateix, sovint podem oblidar
aquesta realitat. Per aixo, des del
punt de vista espiritual, la formacio
que es dona als fidels de I’Obra
tendeix a crear en cadascu la unitat
de vida, que és caracteristica
essencial de I’esperit de ’Opus Dei.
Aquesta unificacio reforca cada
vegada més la nostra identitat de fills
de Déu en Crist, per la forca de
I’Esperit Sant, que ho vivifica tot a
traveés de la caritat i ens impulsa a la
santedat i a ’apostolat en les
ocupacions de la nostra jornada.

La unitat de vida de Jesus



La unitat de vida té com a nervi la
preséncia de Déu, Pare Nostre[4] i
és, per ’Esperit Sant, participacio
en la suprema unitat del divi i
huma realitzada en UEncarnacio
del Fill de Déu.[5] Crist és «principi
d’unitat i de pau»:[6] Ell esta sempre
unit al seu Pare ili resa perque ens
santifiqui en la veritat (cfr. Jn 13, 17).
El seu aliment, el que 1li dona vida, és
fer la voluntat del Pare (cfr. Jn 4, 34).
Tot esta orientat cap a aquesta
missio, des de I'instant de
I’encarnacio (cfr. Hb 10, 5-7) fins
quan puja a Jerusalem, caminant
davant dels seus deixebles amb la
pressa de 'amor (cfr. Lc 19,28). Els
seus miracles avalen les seves
paraules, i la multitud comenta sense
embuts: tot ho ha fet bé (Mc 7, 37).

Sant Josepmaria solia veure en
aquest entusiasme popular -bene
omnia fecit-no només els miracles,
que meravellen tanta gent, sino el fet
que Crist tot ho va acabar bé, va



acabar totes les coses bé, no va fer
més que el bé.[7] En el Senyor,
consagracio i missio formen una
unitat perfecta. No és possible
separar en Crist el seu ésser de
Déu-Home i la seva funcio de
redemptor. El Verb es va fer carn i
va venir a la terra ‘ut omnes
homines salvi fiant’ (1 Tm 2,4)».[8]
Per aixo0 s’apliquen a Jesus de
manera eminent aquelles paraules
d’Isaies que Ell mateix va proclamar
a la sinagoga de Natzaret: «[’Esperit
del Senyor reposa sobre meu, perque
ell m’ha ungit. M’ha enviat... (Lc 4,
18; cfr. Is 61, 1). Jesus és el Déu i
home perfecte que va viure en la
seva vida terrenal una total unitat de
vida i que «en la mateixa revelacio
del misteri del Pare i del seu amor
manifesta plenament I’home a
I’home mateix ili descobreix la
sublimitat de la seva vocacio».[9] Ell
descobreix a cadascu la seva crida a
reconciliar-se amb Déu, 1 a atreure
amb alegria cap a aquesta



reconciliacio ’ambit que Déu li ha
confiat en el moén (cfr. 2 Cor 5,18-19).

El divorci entre la fe i 1a vida
quotidiana

Malgrat que ja s’ha realitzat per
sempre en la persona del Senyor,
aquesta reconciliacié personal i
social encara esta en cami cap a
aquesta plenitud, en cami cap a Crist.
Com en temps del concili Vatica II, “el
divorci entre la fe i la vida diaria de
molts ha de ser considerat com un
dels errors més greus de la nostra
época. Ja en I’Antic Testament els
profetes reprenien amb vehemencia
un escandol aixi. I al Nou Testament
sobretot, Jesucrist personalment
comminava greus penes contra
aquest error”:[10] Ningu no pot
servir dos senyors, perque o tindra
aversio a uniamor a l’altre o
prestara la seva adhesio al primer i
menyspreara el segon (Mt 6,24).



La incoheréncia de vida, en queé
cauen moltes persones, creients o no,
és una manca d’harmonia i de pau
que trenca l'equilibri personal. Aixo
no hauria de sorprendre, perque
“ignorar que I’home té una
naturalesa ferida, inclinada al mal,
dona lloc a greus errors en el domini
de I’educacio, de la politica, de I’accio
social i dels costums”.[11] La unitat
de vida és decisiva per a tothom, i
d’una manera peculiar per als laics,
com ensenya sant Joan Pau II: “Tot ha
de ser ocasio d’'unié amb Déu i de
servei als altres”.[12] El treball
professional d’un cristia és coherent
amb la seva fe. Aconfessionalisme.
Neutralitat. Vells mites que
sempre intenten modernitzar-se.
T’has molestat a meditar com n’és,
d’absurd, deixar de ser catolic
quan s’entra a la Universitat o a
l’associacio professional o a
l’assemblea savia o al Parlament,
com qui deixa el barret a la porta?
[13]



Aquestes paraules son d’una gran
actualitat: Déu no es pot deixar
arraconar per un laicisme erigit en
religié sense Déu. El Papa Francesc
convida a reconéixer la ciutat —i,
per tant, tots els espais on es
desenvolupa la vida de la nostra
gent- des d’'una mirada
contemplativa, una mirada de fe
que descobreixi el Déu que habita
a les cases, alscarrers, a les
places... Ell viu entre els ciutadans
promovent la caritat, la
fraternitat, el desig del bé, de
veritat, de justicia. Aquesta
preséncia no ha de ser fabricada,
sino descoberta, desvetllada. Déu
no s’oculta als que el busquen amb
un cor sincer.[14]

Alegrar-nos enmig de la tempesta

Els cristians, segellats per la creu en
el baptisme, sempre han conegut la
persecucio. Recordeu allo que us he
dit: “El criat no és més important que



el seu amo”. Si m’han perseguit a mi,
també us perseguiran a vosaltres; si
haguessin guardat la meva paraula,
també guardarien la vostra. (cfr. Jn
15, 20).[15] Davant de la perspectiva
del desterrament, sant Joan
Crisostom, el gran orador de I’Orient,
no perdia confianga: “Son moltes les
onades que ens posen en perill, i una
gran tempesta ens amenaca. De tota
manera, no temem ser submergits,
perque ens mantenim dempeus
sobre la roca. Encara que el mar es
desencadeni, no trencara aquesta
roca; encara que s’aixequin les
onades, no podran fer res contra la
barca de Jesus. Digueu-me: Quée
podem témer?. La mort? Per mi, la
vida és Crist, i la mort, un guany. El
desterrament? Del Senyor és la terra
i com I’emplena. La confiscacio dels
béns? No vam portar res al mon, de
manera que no ens en podem endur
res. Em ric de tot el que és temible en
aquest mon i dels seus béns. No temo
la mort ni envejo les riqueses. No



tinc desitjos de viure sino és per al
vostre bé. Per aixo, us parlo del que
passa ara exhortant a la vostra
caritat a la confianca”.[16]

Les dificultats de dispersio que
planteja el mon no ens han de
desanimar. Contemporani de
Crisostom, sant Agusti predicava
I’alegria més que el lament: “Per que,
doncs, has de pensar que qualsevol
temps passat va ser millor que els
actuals? Des del primer Adam fins a
I’Adam d’avui, aquesta és la
perspectiva humana: feina i suor,
espines i cards. S’ha desencadenat
sobre nosaltres algun diluvi? Hem
tingut aquells temps dificils de gana i
de guerres? Precisament la historia
ens els brinda perque ens
abstinguem de protestar contra Déu
en els temps actuals. Quins temps tan
terribles! No ens fa tremolar el sol fet
de sentir-los o llegir-los? Aixi doncs,
tenim més motius per alegrar-nos de



viure en aquest temps que per
queixar-nos”.[17]

Malgrat que hi hagi guerres,
epidémies, noves pobreses i
persecucions, des de les més tosques,
per part de fonamentalismes que
diuen que son religiosos, fins a les
més refinades, en forma de laicismes
que poden arribar a ser igualment
fonamentalistes —n’hi ha prou de
pensar en les traves a I’'objeccio de
consciéencia en diversos paisos
d’Occident-, la confianca en Déu és
més forta que totes les dificultats: es
tracta d’una esperanca que neix de
I’amor, i que per aixo no defrauda
(cfr. Rm 5,5). Estem cridats a
glorificar Déu des del raco més
profund del nostre ésser, des del cor,
on ell ho unifica tot, des d’una gloria
divina que és el pes de I’amor, una
forca devastadora que ens permet
donar rao de la nostra esperanca (cfr.
1 P 3,15): Crist viu en nosaltres.



‘Omnia in bonum’

Setze segles després del Crisostom i
de sant Agusti, sant Josepmaria
llancgava un crit ple d’optimisme:
Heu de sentir sempre al vostre cor
aquest crit, que tinc com esculpit
en la meva anima: ‘omnia in
bonum?!’, tot és per bé. Es sant Pau
qui ens dona aquesta doctrina de
serenitat, d’alegria, de pau, de
filiacio amb Déu: perquée el Senyor
ens estima com un Pare, i és
sapientissim i totpoderds: ‘omnia
in bonum!’ (cfr. Rm 8,28).[18]

Comentava el beat Alvar: «Quan va
escriure el Pare aquesta Instruccio, el
1941, acabava de sortir de la gran
tragedia de la guerra civil espanyola,
i havia comencat la guerra mundial.
La situacio era veritablement
apocaliptica: i, a I’Església, pel
comportament dels uns i els altres, hi
havia hagut grans divisions, enormes
ferides. Espanya, que havia sortit



sagnant i destrossada de la guerra
civil, es trobava en perill de veure’s
immersa en aquest conflicte molt
més gran: i el Pare pensava en la
possibilitat d’estar una altra vegada
sol —com en la guerra anterior
espanyola—, amb tots els seus fills
escampats pels diferents fronts de
guerra o reclosos en presons».[19]

Part de la nostra unitat de vida és
estimar el lloc i el temps en qué Déu
ens ha posat: és il-lusionant poder
treballar i millorar aquest mon,
alhora que tenim el cap al Cel.
Creacio i redempcio es duen a terme
dinamicament aqui, avui i ara,
sempre que vibrem per coneixer i
comprendre el nostre mon, per
estimar-lo amb un optimisme
creacional, com va fer sant
Josepmaria, que també convidava a
no somiar somnis vans,[20] a fugir
de qualsevol mistica del tant de bo.
[21] En el nostre ambient, provem de
mostrar-nos tal com som:



Presentant-nos com el que som,
com ciutadans corrents —fent-se
carrec cadascun de les seves
responsabilitats personals:
familiars, professionals, socials,
politiques—, no fingim res, perque
aquesta manera de procedir no és
el resultat d’una tactica. Es al
contrari: és naturalitat, és
sinceritat, és manifestar la veritat
de la nostra vida i de la nostra
vocacio. Som gent del carrer.[22]

Déu ens vol en aquest mon

Actualment assistim a greus
esdeveniments que manifesten
I’accio del diable al mon. Encara que
cada época de la historia porta per
si mateixa elements critics —
comenta el Papa—, almenys en els
ultims quatre segles no s’han vist
tan sacsejades les certeses
fonamentals que constitueixen la
vida dels éssers humans com en la
nostra eépoca (...) Es un canvi que



es refereix a la manera mateixa
com la humanitat porta endavant
la seva existencia al mon.[23]
També sant Josepmaria, veient venir
aquesta decadéncia, proclamava
amb accents profetics: Se sent com
un colossal non serviam (Jer 2,20)
en la vida personal, en la vida
familiar, en els ambients de treball
1 en la vida publica. Les tres
concupisceéncies (cfr. 1 Jn 2,16) son
com tres forces gegantines que han
desencadenat un vertigen
imponent de luxuria,
d’envaniment orgullds de la
criatura en les seves propies
forces, 1 d’afany de riqueses. Tota
una civilitzacio trontolla, impotent
1 sense recursos morals.[24]

L’amor al mon no ens impedeix de
veure el que no va, el que necessita
purificacio, el que s’ha de
transformar. Hem d’acceptar la
realitat tal com és, tal com es
presenta, amb les seves llums i les



seves ombres. I aix0 requereix vibrar
amb les coses, coneixer els
problemes, tractar moltes persones,
llegir, escoltar. Per estimar Déu no
tenim res millor que el mon on Ell
mateix ens ha cridat a viure, fiats de
I’oracid que el Fill eleva al Pare: No et
demano que els treguis del mon, sino
que els preservis del Maligne (Jn 17,
15).

Estimant aquest mon, que és el que
ens serveix tal com és per a la nostra
propia santificacio i ’lamistat amb els
altres, acudirem a Jesus per millorar-
lo, per transformar-lo, convertint-nos
nosaltres mateixos dia rere dia.
Santa Maria va fer créixer Jesus en la
vida ordinaria de Natzaret; ara
dedicada enterament a la seva missio
de Mare nostra, fa créixer Jesus en la
nostra vida ordinaria. Ella ens ajuda
a ponderar tot esdeveniment al
nostre cor (cfr. Lc 2, 51) per
descobrir la presencia de Déu que
ens crida cada dia. Nosaltres, fills -



us torno a dir-, som gent del
carrer. I quan treballem en les
coses temporals, ho fem perque
aquest és el nostre lloc, aquest és
el lloc on trobem Jesucrist, on ens
ha deixat la nostra vocacio.[25] Es
alla on brilla aquesta llum de I’anima
que reflecteix ’eterna bondat del
Senyor. I, amb aquesta llum, Déu
il-lumina el mon.

Guillaume Derville

[1] Sant Pere Crisoleg, Sermo 108: PL
52, 499-500.

[2] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, 10. Cfr. sant Tomas d’Aquino,
Sup. Ev. Matt. (Mt 6, 22).

[3]Ibidem

[4]Es Crist que passa, 11.



[5] I. de Celaya, “Unidad de vida”, a
Diccionario de San Josemaria, Monte
Carmelo - Instituto Histérico San
Josemaria Escriva de Balaguer,
Burgos 2013, 1222.

[6] Concili Vatica II, Const. dogm.
Lumen Gentium (21-XI1-1964), 9.

[7] Es Crist que passa, 16.
[8] Es Crist que passa, 106.

[9] Concili Vatica II, Const. past.
Gaudium et spes (7-XI1-1965), 22.

[10] Ibidem, 43.

[11] Catecisme de ’Església Catolica,
407.

[12] Cfr. sant Joan Pau II, Ex. Ap.
postsinodal Christifideles laici (30-
XIII-88), 17 1 59.

[13] Sant Josepmaria, Cami, 353.



[14] Francesc, Ex. ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 71.

[15] Catecisme de ’Església Catolica,
530.

[16] Sant Joan Crisostom, Homilia,
1-3: PG 52, 427-430.

[17] Sant Agusti, Sermd Caillau-Saint
Yves 2, 92: PLS 2, 441-442, cit. a
Liturgia horarum, lectio de dimecres
la XX setmana del Temps ordinari.

[18] Sant Josepmaria, Instruccio, 8-
XI1-1941, 34.

[19] Beat Alvar del Portillo, nota 48 a
Instruccio, 8-X11-1941, 34.

[20] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
8.

[21] Sant Josepmaria, Converses, 88.

Cfr. S. Sanz, “L’ottimismo creazionale
di san Josemaria”, a J. Lopez (ed.)San
Josemaria e il pensiero teologico, Atti
del Convegno Teologico, vol. 1, Edusc,



Roma 2014, 230; A. Rodriguez Lufio,
“San Josemaria e la teologia morale”,
a Ibidem, 308; “Epilogo. Unidad de
vida”, a E. Burkhart - J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de san Josemaria: estudio de teologia
espiritual, vol. 3, Rialp, Madrid 2013,
617-653.

[22] Sant Josepmaria, Carta 19-
IIT1-1954, 27.

[23] Francesc, Discurs, 22-111-2013.

[24] Sant Josepmaria, Cartal4-
1I-1974, 10.

[25] Sant Josepmaria, Carta 19-
I11-1954, 29.

Traduccio de l'oficina de comunicacio
de l'Opus Dei a Catalunya




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/en-esperit-i-en-
veritat-crear-la-unitat-de-vida-i/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/en-esperit-i-en-veritat-crear-la-unitat-de-vida-i/
https://opusdei.org/ca/article/en-esperit-i-en-veritat-crear-la-unitat-de-vida-i/
https://opusdei.org/ca/article/en-esperit-i-en-veritat-crear-la-unitat-de-vida-i/

	‘En esperit i en veritat’: crear la unitat de vida (I)

