
opusdei.org

Mons. Marchetto:
"No tingueu por de
proposar coses grans
als joves"

Conferència de Mons. Agostino
Marchetto, Nunci apostòlic,
pronunciada el primer dia de
les 53 Jornades de Qüestions
Pastorals de Castelldaura.

23/01/2018

Els joves, la fe i el discerniment
vocacional en la perspectiva del
Vaticà II



Benvolguts germans i amics, bon dia;
gràcies per haver-me convidat a
aquesta trobada.

Us estic agraït per l'amable petició de
presentar-vos, amb una visió
particular, fonamentalment la del
Concili Vaticà II, el tema del proper
Sínode dels Bisbes, institució que
neix precisament d'aquell magne
Concili –com l'he anomenat jo
sempre– per ser expressió de
col·legialitat, en l'exercici del primat.

De fet, en l'actualitat eclesial, un
binomi fonamental que s'ha de
mantenir ben unit és el de sinodalitat
(o també col·legialitat) i primat.

Abans de res, us dec una explicació
del perquè he acceptat d'estar avui
amb vosaltres. La meva primera
reacció fou la d'excusar-me i no
venir, encara que em suposés parlar-
vos breument de la meva vocació,
nascuda jove entre els joves i per als
joves.



Recordo com si fos avui el primer
cop que un prevere, al qual jo no
coneixia, mentre col·locava la xarxa
d'una porteria al camp de futbol per
un partit entre nois, em va preguntar
a frec de roba si no havia pensat mai
ser mossèn. Estava encara sortint de
la crisi de l'adolescència, però
aquella pregunta va ser l'inici del
meu itinerari vocacional que em va
portar, de fet, a un sacerdoci per als
joves. Així ho pensava, i així ho volia.
Però vet aquí que em criden de Roma
per donar voltes pel món al servei de
la Santa Seu, deixant-me amb una
preocupació.

Estava traint els joves en la meva
original vocació en la vocació?
Afortunadament vaig tenir un somni
on sant Joan Bosco em digué: «Res es
perd, veuràs quants joves aproparàs,
acompanyaràs, ajudaràs,
pastoralment, donant tombs pel
món». A Zàmbia eren sobretot als
camps de treball de diverses entitats



allà operatives; a Cuba, a les
parròquies, i sobretot en el grup
universitari Cristo Rey, per estimular
una doble fidelitat a Crist i a
l'Església, i també al País, després hi
havia el Seminari; a Algèria en les
diverses comunitats eclesials per
àrees lingüístiques; a Portugal
assistint a Amadora a 13 grups
juvenils (després de la Confirmació,
varen voler continuar amb les
trobades i servir als pobres, assistint
a la litúrgia o la catequesi –
precisament centrada en el Vaticà II–;
a Moçambic, com a rector, professor
d'un Seminari que reobria les portes
encara sense mestres, gràcies a una
petita apertura per part de Samora
Machel, i sacerdot visitant, sobretot
de connacionals meus, enmig d'una
guerra civil. M'aturo aquí perquè les
coses canvien una mica quan et fan
bisbe representant pontifici, ja que la
gent et tracta d'una altra manera.
Però el Nunci no canvia d'actitud i
continua essent un Pastor.



I amb tot això, vet aquí que pren
forma una segona vocació, diguem
científica, històrico-teològica,
l'especialització (diguem-ho així?)
sobre el Vaticà II.

Crec haver-me explicat, i potser
justificat el fet d'estar aquí per unir
«Jovent i Vaticà II».

A propòsit d'això últim, tots sabreu
que el tema unificador fou l'Església 
ad intra i ad extra, segons va dir el
Card. Suenens; en la mateixa direcció
apunten les paraules dels
Eminentíssims Montini i Lercaro, i
que van ser acollides pel Papa Joan.

Aquí faig el lligam amb «la fe» en el
tema proposat pel Sínode sobre els
joves, gràcies a Guardini (qui va tenir
una gran influència en Pau VI i
l'exerceix també ara en el Papa
Francesc). Ell va escriure a Montini
manifestant una profunda convicció
seva, i també meva, i que us presento
amb les seves mateixes paraules: «El



coneixement de l'Església ha estat la
raó determinant de la meva vida.
Quan encara era estudiant de
ciències polítiques, em va quedar
clar que l'elecció cristiana no es
decideix pel que fa a la concepció de
Déu, ni tampoc sobre la figura de
Crist, sinó respecte a l'Església.

Des d'aleshores vaig aprendre que
l'autèntica eficàcia només és possible
en unió amb Ella… Allò que pot
convèncer l'home modern no és un
cristianisme modernitzat en sentit
històric o psicològic, o de qualsevol
altra manera, sinó només l'anunci
sense límits ni interrupcions de la
revelació. Naturalment, és la tasca
dels qui ensenyen fer aquest anunci
amb els problemes i necessitats del
nostre temps. He tractat de fer-ho en
els més diversos ambients –diu
Guardini– L'experiència ha estat
sempre la mateixa. El que l'home
contemporani vol sentir és l'anunci
cristià pur i sencer. Potser respondrà



negativament, però almenys sap de
què es tracta. En qualsevol cas,
aquesta consideració s'ha demostrat
sempre encertada»[1].

I és curiós que una recerca
estadística realitzada al Regne Unit,
en el món anglicà, publicada fa poc,
afirma que un número bastant
notable de joves han reprès o iniciat
la vida religiosa gràcies a una
experiència de l'església com a
edifici. Van rebre un impacte de
sentiments, d'impressions només a
partir d'una visita, en trobar-se,
diguem-ho així, amb l'ambient clàssic
d'Església.

De fet, és el que ens deien el joves
cubans que vaig acompanyar durant
la meva estada a la perla del Carib,
almenys com expressió de l'ambient
revolucionari en què vivien: «Crist sí,
Església no». Volien ser
revolucionaris (parlo d'aquells que jo
acompanyava) i cristians, però com



Església era més difícil, encara que
havien creat una comunitat.
L'expressió esmentada encara
continua essent utilitzada pels joves.

***

Per això al Vaticà II –que va ser
l'esdeveniment més important del
segle passat– hi trobem en el centre
l'Església que busca una nova
manera de dir, un nou llenguatge
que tingui en compte el Sitz im Leben
de la cultura. Avui, almenys en gran
part, aquesta és
«universal» (globalitzada per als
joves, ja que és digital). I aquí el
nostre document preparatori
observa que «el món dels nous
mitjans, que sobretot per a les joves
generacions s'ha convertit realment
en un lloc de vida; ofereix moltes
oportunitats inèdites, especialment
pel que fa a l'accés a la informació i a
la construcció de relacions a
distància, però també presenta riscos



(per exemple l'assetjament
cibernètic, els jocs d'atzar, la
pornografia, les insídies dels xat
room, la manipulació ideològica,
etc.). Malgrat les moltes diferències
entre les diferents regions, la
comunitat cristiana continua
construint la seva presència en
aquest nou areòpag, on els joves
tenen sens dubte alguna cosa a
ensenyar-li»[2]. En efecte «ens
adonem que entre el llenguatge
eclesial i el dels joves s'obre un espai
difícil d'omplir, encara que hi ha
moltes experiències de trobament
fecund entre les sensibilitats dels
joves i les propostes de l'Església en
l'àmbit bíblic, litúrgic, artístic,
catequètic i mediàtic»[3]. Recordo
aquí només les relacionades amb
l'esport, en totes les modalitats, i les
expressions artístiques que
acompanyen el creixement dels
joves.



L’Església és la qui va parlar,
dialogar, es va actualitzar i renovar
com a subjecte en continuïtat amb
ella mateixa, especialment amb les
dues constitucions Lumen Gentium
(que respon a la pregunta del Papa
Montini: «Què dius de tu mateixa?») i
Gaudium et Spes (en el món
contemporani, en la sortida de sí,
especialment envers els allunyats, les
perifèries, els pobres, els apartats, els
discriminats, en la recerca de la pau i
del desenvolupament integral, en la
dignitat de la humanitat, família de
pobles i nacions).

I per no pensar que tot això ve del no
res i que després, al post concili, tot
canvia, convindria prendre, per
exemple, el darrer llibre de Miquel
de Salis[4], que presenta els
paradigmes inspiradors de
l'eclesiologia del segle XX, anteriors i
posteriors al gran Sínode. Dic això
perquè els joves necessiten, malgrat
tot, una visió de continuïtat, encara



que que considerem també que cal
un progrés orgànic i homogeni i que
a la fi –segons Galli[5]– ha d'aplegar
«comunió, poble de Déu i missió».

Sempre en l'àmbit lingüístic vull fer
almenys un esment al llenguatge que
el Papa Francesc usa amb el joves, els
adolescents, i la mainada,
especialment. La seva expressivitat i
la capacitat que té de mantenir
l'atenció de l'auditori són
extraordinàries. Em limito a citar-vos
un sol discurs, que toca el període
especial de l'adolescència, «que no és
pas una malaltia», i que proposa sis
claus per obrir la porta de l'educació
juvenil, és a dir «en dialecte romà,
connectats en moviment, una
educació integral, un sí a
l'adolescència, un no a la competició,
i el tema de la golafreria espiritual
(l'austeritat)»[6].

Parlem de la cultura, del Sitz im
Leben, i també dels joves, dels quals



el Concili dóna una imatge,
considerant els seus canvis
psicològics, morals i religiosos. «El
canvi de mentalitat i d'estructures
sovint posa en qüestió els valors
tradicionals, sobretot entre els joves,
que més d'una vegada esdevenen
impacients, més encara, rebels a
causa de l'angoixa i, conscients de
llur pròpia importància en la vida
social, desitgen participar-hi més
aviat. Se'n segueix que, no rarament,
els pares i educadors experimenten
cada dia dificultats més grosses en
l'acompliment de llurs funcions (...)
Les noves condicions afecten la
mateixa vida religiosa. Per un cantó,
una capacitat crítica més aguda la
purifica d'un concepte màgic del
món i de les supersticions que encara
vaguegen i exigeix, cada dia més, una
adhesió de fe més personal i activa;
per la qual cosa s'esdevé que no pocs
accedeixen a un sentit més vívid de
Déu. Per altre cantó, però, creixents
multituds s'aparten pràcticament de



la religió. A l'inrevés de temps
passats, negar Déu o la religió, o
prescindir-ne, han deixat de ser
quelcom insòlit o individual, ja que
avui no poques vegades s'exhibeixen
com a exigència del progrés científic
o d'un nou humanisme. Totes
aquestes coses, a molts indrets, no
solament s'expressen en les
afirmacions dels filòsofs, sinó que
afecten amplíssimament les lletres,
les arts, la interpretació de les
ciències humanes i de la història i les
mateixes lleis civils, talment que són
molts els qui en resulten
pertorbats» (Gaudium et Spes, n. 7).

D'aquests desequilibris en el món
d'avui, que trobem sovint «entre
l'intel·lecte pràctic modern i la raó
teòrica de pensar»… «S'origina
semblantment un desequilibri entre
l'afany d'eficiència pràctica i les
exigències de la consciència moral,
com també, moltes vegades, entre les
condicions col·lectives de vida i les



exigències d'un pensament personal,
més encara, de la contemplació» (ib.
8).

A propòsit d'això, en el Document
preparatori, sota la veu
«Instruments», trobem algunes línies
dedicades al silenci, a la
contemplació i a la pregària[7],
lligats al «discerniment», que no es
dóna «sense conrear la familiaritat
amb el Senyor i el diàleg amb la seva
Paraula. En particular, la Lectio
Divina –ens diu– és un mètode valuós
que la tradició de l'Església ens
ofereix.

[Per tant] un objectiu fonamental de
la pastoral juvenil vocacional és
oferir ocasions per assaborir el valor
del silenci i de la contemplació i
formar en la relectura de les pròpies
experiències i en l'escolta de la
consciència». Sobre aquestes
realitats de vida espiritual, el Sínode



dels Bisbes haurà de treballar una
mica més.

Aquest conreu de la interioritat ens
portarà a compartir les aspiracions
nobles més difoses entre els homes
per a reforçar el seu domini sobre la
creació (entès rectament) i «establir
un ordre polític, social i econòmic
que, dia rere dia, serveixi més bé
l’home i ajudi els individus i els
grups a afirmar i a cultivar la
dignitat que els és pròpia.» (Gaudium
et Spes, 9).

En el fons del cor està el
convenciment, «per primera vegada
en la història humana, que els
beneficis de la cultura poden i deuen
estendre's efectivament a tothom…
assedegats d'una vida plena i lliure,
digne de l'home… les nacions malden
cada dia amb més força per
aconseguir una certa comunitat
universal» (Gaudium et Spes, 9).



«Així doncs, el món contemporani es
mostra simultàniament poderós i
feble, capaç de realitzar el millor i el
pitjor, alhora que se li mostra el camí
vers la llibertat o l'esclavatge, vers el
progrés o el retrocés, vers la
fraternitat o l'odi. A més a més,
l'home esdevé conscient que li
pertoca dirigir rectament les forces
que ell mateix ha suscitat i que
poden oprimir-lo o bé servir-lo» (ib.).

En són conscients, els joves, de tot
això? Aquesta consciència és la que
il·lumina i empeny al jove «vocatus»
per natura i per gràcia a
comprometre's en l'aventura de la
vida i sense ella no té sentit esperar-
se una resposta generosa activa i
contemplativa.

Certament poden escoltar la crida
dels interrogants més profunds
deguts al desequilibri més
fonamental que radica en el cor de
l'home (cf. Gaudium et Spes 10), les



qüestions màximament fonamentals,
que convé recordar també als joves
d'avui: Què és l'home? Quin és el
sentit del dolor, del mal, de la
mort?… Què pot aportar l'home a la
societat, què pot esperar-ne? Què se
seguirà després d'aquesta vida
terrenal? (ib.).

***

Arribats aquí, a la primera part de la 
Gaudium et Spes trobem
especialment il·lustrada una de les
components del tema sinodal: «la
vocació de l'home». Us exhorto a
rellegir aquests textos, pel vostre
compte, perquè us ajudaran. El
capítol I tracta de la dignitat de la
persona humana (l'home a imatge de
Déu; el pecat; la constitució de
l'home; la dignitat de l'enteniment, la
veritat i la saviesa; la dignitat de la
consciència moral; l'excel·lència de la
llibertat; el misteri de la mort; alguns
paràgrafs sobre l'ateisme; i Crist, el



Nou Home [em sembla un tema
fascinant per als joves].)

El capítol II tracta de la comunitat
dels homes (l'índole comunitària
[social] de la vocació humana [de
nou, vocació] en el pla de Déu; la
interdependència de la persona
humana i de la societat humana; la
promoció del bé comú [un dels punts
clau de la doctrina social de
l'Església, aquí considerat des del
punt de vista universal]; el respecte a
la persona humana; el respecte i
amor als adversaris; l'essencial
igualtat entre els homes i la justícia
social; si cal anar més enllà de l'ètica
individualista; responsabilitat i
participació [un tema fonamental per
tractar amb els joves, desitjosos de
protagonisme]; el Verb Encarnat i la
solidaritat humana.

El capítol III de la primera part de la
Constitució té un títol «còsmic»:
l'activitat humana en el món, i tracta



del treball. Aquí s'assoleix –com va
dir el Cardenal Ruini a la presentació
del meu «Contrappunto per la sua
[del Vaticà II] storia»[8]– un dels
vèrtexs dels textos conciliars, en el n.
36, sobre la «justa autonomia de les
realitats terrenals», naturalment, la
justa autonomia.

«Per tant, la recerca metòdica en
totes les disciplines, si actua de forma
veritablement científica i d’acord
amb les normes morals, mai no serà
realment contrària la fe, perquè la
realitat profana i la de la fe
procedeixen del mateix Déu. (...)
Però, si amb l’expressió ‘autonomia
de les coses temporals’ s’entén que
les realitats creades no depenen de
Déu i que l'home en pot usar sense
cap referència al Creador, ningú que
reconegui Déu no deixa de veure la
gran falsedat de tals afirmacions.
Perquè, sense el Creador, la criatura
s'esvaneix (…) Més encara, en oblidar



Déu, la mateixa criatura
s’enfosqueix».

D'aquest capítol m'agradaria
recordar almenys els significatius
subtítols següents: l'activitat humana
corrompuda pel pecat, portada a
perfecció en el misteri pasqual [és el 
kerygma a transmetre als joves
perquè, al seu lloc, el visquin i
proclamin], i terra nova i cel nou.

Finalment, en el capítol IV de la
primera part, el Concili presenta «La
funció de l'Església en el món d'avui»
i així –recordem-ho!– que també els
joves poden i han de dir: «Nosaltres
també som Església». Anomeno ara
només els dos darrers subtítols:
«L'ajut que l'Església rep del món
d’avui» (i, per tant), en vista del
Sínode, l'ajut que aquest rebrà dels
joves (actuals) i «Crist, alfa i omega»,
que podem aplicar al jovent
(Gaudium et Spes, 44 e 45).



Si seguim el desenvolupament de la
Constitució pastoral, a la segona part,
trobem especificitat de vocacions,
encara en la nostra perspectiva del
discerniment: al matrimoni i a la
família (capítol I), ja tractat pel
Sínode precedent, i amb referència a
la Humanae Vitae, una encíclica tan
lligada al Vaticà II i al tema del
respecte de la vida humana, i tot
seguit la crida a la deguda promoció
del progrés de la cultura, amb
apertura a l'ensenyament cristià, la
vida econòmico-social al servei de
l'home, amb una adient combinació
de treball i lleure així com la
convicció del destí universal dels
béns terrenals, a més de la crida a la
presa de responsabilitat en la
comunitat política, en la vida pública
i finalment la crida al foment de la
pau i la promoció de la comunitat
dels pobles (capítol IV).

Trobem una síntesi autoritzada de
tot el que hem esmentat en el darrer



missatge del Concili, precisament el
dirigit als joves, a aquells que «heu
de rebre la torxa de mans dels
vostres avantpassats, i els qui viureu
en aquest món en el moment just de
les més gegantines transfiguracions
de la seva història». El missatge
continua així: «L'Església, durant
quatre anys, ha treballat per
rejovenir el seu rostre, per respondre
millor als designis del seu Fundador,
el gran Vivent, el Crist, eternament
jove». I, en concloure aquesta
«impressionant revisió de vida es gira
cap a vosaltres» (el llenguatge és
planer): «És per vosaltres, joves,
sobretot per vosaltres, que acaba
d'encendre, amb el Concili, una llum
que il·luminarà el futur, el vostre
futur».

«L'Església està preocupada, s'afanya
perquè la societat que esteu a punt
de constituir respecti la dignitat, la
llibertat, el dret de les persones. I
aquestes persones sou vosaltres.



Està preocupada, sobretot, perquè
aquesta societat li deixi difondre el
tresor antic i sempre nou, de la seva
fe; i perquè les vostres ànimes
puguin moure's lliurement en la seva
claredat benèfica. Confia que
vosaltres trobareu en tot moment
una força i una alegria tan grans, que
ni tan sols sentireu la temptació, com
alguns dels vostres avantpassats, de
cedir davant la seducció de les
filosofies de l'egoisme i del plaer, o
de la desesperança i del no-res; i que,
enfrontats amb l'ateisme, fenomen
de laxitud i de vellesa, sabreu
afirmar la vostra fe en la vida i en tot
allò que li dóna un sentit: la certesa
de l'existència d'un Déu just i bo.

En nom d'aquest Déu us exhortem a
dilatar els vostres cors segons les
dimensions del món, a escoltar la
crida dels vostres germans i a posar
ardidament al seu servei les vostres
energies. Lluiteu contra tota mena
d'egoisme. Rebutgeu desfermar els



vostres instints de violència i odi que
generen les guerres i el seu seguici de
misèries. Sigueu generosos, purs,
respectuosos, sincers. I edifiqueu,
entusiastes, un món millor que el
dels vostres avantpassats.

L'Església us mira amb confiança i
amor. Rica d'un llarg passat sempre
present en ella, i avançant vers la
perfecció humana en el temps i vers
els darrers objectius de la història i
de la vida, és la veritable joventut del
món. Posseeix tot allò que constitueix
la força i l'encís de la joventut: la
facultat d'alegrar-se de tot el que
comença, de lliurar-se sense
compensació, de renovar-se i
reprendre el camí per a noves
conquestes. Mireu-la, i descobrireu
en l'Església el rostre de Crist, el
veritable heroi, humil i savi, el
Profeta de la veritat i de l'amor, el
company i l'amic dels joves. És
realment en nom de Crist que us
saludem, us exhortem i beneïm».



***

Certament la crida també pot
consistir en un seguiment de Crist de
més a prop, en la vida sacerdotal o
religiosa o de total dedicació a Déu i
als germans en el món. A propòsit
d'això, hi ha dos documents del
Concili que haurien de ser analitzats.
Els vaig fer objecte d'oració i estudi,
donant lloc a un llibret[9] on
s'explica que «el Decret sobre la
formació sacerdotal subratlla la
finalitat pastoral, però és el dedicat al
ministeri i la vida dels preveres el
que manifesta realment el vertader
contingut de la pastoral, la seva
orientació essencialment missionera,
la doble dimensió teocèntrica i
antropocèntrica, la exigència d'estar
present entre els homes [i les dones, i
els joves, etc.] que comporta, el 
modus de nodrir i unificar tota la
vida del Prevere»[10].



Però hem d'aturar-nos aquí malgrat
que per Ratzinger el text conciliar 
Presbyterorum Ordinis es un dels més
rics i profunds, motiu pel qual
mereixeria «una anàlisi especial per
les diverses perspectives sobre la
missió, i per la seva rel·levància per
comprendre amb nova llum el
sacerdoci i els sagraments»[11].
«Seria [per tant] equivocat
considerar l'OT un document
conciliar menor»[12].

Però existeixen altres vocacions
d'especial dedicació a Déu i als
germans. En relació amb això haig de
recordar almenys el Decret Perfectae
caritatis sobre la renovació de la vida
religiosa en el qual es manté que
«l'assoliment de la caritat perfecte
per la pràctica dels consells
evangèlics té el seu origen en la
doctrina i els exemples del Diví
Mestre i es presenta com un evident
signe del Regne del cel» (PC 1).



***

«A través del camí d'aquest Sínode,
l'Església vol reiterar el seu desig de
trobar, acompanyar i tenir cura de
tots els joves, sense excepció»[13].
Deia el Papa Francesc al juny de l'any
passat: «Cap persona és 'no', totes les
persones tenen sentit, un valor» (era
una resposta a la set de
protagonisme dels joves)[14].

«Tenir cura, custodiar, requereix
bondat, demana viure amb tendresa.
En els Evangelis, sant Josep [una de
les grans devocions del Papa
Francesc] apareix com un home fort i
valent, treballador, però en la seva
ànima es percep una gran tendresa,
que no és la virtut dels febles, sinó
més aviat tot el contrari: denota
fortalesa d'ànim i capacitat d'atenció,
de compassió, de veritable obertura a
l'altre, d'amor»[15].

***



I amb això estem ja entrant en
l'acompanyament vocacional, en el
qual la fe, en quant és participació en
la manera de veure de Jesús (cf. 
Lumen fidei, 18), és la font del
discerniment «perquè ofereix els
seus continguts fonamentals, les
seves articulacions específiques,
l'estil singular i la pedagogia
pròpia»[16]. La fe «no és un refugi
per a gent pusil·lànime, sinó que
eixampla la vida. Fa descobrir una
gran crida, la vocació a l'amor, i
assegura que aquest amor és digne
de fe, que val la pena posar-se a les
seves mans, perquè està fundat en la
fidelitat de Déu, més fort que totes les
nostres febleses» (i aquí tenim citat
[dins del document del Sínode] 
Lumen fidei, 53).

La Bíblia presenta nombrosos relats
de vocació i de resposta de joves, fins
i tot d'un adolescent. En recordaré
només una, la de la vocació de
Samuel (1 Sa, 3, 1-10). Elí, tot i ser un



pare incapaç de conduir el seus
propis fills pels camins de Déu, és qui
«ensenya» al petit com ha de
comportar-se per respondre a la
crida divina nocturna. L'ensenya a
formular una resposta estupenda:
«parla, Senyor, que el teu servent
escolta». Es tracta d'una reacció
preciosa, meravellosa, per qualsevol
que sigui cridat. Però vull afegir (en
trec conseqüències) que, per la
misericòrdia de Déu envers el seu
poble, també els qui —diguem-ho
així— no són pas «sants d'altar»,
poden guiar aquells que
s'embarquen en la gran aventura del
«seguiment de Crist»: encara que
això no implica que el testimoni no
sigui part de l'acompanyament.

En qualsevol cas, el lloc d'aquest
diàleg, com en el cas d'en Samuel, és
la consciència. Aquesta «és el nucli
secretíssim i el sagrari de l'home, on
es troba tot sol amb Déu, la veu del



qual ressona en la seva
intimitat» (Gaudium et Spes, 16).

«La consciència és un espai
inviolable en el qual es manifesta la
invitació a acollir una promesa.
Discernir la veu de l'Esperit d'altres
veus i decidir quina resposta donar
és una tasca que correspon a cadascú
dels cridats: els altres el poden
acompanyar i confirmar, però mai
substituir».[17] Això em recorda molt
a Amoris Laetitia (n. 37).

«Prendre decisions i orientar les
pròpies accions en situacions
d'incertesa i davant impulsos interns
contradictoris és l’àmbit del
discerniment[18], un terme clàssic de
la tradició de l'Església, que s'aplica a
una pluralitat de situacions. En
efecte, hi ha un discerniment dels
signes dels temps … un discerniment
moral, espiritual»[19].

A nosaltres, en vista del Sínode, ens
interessa el vocacional, oi?, fins i tot



en la gran diversitat de crides
possibles, de les quals hem parlat.
Però, no són per cas els mateixos
esdeveniments de la vida de cadascú
la veu de l'Esperit? És necessari
discernir, conjugant els tres verbs de 
Evangelii gaudium, 51: reconèixer,
interpretar i escollir.

«El reconeixement es refereix, en
primer lloc, als efectes que els
esdeveniments de la meva vida, les
persones que trobo, les paraules que
escolto o que llegeixo produeixen en
el meu interior. Em sento atret o
empès cap a una pluralitat de
direccions, sense que cap no em
sembli la que clarament s'ha de
seguir.

És el moment dels alts i baixos, i en
alguns casos d'una autèntica lluita
interior. En aquesta fase, la Paraula
de Déu té una gran importància per
arribar a la interpretació, per
entendre les exigències morals de la



vida cristiana, sempre tractant
d'aplicar-la a la situació concreta que
s'està vivint; i aquí apareix "l'ajuda
d'una persona experta en l'art
d'escoltar l'Esperit".

Un cop reconegut i interpretat el
món dels desitjos i de les passions,
l'acte de decidir esdevé exercici
d’autèntica llibertat humana i de
responsabilitat personal, sempre
clarament situades i per tant
limitades»[20].

L'objectiu continua essent promoure
opcions veritablement lliures i
responsables. I l'instrument principal
és el discerniment, que permet
salvaguardar l'espai inviolable de la
consciència sense voler substituir-la.
Sent el temps totalment necessari per
verificar l'orientació efectiva de la
decisió presa.

En el document previ del Sínode es
diu a propòsit de l'acompanyament:
«A la base del discerniment podem



identificar tres conviccions, la
primera és que l'Esperit de Déu actua
en el cor de cada home, la segona és
que el cor humà es presenta
normalment dividit a causa de
l'atracció de reclams diferents.

La tercera convicció és que, en
qualsevol cas, el camí de la vida
imposa decidir, perquè no es pot
romandre indefinidament en la
indeterminació. D'aquí la
importància de l'acompanyament
personal[21].

La guia espiritual remet la persona al
Senyor i prepara el terreny per al
trobament amb Ell (cf. Jn 3, 29-30).

Vull concloure oferint-vos el perfil
ideal de qui acompanya un jove en el
discerniment vocacional inspirant-
me en textos evangèlics, com fa el
Document preparatori[22].

La mirada amorosa, benvolent, està
posada en primer lloc (citant la



vocació dels primers deixebles, cf. Jn
1, 35-51); després ve la paraula amb
autoritat (referència al discurs a la
sinagoga de Cafarnaüm, cf. Lc 4, 32); i
després la capacitat de «fer-se
proïsme» (cf. Lc 10, 25-37: la
paràbola del bon samarità).

Continua amb l'opció de «caminar al
costat» (els deixebles d'Emaús, cf. Lc.
24, 13-35).

Finalment el testimoniatge
d'autenticitat, sense por a anar en
contra dels prejudicis més
generalitzats (cf. Jn 13, 1-20: el
lavatori dels peus en l'últim sopar).

Acabo donant les gràcies per la
vostra atenció i amb una exhortació:
«En el nom del Senyor, aneu i feu el
mateix», i no tingueu por de
proposar també coses grans, amb
humilitat i ànim, carregats de
pregària.

+ Agostino Marchetto



[1]Notiziario dell'Istituto Paolo VI, n.
44, pp. 86 e 91.

[2] Sínode dels Bisbes, Els joves, la fe i
el discerniment vocacional. Document
preparatori, p. 58 ("el món digital").

[3] Ibidem, p. 58s.

[4] Miguel De Salis, Una Chiesa
incarnata nella storia. Elementi per
una rilettura della costituzione Lumen
Gentium, Edusc, Roma 2017, p.
62-124, amb una síntesi de les
problemàtiques a les conclusions a p.
125.

[5] Agostino Marchetto, "La riforma e
le riforme nella Chiesa". Una risposta.
Libreria Editrice Vaticana, Città del
Vaticano 2017, p. 23, on hi trobem la
següent declaració de C.M. Galli:
"Nosaltres estem tractant d'integrar
els conceptes populus, communio i 
missio, reflexionant sobre el misteri-



sagrament de comunió del poble de
Déu missioner en el món, del món i
per el món. L'Església és la comunió
del poble de Déu missioner, o el
misteri del poble pelegrí de Déu com
sagrament universal de salvació".

[6] V. L'Osservatore Romano del 21
juny 2017, p. 4s. Sobre una categoria
particular d'adolescents, amb
"background" migratori, vaig parlar
a Bruselas, el 14/X/08, de la
responsabilitat dels cristians. El títol
complet de la meva intervenció va
ser "Integration of Adolescents with
migration background into European
society: the responsability of the
Christians (speech held at the
Conference on Christian values and
Integration), en "Positionen", 13/2009,
ed. R. Weilemann ([7]Sínode"
class="redactor-autoparser-
object">www.kas.de).

#####replac... dels Bisbes, o. cit., p.
60s.

https://www.kas.de).%3C/p%3E%3Cp%3E%3Ca%20href=


[8] Agostino Marchetto, Il Concilio
Ecumenico Vaticano II. Contrappunto
per la sua storia. Città del Vaticano
2005.

[9] Agostino Marchettoe Giovanni
Parisi, Riforma nella continuità.
Riflessioni a cinquanta anni dal
Concilio Vaticano II su
Presbyterorum Ordinis e Optatam
Totius per la formazione sacerdotale e
un fecondo ministero presbiterale,
Solfanelli, Chieti 2016, pp. 79.

[10]Ibidem, p. 111.

[11]Agostino Marchetto , IlConcilio
Ecumenico Vaticano II. Per la sua
corretta ermeneutica, Libreria
Editrice Vaticana,Città del Vaticano
2012, p. 360.

[12] Vegi’s supra Nota 9, p. 32.

[13]Sínode dels Bisbes, o. cit.,p. 27.



[14]Papa Francesco, en un diàleg
improvisat, el 9/6/17, a la inauguració
de la nova seu "Scholas Occurrentes"
al Vaticà.

[15]Papa Francesco, Homilia a l'inici
del pontificat, el 19/03/13

[16]Sínode dels Bisbes, o. cit., p. 29.

[17]ib., p. 31.

[18] Cf. Francesco: Riforma e
discernimento. Conversa amb el
Bisbe Agostino Marchetto (a cura di
Alberto Leiss e Rosetta Stella) in 
Critica Marxista (nuova serie) 2-3/15,
p. 49-56. (https: critica marxista.net/
2015/06/15).

[19]Sínode dels Bisbes, o. cit. p. 32s.

[20] ib., p. 38.

[21]cfr. ib., p. 41s.

[22]ib., p. 43.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/els-joves-la-fe-i-el-
discerniment-vocacional-en-la-

perspectiva-del-vatica-ii/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/els-joves-la-fe-i-el-discerniment-vocacional-en-la-perspectiva-del-vatica-ii/
https://opusdei.org/ca/article/els-joves-la-fe-i-el-discerniment-vocacional-en-la-perspectiva-del-vatica-ii/
https://opusdei.org/ca/article/els-joves-la-fe-i-el-discerniment-vocacional-en-la-perspectiva-del-vatica-ii/
https://opusdei.org/ca/article/els-joves-la-fe-i-el-discerniment-vocacional-en-la-perspectiva-del-vatica-ii/

	Mons. Marchetto: "No tingueu por de proposar coses grans als joves"

