opusdei.org

Els altres son nostres

(ID)

La correccid fraterna és un fruit
de la proximitat amb I’altra
persona i suposa mirar-la amb
I’amplitud amb qué ho fa Déu.

09/06/2021

«Arriba, doncs, en una poblacio
samaritana que es deia Sicar, no
gaire lluny de la propietat que Jacob
havia donat al seu fill Josep» (Jn 5, 5).
Aquest viatge i aquell moment
concret havien estat acuradament
planejats per Jesus; volia que al pou
es poguessin trobar la seva setila de



la dona samaritana. Es tracta d’'un
ambient propici per al do, tot alla
traspua gust d’ofrena: la naturalesa,
el pou, I’'aigua... Tanmateix, Jesus
busca el do més gran: vol I’alegria i la
pau d’'una anima elegida des de
I’eternitat, tot 1 que durant I'altim
temps potser una mica esmunyedissa
al cor de Déu.

La proximitat és I’estil de Déu.

Sant Josepmaria deia que «més que
“donar”, la caritat és “comprendre”»,
[1] fer-se carrec dels problemes i les
dificultats dels altres. Quan
emprenem aquesta iniciativa, les
persones o les seves dificultats no
son una cosa aliena, sind part de
nosaltres mateixos. Crist no va
escatimar en calculs de temps o
d’oportunitat per anar a la trobada
amb la samaritana. Qui es fa carrec
de l’altra persona reconeix el do que
és cadascu, contempla la imatge de
Déu que hi ha en ella, la infinitud



d’amor amb que Jesus I’estima.
Cadascu és un do per als qui son a
prop i descobrir-lo és el primer pas
per poder-nos ajudar mutuament.
Jesus reconeix el do que és la vida de
la samaritana i per aixo li demana de
beure. Té set del seu amor.

El Papa, en el fet que Jesus, anys
abans, volgués ser batejat com un
més tot i que no ho necessitava, veu
I’'origen d’aquella actitud: Crist va a
la trobada de I’altre per
comprendre’l, per acompanyar-lo, i
no l’assisteix simplement des de fora.
«El primer dia del seu ministeri,
Jesus ens ofereix el seu manifest
programatic. Ens diu que ell no ens
salva des de dalt, amb una decisio
sobirana, un acte de forca o un
decret. No: ell ens salva venint a
trobar-nos i prenent amb ell els
nostres pecats. Aixi és com Déu veng
el mal del mon: baixant i fent-se’n
carrec. Es també la manera en queé
nosaltres podem aixecar els altres:



no jutjant, no insinuant que s’ha de
fer, sino fent-nos propers,
compadint-nos, compartint I’'amor de
Déu. La proximitat és I’estil de Déu
cap a nosaltres».[2]

El fundador de I’Opus Dei deia que
«la correccio fraterna és part de la
mirada de Déu, de la seva
Providéncia amorosa».[3] Qui es fa
carrec del seu germa no jutja els
altres: procura mirar-los com ho fa
Déu i, per aixo, tots li semblen un
tresor, intenta custodiar-los com si
fossin quelcom precios. «La correccio
fraterna neix de I’afecte; manifesta
que volem que els altres siguin cada
vegada més felicos».[4] Aquesta
conviccio de buscar la seva felicitat
ens implica en la seva vida amb el
maxim respecte a la seva llibertat,
perqueée nomes aixi ’amor és
veritable. Ajudar en el cami de
santedat d’'un germa nostre té més a
veure amb una nit en blanc pacient i
calida, en la qual s’espera ’acci6 de



Déu, que amb una supervisio freda.
«Supervisar fa més referéncia a la
cura de la doctrina i dels costums; en
canvi, vetllar vol dir més cuidar que
hi hagi sal i llum als cors. Vigilar
parla d’estar alerta al perill
imminent; vetllar, en canvi, parla de
suportar, amb paciéncia, els
processos en que el Senyor va gestant
la salvacio del seu poble».[5]

Importa el cor de les persones

«Vosaltres, mentre feu una correccio
fraterna, heu d’estimar els defectes
dels vostres germans»,[6] deia també
sant Josepmaria. Cuidar no és només
curar una petita ferida, sino fixar-se
en la persona de manera integral,
estimar-la en el temps, projectada
fins al cel. En aquest sentit, al cor de
I’home és on es forgen les bones o
males accions en el seu conjunt (cf.
Mt 15, 19): aix0 és el que ens
interessa de manera particular, més
que detalls petits que moltes vegades



poden ser part d’'una manera de ser.
Qui vol ajudar no es queda atrapat
només en la part externa, no valora
ailladament un aspecte, sino que
mira els esdeveniments a la claror
d’aquest afany de santedat de I’altre,
traient-se les sandalies perque es
troba en el més profund de la seva
anima (cf. Ex 3, 5). Una correccio
fraterna expressa, d’alguna manera,
I’actitud de qui vol ajudar a descobrir
els dons que Déu ens vol regalar en
les mil i una batalles diaries: «Si
sabessis quin és el do de Déu» (Jn 4,
10). Tota ajuda s’ha de presentar aixi,
com una lent per descobrir el regal
que es tanca en cada lluita. En la
correccio fraterna hem de ser com
qui vetlla tendrament la santedat de
I’altre, no com qui vigila el
compliment de «certs estandards que
ens hagim imposat com a tasca».[7]

Jesus, per exemple, no es queda en
les questions periferiques de la vida
de la samaritana. Va al nucli del



dolor d’aquesta anima predilecta. A
través de la conversa, Jesus ’ha anat
conduint cap aquella veritat que ja
no ’avergonyeix. Per aixo torna al
poble i explica a tothom com s’ha
sentit alliberada: «M’ha dit tot el que
he fet. No deu ser el Messies?» (Jn 4,
29).

Jesus ens ensenya que la mirada de
Déu és integradora. Sap ascendir del
que és aparentment insignificant fins
al que és espiritual, gran i rellevant.
Es pacient, ho veu tot com a part del
conjunt d’'una vida sencera. «Al
nostre mon impregnat
d’individualisme, cal que es
redescobreixi la importancia de la
correccio fraterna per caminar junts
cap a la santedat (...). Es un gran
servei ajudar i deixar-se ajudar a
llegir amb veritat dins d’un mateix,
per millorar la nostra vida i caminar
cada vegada més rectament pels
camins del Senyor. Sempre és
necessaria una mirada que estimi i



corregeixi, que conegui i reconeguli,
que discerneixi i perdoni (cf. Lc 22,
61), com ha fetifa Déu amb
cadascun de nosaltres».[8] Aquesta
mirada no es queda només en detalls
de poca importancia, no els
magnifica; meés aviat s’omple
d’esperanca per horitzons grans i, si
és el cas, ho transmet aixi. Sap que
compleix un desig exprés de Jesus,
aixi que intenta fer-ho com ho faria
ell: «Ves a trobar-lo i, tot sol amb ell,
fes-li veure la seva falta. Si t’escolta,
t’hauras guanyat el germa» (Mt 18,
15).

A través de la correccio fraterna
donem suport a un germa en els seus
desitjos de santedat concrets i diaris.
No és una esmena a la totalitat, ja
que Déu esta obrant en cada persona,
sino precisament el contrari: una
confirmacio que la santedat és
compatible amb aquesta debilitat.
Ens poden ajudar aquestes paraules
de sant Joan Crisostom: «El Senyor no



diu: acuseu, renyeu, demaneu
revenja; sin6 corregiu».[9]
Transmetem als altres la nostra
estima per la seva lluita, en
reconeixem els sentiments, el
sostenim en aquesta batalla; amb la
nostra ajuda li recordem que també
comptem amb la seva. En tota
correccio fraterna hi ha una
admiracio discreta pel germa i per
I’obra de la gracia en la seva anima.

Un fruit de ’amistat

Per crear un context en qué un
suport aixi sigui possible, és
necessaria la proximitat, 'interes
sincer, la preocupacio real per la
vida de I’altre. Qui fa favors de
germa i coneix els altres amb
profunditat pot establir una relacid
d’amistat mutua i veritable. La
correccio fraterna és un fruit natural
d’aquest terreny conreat amb
paciéncia. A més, per poder entrar al
cor dels altres fa falta ’empatia. No



es pot complir aquest servei des de
fora, ni des de lluny. En els nostres
dies es duen a terme operacions
quirurgiques de gran precisio amb
un instrumental que és capacg
d’actuar a I'interior dels pacients
sense necessitat de practicar-los
cirurgies invasives. Es podria dir que
un germa que es fa carrec, busca
penetrar fins al lloc sagrat que és el
cor, delicadament, sense envair
aquesta intimitat.

També és indispensable conéixer bé
la persona a la qual es vol corregir.
Hi ha disposicions del temperament
que ens fan molt diferents els uns
dels altres i que sant Josepmaria
considerava part central d’aquest
«numerador tan divers»[10] de
persones a ’Opus Dei i a ’Església.
No és just pensar que aquesta
diversitat de reaccions només té a
veure amb la humilitat de qui rep la
correccio fraterna o amb la seva
susceptibilitat. Per a uns, les



paraules, fins i tot les més delicades,
facilment sonen a retret; a aquests
Jesus els posa davant de la seva
veritat amb elogis i suavitat. Ho va
fer, per exemple, amb aquella dona
que li va ungir els peus a casa de
Simg el fariseu (cf. Lc 7, 36-50). Per a
altres, en canvi, si les paraules no son
especialment clares, senten una falta
d’interes i d’afecte veritable. Marta
va necessitar sentir el seu nom dues
vegades per descobrir que ella també
podia triar la millor part de la seva
feina (cf. Lc 10, 38-42). Tomas va
necessitar la proximitat fisica del
Senyor per tornar a ser I’apostol fidel
que donaria la vida pel seu mestre
(cf. Jn 20, 26-29). Al bon lladre la
correccio li va arribar mitjancant un
regal inesperat: aquella mateixa
tarda estaria amb Jesus al paradis (cf.
Lc 23, 39-43). La mateixa samaritana
va necessitar temps, una conversa
pausada i tranquil-la, en un lloc
apartat: a soles amb Jesus. No hi ha
dos personatges iguals a ’evangeli, ni



dues reaccions iguals, tampoc en els
qui ens envolten.

«Quan tenim quelcom que no esta bé,
ens ajuden amb aquesta beneida
correccio fraterna, que exigeix un
afecte molt sobrenatural i fer-se
molta forga, perqué de vegades costa
molt exercir la correccio fraterna.
Amb lleialtat ens adverteixen el que
no funciona i ens en donen les raons.
En canvi, darrere teu estan dient que
ets tot un sant, que ets més bo que el
pa. No és aix0 una bellesa, fills meus?
Parlem de lleialtat, i aix0 és lleialtat
humana. No mentim, no afirmem de
I’altra persona que té unes
excel-lencies humanes que no té;
pero no tolerem mai que se la
critiqui a traicio. I les coses
desagradables les diem aixi,
afectuosament, perque les
corregeixi».[11]

kK 3k



Sant Josepmaria afirmava amb gran
conviccid, com qui ho ha
experimentat personalment, tant de
manera passiva com activa:
«Conveng-te: quan fas la correccio
fraterna, estas ajudant, amb
Jesucrist, a portar la Creu al teu
germa; una ajuda totalment
sobrenatural, ja que la correccio
fraterna va precedida, acompanyada
i seguida per la teva oracio».[12] A
Cana de Galilea, Maria detecta que
s’ha acabat el vii aixo pot
comprometre I’alegria dels
noucasats. Com a bona observadora,
posa en marxa una correccio
materna. Busca la solucio, parla amb
Jesus, parla amb els que servien.
Ajudar d’aquesta manera una
germana o un germa suposa
aconseguir de Crist el millor vi per a
ells. I aix0 només s’aconsegueix
posant les animes al seu costat,
parlant-ne amb Jesus, sabent que qui
més les estima és qui ha empres la
missid de salvar-les.



Diego Zalbidea

[1] Sant Josepmaria, Cami, nam. 463.
[2] Francesc, Angelus, 10.1.2021.

[3] Mons. Xavier Echevarria,
Memoria del Beato Josemaria Escriva,
Rialp, Madrid 2000, p. 127.

[4] Mons. Fernando Ocariz, Carta
pastoral, 1.XI.2019, nam. 16.

[5] Francisco-Cardenal Bergoglio, X
Assemblea General Ordinaria del
Sinode dels Bisbes, 2.X.2001.

[6] Sant Josepmaria, apunts d’'una
reunio6 familiar, 18.X.1972.

[7] Mons. Fernando Ocariz, Carta
pastoral, 28.X.2020, num. 6.

[8] Benet XVI, Missatge per a la
Quaresma del 2012, nam. 1.



[9] Sant Joan Crisostom, Homiliae in
Matthaeum, num. 60, 1.

[10] A1’Opus Dei hi cap tothom, per
aixo sant Josepmaria escrivia que, tot
i que el «denominador comu» sigui la
cerca de la santedat, hi ha
«numeradors (autonomia) molt
diversos corresponents a les diverses
condicions del seu caracter i
temperament, i fins i tot el cami
divers per on Jesus conduira les
seves animes». Apunts intims, num.
511.

[11] Sant Josepmaria, apunts d’'una
reunio familiar, 21.V.1970.

[12] Mons. Xavier Echevarria,
Memoria del Beato Josemaria Escriva,
Rialp, Madrid 2000, p. 128.

pdf | document generat
automaticament des de https://


https://opusdei.org/ca/article/els-altres-son-nostres-ii/

opusdei.org/ca/article/els-altres-son-
nostres-ii/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/els-altres-son-nostres-ii/
https://opusdei.org/ca/article/els-altres-son-nostres-ii/

	Els altres són nostres (II)

