
opusdei.org

Els altres són nostres
(II)

La correcció fraterna és un fruit
de la proximitat amb l’altra
persona i suposa mirar-la amb
l’amplitud amb què ho fa Déu.

09/06/2021

«Arribà, doncs, en una població
samaritana que es deia Sicar, no
gaire lluny de la propietat que Jacob
havia donat al seu fill Josep» (Jn 5, 5).
Aquest viatge i aquell moment
concret havien estat acuradament
planejats per Jesús; volia que al pou
es poguessin trobar la seva set i la de



la dona samaritana. Es tracta d’un
ambient propici per al do, tot allà
traspua gust d’ofrena: la naturalesa,
el pou, l’aigua... Tanmateix, Jesús
busca el do més gran: vol l’alegria i la
pau d’una ànima elegida des de
l’eternitat, tot i que durant l’últim
temps potser una mica esmunyedissa
al cor de Déu.

La proximitat és l’estil de Déu.

Sant Josepmaria deia que «més que
“donar”, la caritat és “comprendre”»,
[1] fer-se càrrec dels problemes i les
dificultats dels altres. Quan
emprenem aquesta iniciativa, les
persones o les seves dificultats no
són una cosa aliena, sinó part de
nosaltres mateixos. Crist no va
escatimar en càlculs de temps o
d’oportunitat per anar a la trobada
amb la samaritana. Qui es fa càrrec
de l’altra persona reconeix el do que
és cadascú, contempla la imatge de
Déu que hi ha en ella, la infinitud



d’amor amb què Jesús l’estima.
Cadascú és un do per als qui són a
prop i descobrir-lo és el primer pas
per poder-nos ajudar mútuament.
Jesús reconeix el do que és la vida de
la samaritana i per això li demana de
beure. Té set del seu amor.

El Papa, en el fet que Jesús, anys
abans, volgués ser batejat com un
més tot i que no ho necessitava, veu
l’origen d’aquella actitud: Crist va a
la trobada de l’altre per
comprendre’l, per acompanyar-lo, i
no l’assisteix simplement des de fora.
«El primer dia del seu ministeri,
Jesús ens ofereix el seu manifest
programàtic. Ens diu que ell no ens
salva des de dalt, amb una decisió
sobirana, un acte de força o un
decret. No: ell ens salva venint a
trobar-nos i prenent amb ell els
nostres pecats. Així és com Déu venç
el mal del món: baixant i fent-se’n
càrrec. És també la manera en què
nosaltres podem aixecar els altres:



no jutjant, no insinuant què s’ha de
fer, sinó fent-nos propers,
compadint-nos, compartint l’amor de
Déu. La proximitat és l’estil de Déu
cap a nosaltres».[2]

El fundador de l’Opus Dei deia que
«la correcció fraterna és part de la
mirada de Déu, de la seva
Providència amorosa».[3] Qui es fa
càrrec del seu germà no jutja els
altres: procura mirar-los com ho fa
Déu i, per això, tots li semblen un
tresor, intenta custodiar-los com si
fossin quelcom preciós. «La correcció
fraterna neix de l’afecte; manifesta
que volem que els altres siguin cada
vegada més feliços».[4] Aquesta
convicció de buscar la seva felicitat
ens implica en la seva vida amb el
màxim respecte a la seva llibertat,
perquè només així l’amor és
veritable. Ajudar en el camí de
santedat d’un germà nostre té més a
veure amb una nit en blanc pacient i
càlida, en la qual s’espera l’acció de



Déu, que amb una supervisió freda.
«Supervisar fa més referència a la
cura de la doctrina i dels costums; en
canvi, vetllar vol dir més cuidar que
hi hagi sal i llum als cors. Vigilar
parla d’estar alerta al perill
imminent; vetllar, en canvi, parla de
suportar, amb paciència, els
processos en què el Senyor va gestant
la salvació del seu poble».[5]

Importa el cor de les persones

«Vosaltres, mentre feu una correcció
fraterna, heu d’estimar els defectes
dels vostres germans»,[6] deia també
sant Josepmaria. Cuidar no és només
curar una petita ferida, sinó fixar-se
en la persona de manera integral,
estimar-la en el temps, projectada
fins al cel. En aquest sentit, al cor de
l’home és on es forgen les bones o
males accions en el seu conjunt (cf. 
Mt 15, 19): això és el que ens
interessa de manera particular, més
que detalls petits que moltes vegades



poden ser part d’una manera de ser.
Qui vol ajudar no es queda atrapat
només en la part externa, no valora
aïlladament un aspecte, sinó que
mira els esdeveniments a la claror
d’aquest afany de santedat de l’altre,
traient-se les sandàlies perquè es
troba en el més profund de la seva
ànima (cf. Ex 3, 5). Una correcció
fraterna expressa, d’alguna manera,
l’actitud de qui vol ajudar a descobrir
els dons que Déu ens vol regalar en
les mil i una batalles diàries: «Si
sabessis quin és el do de Déu» (Jn 4,
10). Tota ajuda s’ha de presentar així,
com una lent per descobrir el regal
que es tanca en cada lluita. En la
correcció fraterna hem de ser com
qui vetlla tendrament la santedat de
l’altre, no com qui vigila el
compliment de «certs estàndards que
ens hàgim imposat com a tasca».[7]

Jesús, per exemple, no es queda en
les qüestions perifèriques de la vida
de la samaritana. Va al nucli del



dolor d’aquesta ànima predilecta. A
través de la conversa, Jesús l’ha anat
conduint cap aquella veritat que ja
no l’avergonyeix. Per això torna al
poble i explica a tothom com s’ha
sentit alliberada: «M’ha dit tot el que
he fet. No deu ser el Messies?» (Jn 4,
29).

Jesús ens ensenya que la mirada de
Déu és integradora. Sap ascendir del
que és aparentment insignificant fins
al que és espiritual, gran i rellevant.
És pacient, ho veu tot com a part del
conjunt d’una vida sencera. «Al
nostre món impregnat
d’individualisme, cal que es
redescobreixi la importància de la
correcció fraterna per caminar junts
cap a la santedat (...). És un gran
servei ajudar i deixar-se ajudar a
llegir amb veritat dins d’un mateix,
per millorar la nostra vida i caminar
cada vegada més rectament pels
camins del Senyor. Sempre és
necessària una mirada que estimi i



corregeixi, que conegui i reconegui,
que discerneixi i perdoni (cf. Lc 22,
61), com ha fet i fa Déu amb
cadascun de nosaltres».[8] Aquesta
mirada no es queda només en detalls
de poca importància, no els
magnifica; més aviat s’omple
d’esperança per horitzons grans i, si
és el cas, ho transmet així. Sap que
compleix un desig exprés de Jesús,
així que intenta fer-ho com ho faria
ell: «Ves a trobar-lo i, tot sol amb ell,
fes-li veure la seva falta. Si t’escolta,
t’hauràs guanyat el germà» (Mt 18,
15).

A través de la correcció fraterna
donem suport a un germà en els seus
desitjos de santedat concrets i diaris.
No és una esmena a la totalitat, ja
que Déu està obrant en cada persona,
sinó precisament el contrari: una
confirmació que la santedat és
compatible amb aquesta debilitat.
Ens poden ajudar aquestes paraules
de sant Joan Crisòstom: «El Senyor no



diu: acuseu, renyeu, demaneu
revenja; sinó corregiu».[9]
Transmetem als altres la nostra
estima per la seva lluita, en
reconeixem els sentiments, el
sostenim en aquesta batalla; amb la
nostra ajuda li recordem que també
comptem amb la seva. En tota
correcció fraterna hi ha una
admiració discreta pel germà i per
l’obra de la gràcia en la seva ànima.

Un fruit de l’amistat

Per crear un context en què un
suport així sigui possible, és
necessària la proximitat, l’interès
sincer, la preocupació real per la
vida de l’altre. Qui fa favors de
germà i coneix els altres amb
profunditat pot establir una relació
d’amistat mútua i veritable. La
correcció fraterna és un fruit natural
d’aquest terreny conreat amb
paciència. A més, per poder entrar al
cor dels altres fa falta l’empatia. No



es pot complir aquest servei des de
fora, ni des de lluny. En els nostres
dies es duen a terme operacions
quirúrgiques de gran precisió amb
un instrumental que és capaç
d’actuar a l’interior dels pacients
sense necessitat de practicar-los
cirurgies invasives. Es podria dir que
un germà que es fa càrrec, busca
penetrar fins al lloc sagrat que és el
cor, delicadament, sense envair
aquesta intimitat.

També és indispensable conèixer bé
la persona a la qual es vol corregir.
Hi ha disposicions del temperament
que ens fan molt diferents els uns
dels altres i que sant Josepmaria
considerava part central d’aquest
«numerador tan divers»[10] de
persones a l’Opus Dei i a l’Església.
No és just pensar que aquesta
diversitat de reaccions només té a
veure amb la humilitat de qui rep la
correcció fraterna o amb la seva
susceptibilitat. Per a uns, les



paraules, fins i tot les més delicades,
fàcilment sonen a retret; a aquests
Jesús els posa davant de la seva
veritat amb elogis i suavitat. Ho va
fer, per exemple, amb aquella dona
que li va ungir els peus a casa de
Simó el fariseu (cf. Lc 7, 36-50). Per a
altres, en canvi, si les paraules no són
especialment clares, senten una falta
d’interès i d’afecte veritable. Marta
va necessitar sentir el seu nom dues
vegades per descobrir que ella també
podia triar la millor part de la seva
feina (cf. Lc 10, 38-42). Tomàs va
necessitar la proximitat física del
Senyor per tornar a ser l’apòstol fidel
que donaria la vida pel seu mestre
(cf. Jn 20, 26-29). Al bon lladre la
correcció li va arribar mitjançant un
regal inesperat: aquella mateixa
tarda estaria amb Jesús al paradís (cf.
Lc 23, 39-43). La mateixa samaritana
va necessitar temps, una conversa
pausada i tranquil·la, en un lloc
apartat: a soles amb Jesús. No hi ha
dos personatges iguals a l’evangeli, ni



dues reaccions iguals, tampoc en els
qui ens envolten.

«Quan tenim quelcom que no està bé,
ens ajuden amb aquesta beneïda
correcció fraterna, que exigeix un
afecte molt sobrenatural i fer-se
molta força, perquè de vegades costa
molt exercir la correcció fraterna.
Amb lleialtat ens adverteixen el que
no funciona i ens en donen les raons.
En canvi, darrere teu estan dient que
ets tot un sant, que ets més bo que el
pa. No és això una bellesa, fills meus?
Parlem de lleialtat, i això és lleialtat
humana. No mentim, no afirmem de
l’altra persona que té unes
excel·lències humanes que no té;
però no tolerem mai que se la
critiqui a traïció. I les coses
desagradables les diem així,
afectuosament, perquè les
corregeixi».[11]

* * *



Sant Josepmaria afirmava amb gran
convicció, com qui ho ha
experimentat personalment, tant de
manera passiva com activa:
«Convenç-te: quan fas la correcció
fraterna, estàs ajudant, amb
Jesucrist, a portar la Creu al teu
germà; una ajuda totalment
sobrenatural, ja que la correcció
fraterna va precedida, acompanyada
i seguida per la teva oració».[12] A
Canà de Galilea, Maria detecta que
s’ha acabat el vi i això pot
comprometre l’alegria dels
noucasats. Com a bona observadora,
posa en marxa una correcció
materna. Busca la solució, parla amb
Jesús, parla amb els que servien.
Ajudar d’aquesta manera una
germana o un germà suposa
aconseguir de Crist el millor vi per a
ells. I això només s’aconsegueix
posant les ànimes al seu costat,
parlant-ne amb Jesús, sabent que qui
més les estima és qui ha emprès la
missió de salvar-les.



Diego Zalbidea

[1] Sant Josepmaria, Camí, núm. 463.

[2] Francesc, Àngelus, 10.I.2021.

[3] Mons. Xavier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría Escrivá,
Rialp, Madrid 2000, p. 127.

[4] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1.XI.2019, núm. 16.

[5] Francisco-Cardenal Bergoglio, X
Assemblea General Ordinària del
Sínode dels Bisbes, 2.X.2001.

[6] Sant Josepmaria, apunts d’una
reunió familiar, 18.X.1972.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28.X.2020, núm. 6.

[8] Benet XVI, Missatge per a la
Quaresma del 2012, núm. 1.



[9] Sant Joan Crisòstom, Homiliae in
Matthaeum, núm. 60, 1.

[10] A l’Opus Dei hi cap tothom, per
això sant Josepmaria escrivia que, tot
i que el «denominador comú» sigui la
cerca de la santedat, hi ha
«numeradors (autonomia) molt
diversos corresponents a les diverses
condicions del seu caràcter i
temperament, i fins i tot el camí
divers per on Jesús conduirà les
seves ànimes». Apunts íntims, núm.
511.

[11] Sant Josepmaria, apunts d’una
reunió familiar, 21.V.1970.

[12] Mons. Xavier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría Escrivá,
Rialp, Madrid 2000, p. 128.

pdf | document generat
automàticament des de https://

https://opusdei.org/ca/article/els-altres-son-nostres-ii/


opusdei.org/ca/article/els-altres-son-
nostres-ii/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/els-altres-son-nostres-ii/
https://opusdei.org/ca/article/els-altres-son-nostres-ii/

	Els altres són nostres (II)

