
opusdei.org

Els altres són nostres
(I)

L’amistat i l’amabilitat són el
terreny fèrtil de la correcció
fraterna; Déu actua en les
nostres relacions per treure el
millor de cadascú.

26/05/2021

Jesús torna a Cafarnaüm i, tot just
entra a la ciutat, se li apropa un
centurió. L’escena sorprèn els
presents, perquè no era habitual que
un membre de l’exèrcit romà es
dirigís amb tant de respecte i
consideració a un jueu: «Senyor, el



meu criat és a casa al llit amb paràlisi
i sofreix terriblement» (Mt 8, 6). El
soldat, tot i que és un home
acostumat a controlar el seu entorn,
sap que hi ha molts àmbits de la vida
en els quals no pot exercir el seu
domini. Tot i que la seva feina és
establir cert ordre, sap que hi ha
moltes coses importants que se li
escapen. Per això, no dubta a
demanar ajuda. Jesús, que coneix les
seves disposicions interiors, ni tan
sols espera que la petició surti de la
seva boca: «Vinc a curar-lo» (Mt 8, 7).
Sant Agustí, en comentar aquest
passatge, deia que «la humilitat del
centurió va ser la porta per on el
Senyor va entrar a possessionar-se
plenament del que ja posseïa».[1]

Una família implicada en la lluita

Al Senyor li commou que el cap
romà, malgrat el seu poder i de les
seves insígnies, reconegui que no
està al seu abast ajudar el criat a qui



tant estima. El centurió manifesta
públicament que no és capaç
d’aconseguir-ho tot. I aquesta actitud
de considerar-se necessitat és,
d’alguna manera, part de tot camí de
santedat: ens reconeixem febles,
sabem que Déu és el protagonista
principal, i que per dur a terme la
seva obra té la col·laboració de les
persones que ha posat en el nostre
camí. Com aquell criat, també les
nostres ferides esperen ser curades i
els nostres dolors esperen les cures
d’un altre. «Aquesta solidaritat
fraterna no és una figura retòrica,
una manera de dir, sinó que és part
integrant de la comunió entre els
cristians. Si la vivim, som al món
signe, “sagrament” de l’amor de Déu
(...). És una comunió que ens fa
capaços d’entrar en l’alegria i en el
dolor dels altres per fer-los
sincerament nostres».[2]

En la santa Missa, per exemple,
reconeixem aquesta realitat i



demanem a tota l’Església que resi
per nosaltres: «Jo confesso a Déu
totpoderós, i a vosaltres germans,
que he pecat (...). Per això demano
(...) a vosaltres, germans, que
pregueu per mi a Déu, nostre
Senyor».[3] En realitat, no es tracta
d’un quelcom extraordinari, perquè
tots naixem dependents dels altres.
No hem vingut al món per decisió
pròpia, no podem subsistir sols, ni
tan sols podríem parlar sense una
comunitat que ens aculli. La
necessitat dels altres és part de la
nostra naturalesa. Per això, diu sant
Joan de la Creu, que qui s’aïlla «és
com el carbó encès que està sol:
abans s’anirà refredant que
encenent... I el que cau cec, no
s’aixecarà sol; i si s’aixequés,
encaminarà per on no convé».[4]

Quan rebem la col·laboració del
proïsme, ens posem en una situació
semblant a la del centurió que
demana ajuda o a la del criat el dany



del qual és guarit. Això passa, per
exemple, amb la correcció fraterna.
Aquest costum evangèlic consisteix
en el fet que una altra persona,
després de considerar-ho en la seva
oració al costat de Déu, i també
potser després de demanar consell a
un altre, ens ofereix un suggeriment
per millorar algun aspecte concret de
la nostra vida cristiana (cf. Mt 18,
16-17). Aquest auxili ens dona la
seguretat de saber-nos part de tota
una família implicada en la nostra
lluita. Per això, la correcció fraterna
és el contrari a la crítica, la
murmuració o la difamació. Mentre
que en aquestes hi ha judici i
condemna, en l’ajuda fraterna hi ha
una abraçada que acull el proïsme
tal com és i l’impulsa cap al futur.

La millor versió de cadascú

La conversió permanent que suposa
la vida cristiana no té per objectiu,
en cert sentit, transformar-nos en



persones diferents de les que som,
sinó en arribar a ser, amb la gràcia
de Déu, la millor versió de nosaltres
mateixos. Els sants no han estat
cridats a despersonalitzar-se, sinó a
omplir les seves característiques,
personals i úniques, amb l’amor de
Crist. Sant Pau, per exemple, després
de convertir-se, no va ser cridat a
disminuir el seu zel pel que és diví,
sinó a encarrilar-lo cap a la veritable
plenitud. Cadascun de nosaltres té
unes característiques particulars
volgudes per Déu, té un passat, ha
viscut en un teixit social concret, és
amo d’una manera de ser singular...
Tot això Déu no ho vol destruir, sinó
divinitzar-ho, convertir-ho en
instrument de la seva missió. I una
de les maneres més importants que
té per transformar-ho a poc a poc és
a través de les nostres relacions,
mitjançant les persones que deixem
entrar a la nostra vida i que també
han estat impulsades per Déu a



buscar aquesta millor versió de
cadascú.

Limitaríem l’acció i els plans de Déu
pensant que podem rebre la seva
ajuda només a través de la lectura de
la seva paraula o dels sagraments.
Sens dubte, són dos àmbits
privilegiats en què se’ns transmet la
seva gràcia, però Jesús és clar en la
importància que també té el que el
proïsme pot fer per nosaltres; molt
més: Crist és el proïsme (cf. Mt 25, 40;
Lc 10, 16). La mateixa encarnació,
que va fer que Jesús transformés la
vida dels seus més propers a través
de l’amistat, ens recorda el valor
salvífic de les relacions personals,
cos a cos, amb els altres. «Déu moltes
vegades se serveix d’una amistat
autèntica per dur a terme la seva
obra salvadora».[5] En la història de
la salvació veiem que Déu sempre
actua en un poble, en una comunitat,
en una família, en un grup d’amics;
pensar que la santedat prescindeix



del que els altres poden fer per
nosaltres pot ser un símptoma
d’aïllament, que no arribarà a ser
fecund. Per això, és natural que, en
un entorn d’amistat, sorgeixi la
correcció fraterna: en aquest tots
s’entossudeixen a treure el millor de
cada persona, sense ensopegar amb
detalls de poca importància, sinó
preocupant-se per aquest anhel
profund de santedat que a poc a poc
redunda en diferents manifestacions
de la vida diària.

El Papa ens recordava que «la
santificació és un camí comunitari,
de dos en dos (...). Hi ha molts
matrimonis sants, on cada un fou un
instrument de Crist per a la
santificació del cònjuge. Viure o
treballar amb altres és sens dubte un
camí de desenvolupament espiritual.
Sant Joan de la Creu deia a un
deixeble: estàs vivint amb altres
“perquè et cisellin i exercitin” (...). La
comunitat que preserva els petits



detalls de l’amor, allà on els
membres tenen cura els uns del
altres i formen un espai obert i
evangelitzador, és lloc de la
presència del Ressuscitat que la va
santificant segons el projecte del
Pare».[6]

Cada ajuda és un regal

El centurió de l’evangeli és conscient
que està demanant un favor a Jesús.
Sap que si el Senyor decideix entrar a
casa d’un pagà, després s’haurà de
purificar, així que no exigeix ni el
trasllat ni el miracle. I és aquesta
actitud la que aconsegueix el prodigi
de Jesús: el centurió es fa amable per
a Crist. Diem que una persona és 
amable precisament quan, tot i que
no reclama l’afecte, tot i que no és
una obligació entrar a casa seva, de
la mateixa manera volem tenir
aquest detall amb ella. Ser persones
amables ens insereix en un entramat
en el qual uns col·laboren amb els



altres plens de franquesa. «Ser
amable no és un estil que un cristià
pot triar o rebutjar (...). L’amor
amable genera vincles, conrea llaços,
crea noves xarxes d’integració,
construeix una trama social ferma.
Així es protegeix a si mateix, ja que
sense sentit de pertinença no es pot
sostenir un lliurament als altres».[7]

Algunes maneres de millorar en
aquesta actitud poden ser: no tenir
objeccions a demanar ajuda, estar
disponibles per escoltar, donar a
conèixer els nostres gustos sense
imposar-los, compartir les nostres
preocupacions i il·lusions...
L’«ambient d’amistat, que cadascú
està cridat a portar amb si mateix, és
fruit de la suma de molts esforços
per fer la vida agradable als altres.
Guanyar en afabilitat, alegria,
paciència, optimisme, delicadesa, i en
totes les virtuts que fan amable la
convivència, és important perquè les
persones es puguin sentir acollides i



ser felices».[8] Tot això genera una
manera de ser en la persona que,
encara que no sigui fàcil descriure
amb paraules, sí que és fàcil detectar-
la. Quan algú ha conreat l’amabilitat
és fàcil apropar-s’hi, dialogar-hi,
tenir-hi detalls i també dir-li amb
sinceritat el que pensem.

A la persona amb qui es pot parlar
obertament és més fàcil estimar-la,
encara que les seves debilitats
puguin ser patents o encara que hi
hagi poques coses en comú. Tots
tenim experiència amb el fet que hi
ha persones a qui ens costa menys
suggerir alguna cosa. Sempre ho
agraeixen, el seu rostre reflecteix la
pau amb què ho reben i potser
notem l’impacte que la nostra petita
aportació té en les seves vides. No es
posen a la defensiva, ja que perceben
que qui les intenta ajudar no les està 
atacant. No senten que es qüestioni
el seu valor, perquè el lloc en què
neix la correcció fraterna és la



comunitat cristiana, la llar, la família,
i allà ens estimen pel que som, no pel
que fem bé o malament. La dificultat
per deixar-nos ajudar pot amagar, en
canvi, una pretensió que ens estimin
com la persona que potser no som.
Per això també és important
alimentar permanentment el terreny
en el qual pot sorgir aquesta ajuda:
compartir l’afany de santedat és
indissociable de moltes altres coses:
anhels, preocupacions i alegries.

Qui conrea aquesta disposició de ser
amable, de facilitar l’ajuda dels
altres, també se sorprèn més sovint
davant del seu afecte i acostuma a
agrair l’obra de misericòrdia que és
l’ajuda o la correcció fraterna. Els
nens petits se sorprenen perquè no
donen per descomptats els gestos
d’amor. En una ocasió, sant
Josepmaria confiava a uns fills seus:
«Últimament li estic demanant més
que mai al Senyor —i ho estic
demanant a la Mare de Déu— ser



petit, fer-me nen. En la vida exterior
humana, forts i robustos; però en la
vida espiritual, petits. Així no
tindrem supèrbia quan ens facin una
correcció. Agrairem que ens ajudin a
ser millors. D’una altra manera, ens
molestaria».[9] Si ens anem fent com
nens, traurem les barreres que ens
aïllen dels altres; crearem un entorn
amable en el qual és fàcil percebre
que una correcció és un regal, una
ajuda gratuïta. Amb l’ajuda de Déu
sentirem el que Jesús diu al centurió
i que realitza el miracle de la curació
del criat: «Que es faci tal com has
cregut» (Mt 8, 13).

***

Volem ajudar molta gent, i això
només ho aconseguirem si sabem
tenir el suport dels altres. Per això,
sant Josepmaria deia que cada
persona, «a més de ser ovella (...),
d’alguna manera és també Bon
Pastor».[10] Per assolir la curació del



seu amic, el centurió va necessitar
reconèixer la seva necessitat; per ser
bon pastor, va haver d’experimentar
ser ovella. Llavors es farà realitat
l’Escriptura quan diu que «un home
ofès resisteix més que una plaça
forta, en el judici és com el forrellat
d’un castell» ( Pr 18, 19). No podem
reduir la caritat al que nosaltres fem
pels altres, ja que també hi ha molt
d’amor darrere d’acceptar una mà
amiga. Agrair la realitat de viure
envoltats de persones que volen que
siguem la millor versió de nosaltres
mateixos ens obre a la conversió, que
és fonament de santedat. Deia santa
Teresa de Jesús: «És impossible,
segons la nostra naturalesa, al meu
parer, tenir ànim per a coses grans,
qui no entén està afavorit de Déu».
[11] I el favor de Déu ens arriba
també a través de les relacions amb
els qui ens envolten.

Diego Zalbidea i Andrés Cárdenas M.



[1] Sant Agustí, Sermons, 6,2.

[2] Francesc, Audiència general, 6.XI.
2013.

[3] Missal Romà, Acte penitencial.

[4] San Juan de la Cruz, Avisos y
sentencias, 7; 11.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1.XI.2019, núm. 5.

[6] Francesc, Gaudete et exsultate,
núm. 141-145.

[7] Francesc, Amoris Laetitia, núm.
99-100.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1.XI.2019, núm. 9.

[9] Sant Josepmaria, apunts d’una
reunió familiar, 2.X.1970.



[10] Sant Josepmaria, Cartes 25, núm.
30.

[11] Santa Teresa de Jesús, Vida, 10, 3.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/els-altres-son-
nostres-i/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/els-altres-son-nostres-i/
https://opusdei.org/ca/article/els-altres-son-nostres-i/
https://opusdei.org/ca/article/els-altres-son-nostres-i/

	Els altres són nostres (I)

