
opusdei.org

El tracte amb Déu

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria "El
tracte amb Déu" publicada a
"Amics de Déu" i pronunciada el
5 d'abril de 1964.

24/08/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

El diumenge in albis em porta a la
memòria una vella tradició piadosa

https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-el-tracte-amb-deu?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/28277126
https://youtu.be/0n3CNV3zjgI


de la meva terra. En aquest dia, en
què la litúrgia convida a desitjar
l’aliment espiritual ―rationabile, sine
dolo lac concupiscite,[1] glatiu per la
llet de l’esperit i sense mescla de
frau―, era costum aleshores que es
dugués la Sagrada Comunió als
malalts ―no calia que fossin casos
greus―, per tal que poguessin
complir el precepte pasqual.

En algunes ciutats grans, cada
parròquia organitzava una processó
eucarística. Recordo dels meus anys
d’estudiant universitari, que era
corrent de topar-se, en el Coso de
Saragossa, tres comitives formades
només per homes ―milers d’homes!
―, amb uns grans ciris encesos. Gent
ferma, que acompanyava el Senyor
Sagramentat, amb una fe més gran
que aquelles atxes que pesaven
quilos.

Quan aquesta nit m’he despertat
diverses vegades, he repetit, a tall de



jaculatòria, quasi modo geniti
infantes:[2] com infants acabats de
néixer... Pensava que aquesta
invitació de l’Església ens va molt bé
a tots els qui sentim la realitat de la
filiació divina. Perquè ens convé de
ser molt ferms, molt sòlids, amb un
tremp capaç d’influir en l’ambient en
el qual ens trobem; i, tanmateix,
davant Déu, és tan bo que ens
considerem fills petits!

Som fills de Déu

Quasi modo geniti infantes,
rationabile, sine dolo lac concupiscite:
[3] com infants que acaben d’arribar
al món, glatiu per la llet neta i pura
de l’esperit. És estupend aquest
versicle de sant Pere, i entenc molt
bé que a continuació la litúrgia hi
hagi afegit: exsultate Deo adiutori
nostro: iubilate Deo lacob;[4] salteu
d’alegria en honor de Déu: aclameu
el Déu de Jacob, que és també Senyor
i Pare Nostre. Però m’agradaria que



avui, tant vosaltres com jo,
meditéssim no pas sobre el Sant
Sagrament de l’Altar, que arrenca del
nostre cor les més altes lloances a
Jesús; ans voldria que ens deturéssim
en aquesta certesa de la filiació
divina i en alguna de les seves
conseqüències, per a tots els qui
pretenen de viure amb noble delit
llur fe cristiana.

Per motius que no vénen al cas
―però que bé coneix Jesús, que ens
presideix des del Sagrari―, la vida
m’ha emmenat a saber-me
especialment fill de Déu, i he
assaborit l’alegria de ficar-me al cor
del meu Pare per rectificar, per
purificar-me, per servir-lo, per
comprendre i disculpar tothom, a
base de l’amor seu i de la humiliació
meva.

Per això, ara desitjo insistir en la
necessitat que vosaltres i jo ens
refem, ens despertem d’aquest somni



de feblesa que ensopeix tan
fàcilment, i tornem a percebre, d’una
manera més profunda i alhora més
immediata, la nostra condició de fills
de Déu.

L’exemple de Jesús, tot el pas de Crist
per aquells indrets d’orient, ens
ajuden a penetrar-nos d’aquesta
veritat. Si acceptem com a vàlid el
testimoniatge dels homes ―llegim en
l’Epístola―, més gran és el
testimoniatge de Déu.[5] I, en què
consisteix el testimoniatge de Déu?
Novament parla sant Joan: mireu
quin amor tan gran ens ha tingut el
Pare, volent que siguem anomenats
fills de Déu i que ho siguem en
realitat... Si, caríssims, ara nosaltres
ja som fills de Déu.[6]

Al llarg dels anys, he intentat
recolzar-me sense defallences en
aquesta joiosa realitat. La meva
oració, davant qualsevol
circumstància, ha estat la mateixa,



en tons diferents. Li he dit: Senyor,
Vós m’heu posat aquí; Vós m’heu
confiat això o allò, i jo confio en Vós.
Sé que sou el meu Pare, i sempre he
vist que els petits estan absolutament
segurs dels seus pares. L’experiència
sacerdotal m’ha confirmat que
aquest abandó en mans de Déu
empeny les animes a adquirir una
pietat forta, profunda i serena, que
impulsa a treballar constantment
amb rectitud d’intenció.

L’exemple de Jesucrist

Quasi modo geniti infantes... M’ha fet
molta alegria difondre pertot arreu
aquesta mentalitat de fills petits de
Déu, que ens farà assaborir les
paraules que també són recollides en
la litúrgia de la Missa: tot allò que ha
nascut de Déu, venç el món,[7] supera
les dificultats, aconsegueix la
victòria, en aquesta gran batalla per
la pau de les animes i de la societat.



La nostra saviesa i la nostra força
estan justament en el fet de tenir la
convicció de la nostra petitesa, del
nostre no res davant els ulls de Déu;
però és Ell qui ens estimula perquè
ens moguem, al mateix temps, amb
una segura confiança i prediquem
Jesucrist, el seu Fill Unigènit, malgrat
els nostres errors i les nostres
misèries personals, sempre que
juntament amb la feblesa no manqui
la lluita a fi de superar-la.

M’haureu sentit repetir sovint aquell
consell de l’Escriptura Santa: discite
benefacere,[8] per tal com és ben cert
que hem d’aprendre i ensenyar de
fer el bé. Ens cal començar per
nosaltres mateixos obstinant-nos a
descobrir quin és el bé que hem
d’ambicionar per a cadascun de
nosaltres, per a cada un dels nostres
amics, per a cada un dels homes. No
conec cap camí millor per a
considerar la grandesa de Déu:
apreneu de servir, des d’aquest punt



de mira inefable i senzill que ens fa
veure que Ell és el nostre Pare i que
nosaltres som fills seus.

Fixem novament la mirada en el
Mestre. Potser tu també escoltes en
aquest moment el retret adreçat a
Tomàs: porta el dit aquí, i mira les
meves mans. Porta la mà i posa-la al
meu costat, i no siguis més incrèdul,
sinó fidel;[9] i, amb l’Apòstol, sortirà
de la teva ànima amb una sincera
contrició, aquell crit: Senyor meu i
Déu meu!,[10] us reconec
definitivament com a Mestre, i ja per
sempre ―amb el vostre auxili―
atresoraré les vostres ensenyances i
m’esforçaré a seguir-les amb lleialtat.

Unes pàgines abans, en l’Evangeli,
revivim aquesta escena en què Jesús
s’ha retirat en oració, i els deixebles
són a prop, probablement
contemplant-lo. Així que Ell va
acabar, un d’aquests es decidí a
suplicar-li: Senyor, ensenyeu-nos de



pregar, tal com Joan n’ha ensenyat als
seus deixebles. Jesús els respongué:
quan pregueu, digueu: Pare, sigui
santificat el vostre nom.[11]

Noteu com n’és de sorprenent, la
resposta: els deixebles conviuen amb
Jesucrist i, enmig dels seus col·loquis,
el Senyor els indica com han de
pregar; els revela el gran secret de la
misericòrdia divina: que som fills de
Déu, i que podem parlar
confiadament amb Ell, com un fill
enraona amb el seu pare.

Quan veig de quina manera alguns
plantegen la vida de pietat, el tracte
d’un cristià amb el seu Senyor, i em
presenten aquesta imatge
desagradable, teòrica, formulària,
plagada de cantarelles sense ànima,
que afavoreixen més l’anonimat que
no pas la conversa personal, de tu a
tu, amb el Nostre Pare Déu ―l’oració
vocal autèntica mai no suposa
anonimat―, em recordo d’aquell



consell del Senyor: quan pregueu, no
xerreu com els gentils, que es pensen
que es faran escoltar a còpia de
xerrameca. No us feu, doncs, com ells:
el vostre Pare ja sap de sobres allò
que us convé, abans i tot que li ho
demaneu.[12] I comenta un Pare de
l’Església: penso que Crist ens mana
d’evitar les oracions llargues;
llargues, no quant al temps, sinó per
la rècula inacabable de paraules... El
Senyor mateix ens posà l’exemple de
la vídua que a força de súpliques,
vencé la resistència del jutge inic; i
l’altre d’aquell inoportú que va
arribar a deshora a la nit i per la seva
tossuderia més que per l’amistat, va
aconseguir que l’amic es llevés. Amb
aquests dos exemples, ens mana que
demanem constantment, però no
component oracions interminables,
sinó contant-li amb senzillesa les
nostres necessitats.[13]

De tota manera, si en iniciar la vostra
meditació no arribeu a concentrar



l’atenció per a conversar amb Déu,
us sentiu eixuts i us sembla que el
pensament no és capaç d’expressar
ni una idea, o bé que els vostres
afectes resten insensibles, us
aconsello allò que sempre he mirat
de practicar en unes circumstàncies
semblants: poseu-vos en presència
del vostre Pare, i manifesteu-li, si
més no: Senyor, no sé pregar; que no
se m’acudeix res per a explicar-vos-
ho!.. I estigueu segurs que en aquest
mateix instant heu començat a fer
oració.

La pietat, tracte de fills

La pietat que neix de la filiació
divina és una actitud profunda de
l’ànima, que acaba per informar
l’existència entera: es troba present
en tots els pensaments, en tots els
desigs, en tots els afectes. ¿No havíeu
observat que en les famílies, els fills
imiten els pares, fins i tot sense
adonar-se’n: en repeteixen els gestos,



els costums, coincideixen en tantes
maneres de captenir-se?

Doncs això mateix s’esdevé en la
conducta del bon fill de Déu: s’arriba
a atènyer també ―sense saber-ne el
com, ni per quin camí― aquesta
deïficació meravellosa, que ens ajuda
a enfocar els esdeveniments amb el
relleu sobrenatural de la fe; un
estima tots els homes talment com
els estima el Nostre Pare del Cel i
―això és el que més compta― s’obté
una empenta nova en l’esforç
quotidià per acostar-nos al Senyor.
Tant se val que hi hagi misèries, hi
insisteixo, ja que aquí hi ha els
braços amorosos del Nostre Pare Déu
per a aixecar-nos.

Si us hi fixeu, hi ha una gran
diferència quan cau un nen i quan
cau una persona gran. Per als nens,
la caiguda d’ordinari no té
importància: ensopeguen tan sovint!
I si se’ls escapen llàgrimes, el pare els



diu: els homes no ploren. Així
s’acaba l’incident, amb l’afany del noi
per complaure son pare.

Mireu, en canvi, què passa si perd
l’equilibri un home adult i cau a
terra de bocaterrosa. Si no fos per la
llàstima, provocaria hilaritat, rialles.
Però pot ser que, a més a més, el cop
tingui conseqüències greus, i que en
un ancià fins i tot produeixi una
fractura irreparable. En la vida
interior, ens convé a tots ésser quasi
modo geniti infantes, com aquests
petitons, que semblen de goma, que
frueixen fins i tot amb les patacades
ja que de seguida s’aixequen i
reprenen les corredisses; i tampoc no
els manca ―quan cal― el consol dels
pares.

Si procurem comportar-nos com ells,
els tomballons i els fracassos
―d’altra banda inevitables― en la
vida interior no desembocaran mai
en amargor. Reaccionarem amb



dolor però sense descoratjament, i
amb un somrís que brolla, com aigua
neta, de l’alegria de la nostra
condició de fills d’aquest Amor,
d’aquesta grandesa, d’aquesta
saviesa infinita, d’aquesta
misericòrdia, que és el nostre Pare.
Durant els meus anys de servei al
Senyor, he après d’ésser fill petit de
Déu. I això us demano a vosaltres:
que sigueu quasi modo geniti
infantes, nens que desitgen la paraula
de Déu, el pa de Déu, l’aliment de
Déu, la fortalesa de Déu, perquè ens
comportem en endavant com a
homes cristians.

Sigueu molts nens! Com més, millor.
Us ho diu l’experiència d’aquest
sacerdot, que ha hagut d’aixecar-se
molts cops de terra al llarg d’aquests
trenta-sis anys ―que llargs i que
curts se m’han fet!―, de procurar
complir una Voluntat precisa de Déu.
Una cosa m’ha ajudat sempre: que
continuo essent un nen, i que em



poso contínuament a la falda de la
meva Mare i en el Cor de Crist, el
meu Senyor.

Les grans caigudes, les que causen
serioses destrosses en l’ànima, i de
vegades amb resultats gairebé sense
remei, vénen sempre de la supèrbia
de creure que som grans,
autosuficients. En aquests casos,
predomina en la persona com una
mena d’incapacitat de demanar ajut
a qui el pot donar: no tan sols a Déu;
a l’amic, al sacerdot. I aquella pobra
ànima, aïllada en la seva desgràcia,
s’enfonsa en la desorientació, en el
descoratjament.

Preguem a Déu, ara mateix, que no
permeti mai que ens sentim satisfets,
que acreixi sempre en nosaltres
l’ànsia del seu auxili, de la seva
paraula, del seu Pa, del seu consol, de
la seva fortalesa; rationabile, sine
dolo lac concupiscite: fomenteu la
fam, l’aspiració d’ésser com nens.



Convenceu-vos que és la millor
manera de vèncer la supèrbia.

Persuadiu-vos que és l’únic remei per
tal que la nostra manera d’obrar
sigui bona, sigui gran, sigui divina. 
De debò us dic que si no canvieu i no
us feu com els nens, no entrareu pas
al regne del Cel.[14]

Novament em vénen al cap els
records de la meva jovenesa. I quina
demostració de fe no era! Em sembla
que encara sento el cant litúrgic, que
respiro l’aroma de l’encens, que veig
milers i milers i milers d’homes,
cadascun amb el seu brandó ―que és
com el símbol de la seva misèria―,
però amb cor d’infants: una criatura
que potser no aconsegueix alçar la
mirada fins al rostre del pare. 
Reconeix i mira com és dolent i amarg
per a tu, d’abandonar el teu Déu.[15]
Renovem la ferma decisió de no
apartar-nos mai del Senyor pels
afanys de la terra. Augmentem, amb



propòsits concrets per a la nostra
conducta, la set de Déu: com
criatures que reconeixen la pròpia
indigència, i cerquen, criden el seu
Pare sense parar.

Però torno a allò que us comentava
abans: cal aprendre d’ésser com
nens, cal aprendre d’ésser fills de
Déu. l, de passada, transmetre als
altres aquesta mentalitat que, enmig
de les febleses naturals, ens farà forts
en la fe,[16] fecunds en les obres, i
segurs en el camí, de manera que
sigui quina sigui l’errada que
puguem cometre, fins i tot la més
desagradable, mai no vacil·larem a
reaccionar, i a retornar a aquest
camí ral de la nostra filiació divina
que va a parar als braços oberts i
expectants del nostre Pare Déu.

¿Qui de vosaltres no se’n recorda,
dels braços del seu pare? Potser no
eren tan afalagadors, ni tan dolços i
delicats com els de la mare. Però



aquells braços fornits, forts, ens
estrenyien amb escalf i seguretat.
Senyor, gràcies, per aquests braços
durs. Gràcies per aquestes mans
fortes. Gràcies per aquest cor tendre
i ferm. Volia donar-vos gràcies també
pels meus errors! No, que no els
voleu! Però els compreneu, els
disculpeu, els perdoneu.

Aquesta és la saviesa que Déu espera
que exercitem en el tracte amb Ell.
Això sí que és una manifestació de
ciència matemàtica: reconèixer que
som un zero a l’esquerra... Però el
nostre Pare Déu ens estima a cada un
tal com som; tal com som! Jo mateix
―i no sóc res més que un pobre
home― us estimo a cada un tal com
sou. Imagineu-vos ara com deu ser
l’Amor de Déu!, a condició que
lluitem, que ens fiquem al cap de
posar la vida en la línia de la nostra
consciència, ben formada.

Pla de vida



En examinar com és i com hauria
d’ésser la nostra pietat; en quins
punts determinats hauria de millorar
la nostra relació personal amb Déu,
si és que m’heu entès, rebutjareu la
temptació d’imaginar-vos gestes
insuperables, perquè haureu
descobert que el Senyor en té prou si
li oferim petites mostres d’amor a
cada moment.

Procura atenir-te a un pla de vida,
amb constància: uns minuts d’oració
mental; l’assistència a la Santa Missa
―diària, si t’és possible― i la
comunió freqüent; acudir
regularment al Sant Sagrament del
Perdó ―encara que la teva
consciència no t’acusi de falta
mortal-; la visita a Jesús en el Sagrari;
el rés i la contemplació dels misteris
del Sant Rosari, i tantes pràctiques
estupendes que tu saps o pots
aprendre.



No han de convertir-se en normes
rígides, com compartiments estancs;
assenyalen un itinerari flexible,
acomodat a la teva condició d’home
que viu al bell mig del carrer, amb
una feina professional intensa, i amb
uns deures i relacions socials que no
has de negligir, perquè en aquests
quefers continua el teu encontre amb
Déu. El teu pla de vida ha de ser com
el guant de goma que s’adapta amb
perfecció a la mà que el fa servir.

No m’oblidis tampoc que el que
importa no consisteix a fer moltes
coses; limita’t amb generositat a les
que puguis acomplir cada jornada,
amb ganes o sense. Aquestes
pràctiques et duran, gairebé sense
adonar-te’n, a l’oració contemplativa.
Brollaran de la teva ànima més actes
d’amor, jaculatòries, accions de
gràcies, actes de desgreuge,
comunions espirituals. I això, mentre
estàs per les teves obligacions: al
moment de despenjar el telèfon,



quan puges en un mitjà de transport,
en tancar o obrir una porta, tot
passant davant una església, en
començar una nova tasca, mentre la
fas i quan l’acabes; tot ho referiràs al
teu Pare Déu.

Reposeu en la filiació divina. Déu és
un Pare ple de tendresa, d’amor
infinit. Digues-li Pare molts cops el
dia, i digues-li ara mateix ―estant tot
sol, en el teu cor― que l’estimes, que
l’adores: que sents l’orgull i la força
d’ésser fill seu. Això suposa un
autèntic programa de vida interior,
que s’ha de canalitzar a través de les
teves relacions de pietat amb Déu
―poques, però constants, hi
insisteixo―, que et permetran
d’adquirir els sentiments i les
maneres d’un bon fill.

T’he de prevenir encara contra el
perill de la rutina ―veritable
sepulcre de la pietat―, que es
presenta sovint disfressada amb



ambicions de realitzar o
d’emprendre gestes importants,
mentre l’obligada ocupació
quotidiana és còmodament
descurada. Quan t’adonis d’aquestes
insinuacions, posa’t amb sinceritat
davant el Senyor: pensa si no
t’hauràs avorrit de lluitar sempre pel
mateix, perquè no anaves a trobar
Déu; mira si ha decaigut ―per falta
de generositat, d’esperit de sacrifici―
la perseverança fidel en el treball.
Aleshores, les teves normes de pietat,
les petites mortificacions, l’activitat
apostòlica que no aplega un fruit
immediat, apareixen com
tremendament estèrils. Estem buits, i
tal vegada comencem a somiar nous
plans, per ofegar la veu del nostre
Pare del Cel, que reclama una
lleialtat total. I amb un malson de
grandeses en l’ànima, oblidem la
realitat més certa, el camí que sens
dubte ens porta de dret cap a la
santedat: un senyal clar que hem
perdut el punt de mira sobrenatural;



el convenciment que som nens petits;
la persuasió que el nostre Pare farà
meravelles en nosaltres, si
recomencem amb humilitat.

Els pals pintats de vermell

Em van quedar molt gravats en el
meu cap de nen aquells senyals que
hom posava a la vora dels camins, a
les muntanyes de la meva terra; em
van cridar l’atenció uns pals alts,
ordinàriament pintats de vermell.
Em van explicar aleshores que quan
cau la neu, i tapa camins, sembrats i
pastures, boscs, penyals i barrancs,
aquestes estaques sobresurten com
un punt de referència segur, perquè
tothom sàpiga sempre per on passa
la ruta.

En la vida interior, s’esdevé una cosa
semblant. Hi ha primaveres i estius,
però també arriben els hiverns, els
dies sense sol i les nits orfes de lluna.
No podem permetre que el tracte
amb Jesucrist depengui del nostre



humor, dels canvis del nostre
caràcter. Aquestes actituds denoten
egoisme, comoditat, i, per
descomptat, no es compaginen amb
l’amor.

Per això, en els moments de nevada i
de torb, unes pràctiques piadoses
sòlides ―no gens sentimentals―, ben
arrelades i ajustades a les
circumstàncies pròpies de cada u,
seran com aquests pals pintats de
vermell que continuen marcant-nos
el rumb, fins que el Senyor decideixi
que torni a brillar el sol, que es
fonguin els gels, i el cor torni a
vibrar, encès amb un foc que de fet
no es va apagar mai; restà solament
com un caliu amagat a la cendra
d’una temporada de prova, o de
menys delit, o de sacrifici escàs.

No us ocultaré que al llarg d’aquests
anys hi ha hagut alguns compungits
de dolor que se m’han atansat, i
m’han dit: Pare, no sé què em passa,



em trobo cansat i fred; la meva
pietat, abans tan segura i planera, em
sembla una comèdia... Doncs als qui
travessen aquesta situació, i a tots
vosaltres, jo responc: una comèdia?
Gran cosa és! El Senyor juga amb
nosaltres com un pare amb els fills.

Es pot llegir a l’Escriptura: ludens in
orbe terrarum,[17] que Ell juga en
tota l’extensió de la terra. Però Déu
no ens abandona, perquè
immediatament afegeix: deliciae
meae esse cum filiis hominum,[18] són
les meves delícies estar amb els fills
dels homes. El Senyor juga amb
nosaltres! I quan se’ns acudeixi que
estem interpretant una comèdia,
perquè ens sentim freds, apàtics;
quan se’ns faci dur el compliment del
deure i ens costi d’atènyer els fins
espirituals que ens haurem proposat,
serà que haurà tocat l’hora de pensar
que Déu juga amb nosaltres, i que
espera que sapiguem representar la
nostra comèdia amb gallardia.



No em fa res de contar-vos que el
Senyor, en ocasions, m’ha concedit
moltes gràcies; però jo,
ordinàriament, vaig a contrapèl.
Segueixo el meu pla no perquè
m’agradi, sinó perquè ho haig de fer,
per Amor. Però, Pare, es pot
interpretar una comèdia amb Déu
mateix? Això no és una hipocresia?
Estigues tranquil; per a tu ha arribat
l’instant de participar en una
comèdia humana davant un
espectador diví. Persevera, que el
Pare, i el Fill, i l’Esperit Sant,
contemplen aquesta comèdia teva;
fes-ho tot per amor a Déu, per
agradar-lo, per més que et costi.

Que n’és, de bonic, ésser joglar de
Déu! Que n’és, de bell, recitar
aquesta comèdia per Amor, amb
sacrifici, sense cap satisfacció
personal, per agradar al Nostre Pare
Déu, que juga amb nosaltres!
Encara’t amb el Senyor, i confia-li: no
tinc gens de ganes d’ocupar-me



d’això, però ho oferiré per Vos. I fes-
te càrrec de debò, d’aquesta feina, ni
que pensis que és una comèdia.
Beneïda comèdia! T’ho asseguro; no
es tracta d’hipocresia, perquè els
hipòcrites necessiten que hi hagi
públic per a les seves pantomimes.
En canvi, els espectadors d’aquesta
comèdia nostra ―deixa’m que t’ho
torni a dir― són el Pare, el Fill i
l’Esperit Sant; la Verge Santíssima,
sant Josep i tots els Àngels i sants del
Cel. La nostra vida interior no enclou
més espectacle que aquest: és Crist
que passa quasi in occulto.[19]

lubilate Deo. Exsultate Deo adiutori
nostro.[20] Lloeu Déu. Salteu
d’alegria en el Senyor, el nostre únic
ajut. Jesús, qui no ho entengui, no
sap res d’Amors, ni de pecats, ni de
misèries! Jo sóc un pobre home, i
entenc en pecats, en amors i en
misèries. Sabeu què és veure’s
aixecat fins al cor de Déu? Ho
enteneu, que una ànima s’enfronti



amb el Senyor, que li obri el cor, que
li expliqui les seves queixes? Jo em
queixo, posem per cas, quan s’enduu
amb Ell gent d’una edat primerenca
que encara el podria servir i estimar
molts anys ací a la terra; perquè no
ho entenc. Però són planys de
confiança, ja que si m’apartava dels
braços de Déu, de seguida
ensopegaria. Per això,
immediatament, a poc a poc, mentre
accepto els designes del Cel, hi
afegeixo: faci’s, compleixi’s, sigui
lloada i eternament exalçada la
justíssima i amabilíssima Voluntat de
Déu, sobre totes les coses. Amén.
Amén.

Aquesta és la manera de fer que ens
ensenya l’Evangeli, la picardia més
santa i la font d’eficàcia per al treball
apostòlic; i aquesta és la deu del
nostre amor i de la nostra pau de fills
de Déu, i el viarany pel qual podem
transmetre afecte i serenitat als
homes, i només per això



aconseguirem acabar en l’Amor els
nostres dies, havent santificat el
nostre treball i anant-hi a trobar la
felicitat amagada en les coses de Déu.
Ens captindrem amb el sant
desvergonyiment dels nens, i
rebutjarem la vergonya ―la
hipocresia― dels grans, que
s’esporugueixen de retornar al Pare,
quan han passat pel fracàs d’una
caiguda.

Acabo amb la salutació del Senyor,
que recull el Sant Evangeli: Pax
vobis! La pau sigui amb vosaltres... I
els deixebles van tenir una gran
alegria en veure el Senyor,[21]
d’aquest Senyor que ens acompanya
al Pare.

[1] 1 Pet II, 2 (Introit de la Missa).

[2] Ibídem.



[3] Ibídem.

[4] Ps LXXX, 2 (Introit de la Missa).

[5] 1 Ioh V, 9.

[6] 1 Ioh III, 1-2.

[7] 1 Ioh V, 4.

[8] Is I, 17.

[9] Ioh XX, 27.

[10] Ioh XX, 28.

[11] Lc XI, 1-2.

[12] Mt VI, 7-8.

[13] St Joan Crisòstom, In Matthaeum
homiliae, XIX, 4 (PG, 57, 278).

[14] Mt XVIII, 3.

[15] Ier II, 19.

[16] I Pet V, 9.



[17] Prv VIII, 31.

[18] Ibídem.

[19] Cfr. Ioh VII, 10.

[20] Ps LXXX, 2 (Introit de la Missa).

[21] Ioh XX, 19-20.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/el-tracte-amb-
deu/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/el-tracte-amb-deu/
https://opusdei.org/ca/article/el-tracte-amb-deu/
https://opusdei.org/ca/article/el-tracte-amb-deu/

	El tracte amb Déu

