
opusdei.org

El repte del
‘nosaltres’. La
caritat en les
relacions per
superar diferències

El Papa sempre ens convida a
ser constructors de nous vincles
socials. Per a això, és
imprescindible que, a més de
predicar l’Evangeli, intentem
personalment ser un autèntic
testimoni de caritat cristiana.

06/07/2022



«Vosaltres sou la llum del món» (Mt
5, 14), va dir Jesús en un dels seus
primers discursos, des del cim d’una
muntanya. Era un repte ambiciós per
als seus oients, que difícilment
haurien sortit de Palestina i que en
molts aspectes no eren millors que
altres pobles de l’entorn. Com podien
il·luminar tothom? El Papa Francesc
també ha recordat en alguna ocasió
que els batejats estem cridats a ser al
món «un evangeli vivent», a
assaonar tots els ambients amb «una
vida santa», amb «el testimoni d’una
caritat genuïna».[1] En els nostres
dies, la seva proposta adquireix una
rellevància especial en considerar
que els cristians, en alguns llocs del
món, són una immensa minoria, com
passava en els primers temps de
l’Església: per a molts homes i dones
del segle xxi, la relació amb un
catòlic que viu la seva fe serà de
vegades l’única oportunitat
d’aproximar-se a l’Evangeli. Això
suposa una oportunitat enorme. A



més, tenim una garantia: la llum que
aspirem a transmetre als altres no és
nostra, sinó de Déu.

Aquesta llum té a veure, certament,
amb el contingut d’un missatge que
ens agradaria estendre al món; però
també —i no és menys important—
amb el mitjà que el transmet i amb la
manera de fer-ho. Tots dos aspectes
estan intrínsecament units, l’un
influeix en l’altre: la nostra condició
de deixebles de Jesús es manifesta
alhora en el què i en el com. Sabem
bé que el cristianisme no és pur
coneixement, no consisteix en un
saber teòric ni en una suma de
lectures: és, sobretot, una manera de
ser al món i de relacionar-se amb els
altres que té el seu origen en la
trobada amb Jesucrist. Implica un
afany pràctic que, quan sorgeix
d’aquest diàleg interior amb Déu,
acaba interpel·lant les persones
properes. Sant Josepmaria el va
resumir en un dels punts inicials de 



Camí: «Tant de bo que el teu
capteniment i la teva conversa fossin
tals que tothom, en veure’t o sentir-te
a parlar, pogués dir: aquest llegeix la
vida de Jesucrist».[2]

Per això, la formació cristiana no
busca una simple erudició doctrinal,
sinó conformar-nos amb Jesús. Així
estendrem la bona notícia a través de
les nostres paraules i, especialment,
amb la nostra vida, com ell mateix va
fer. Aquesta manera d’espavilar-nos
en el món no és aliena a la
convivència amb els altres homes,
inclosos, com és lògic, els que poden
semblar més llunyans. El
plantejament de Jesús és magnànim,
fins i tot revolucionari, suposa una
de les grans novetats de l’Evangeli:
«Estimeu els vostres enemics, feu bé
als qui us odien; beneïu els qui us
maleeixen, pregueu pels qui us
calumnien» (Lc 6, 27-29). Sempre ens
podrem mirar en aquest missatge i



examinar fins a quin punt l’hem fet
nostre.

La diferència és un regal

Totes les persones som diferents. Ens
distingim en l’aspecte físic, la veu, la
forma de pensar, la manera
d’interpretar la llibertat, les
solucions que proposem als
conflictes de l’existència, fins i tot en
la manera d’entendre la humanitat o
la mateixa vida. Davant d’aquesta
realitat, la nostra actitud no és
simplement la de tolerar la
diferència, resignar-s’hi, acceptar-la
com si fos un mal inevitable. Aquesta
diversitat ha estat volguda per Déu i,
per tant, és una riquesa, una
manifestació de la seva infinitud. Les
diferències formen part de la
grandesa de la creació, ens en podem
beneficiar i ho hem de fer. Estimant
els altres tal com són, els estimem
com els estima Déu. Hem sentit dir
tantes vegades que l’amor de Déu és 



incondicional que potser l’abast de
l’adjectiu s’ha pogut diluir una mica.
Tanmateix, es tracta d’un repte
decisiu: l’amor de Déu supera i
desborda totes les nostres
condicions, per molt raonades que
ens semblin. Per això es converteix
també en un repte, en una crida
perquè estimem incondicionalment,
sense prejudicis, sense antecedents,
sense excepcions, sense inèrcies de
cap mena.

Aquest afany ens conduirà a evitar el
risc de passar subtilment del «soc
diferent» al «soc millor», a allunyar
la temptació de convertir-nos en el
criteri per mesurar els altres, un
perill freqüent en tota mena de grups
humans, des d’un cercle d’amics fins
a tota una nació. Aquest «soc el
millor» pot induir certa superioritat
moral que augmenta les distàncies
entre persones fins a crear de
vegades fronteres impermeables. En
canvi, sant Josepmaria, pensant en



l’esperit de l’Opus Dei, va predicar
sempre que «la missió sobrenatural
que hem rebut no ens porta a
distingir-nos ni a separar-nos dels
altres; ens porta a unir-nos a tothom,
perquè som iguals que els altres
ciutadans de la nostra pàtria».[3] A
més, sempre és possible descobrir en
el proïsme qualitats que ho fa millor
que nosaltres. «Ho va dir amb
claredat sant Tomàs d’Aquino, una
de les ments més prodigioses de la
història de la humanitat: “En
qualsevol home hi ha algun aspecte
per al qual els altres el poden
considerar superior”. Sempre hi ha
algú que d’alguna manera ens supera
i de qui podem aprendre».[4]

Decidir-se a buscar l’altre

Els algoritmes de les xarxes socials —
la fórmula que selecciona la
informació que rebem— generen
una tendència a buscar, a promoure,
a compartir i a consumir només



notícies, comentaris o
interpretacions que avalen les
nostres idees. Això moltes vegades
ens pot portar a infravalorar o a
ignorar opcions alternatives o
experiències diferents de la nostra.
El Papa Francesc ens ha posat en
guàrdia davant d’aquest perill: «El
funcionament de moltes plataformes
sovint acaba per afavorir el
trobament entre persones que
pensen de la mateixa manera,
obstaculitzant la confrontació entre
les diferències. Aquests circuits
tancats faciliten la difusió
d’informacions i notícies falses,
fomentant prejudicis i odis».[5]

Sempre és més còmode rebre
permanentment confirmacions del
que pensem. La inèrcia ens allunya
dels dubtes en qüestions opinables,
apaga el sa esperit crític. A tots ens
costen les converses difícils, no
sempre ens trobem còmodes quan
abandonem la seguretat del que ens



és conegut. Per això, el camí per
trobar l’altre requereix una decisió
personal, una actitud proactiva.
Buscar junts la veritat a través del
diàleg, del coneixement mutu, «és un
camí perseverant, fet també de
silencis i de sofriments, capaç de
recollir amb paciència la llarga
experiència de les persones i dels
pobles».[6]

En aquest diàleg, els cristians tenim
clar que no es tracta de canviar el
missatge de Crist ni de confrontar-lo
retòricament amb altres propostes a
la cerca d’un punt mitjà conciliador.
Seria trampós enfrontar el què i el 
com en una lluita teòrica. Els
cristians volem viure el missatge de
Crist en la seva integritat, adquirir
una nova manera de ser: aquesta és
una premissa substancial de la
nostra missió. Per això estem oberts
a conèixer, valorar i aprofitar
l’experiència dels altres.



Aquesta aspiració es pot complicar
quan les persones que pensen de
manera diferent adopten actituds
hostils. El desenllaç de la vida
terrenal de Jesús pot ser un mirall
per mirar-nos quan ens inquietin els
dubtes. En la seva passió i en la seva
mort descobrirem que aquesta
incomprensió no ens hauria de
preocupar més del necessari.
L’asimetria que el cristià assumeix en
conviure d’aquesta manera, en
conviure des de la creu, encarna el
discurs del Senyor sobre l’amor als 
enemics. Més encara, aquesta
desproporció en el tracte que donem
als altres pot ser una manifestació
específica del cristianisme. En
paraules del mateix Jesús: «Si
estimeu els qui us estimen, qui us ho
ha d’agrair? També els pecadors
estimen aquells qui els estimen» (cf. 
Lc 6, 32-33). Això també ho podem
aplicar als qui ens comprenen —o
comprenem— menys i a les persones



el tracte amb les quals se’ns pot fer
una mica més difícil.

Jesús acull la samaritana

És raonable imaginar una sintonia
creixent de Jesús amb els apòstols
així que passen els mesos junts: són
els seus amics, les persones més
properes, les més favorables a la seva
missió. Però també van apareixent
en els evangelis altres homes i dones
aliens als interessos, a la geografia i a
l’estil de vida dels dotze. Per
exemple, la samaritana. El diàleg que
Jesús manté amb ella és un dels més
extensos de l’Evangeli. És una
conversa que a Jesús li serveix per
reduir ràpidament les distàncies que
els separen. Mentre Pere i els altres
busquen alguna cosa per menjar, ell
demana aigua a la dona i inicia una
conversa en la qual ràpidament
desfà els seus prejudicis i barreres.
Les paraules del Mestre sacsegen
l’ànima de la samaritana i, quan



s’acomiaden, ella se sent impulsada a
compartir el seu descobriment amb
tothom: «Llavors la dona deixà la
gerra i se’n va anar al poble a dir a la
gent: veniu a veure un home que
m’ha dit tot el que he fet. No deu ser
el Messies?» (Jn 4, 28-29). S’havia
convertit en una dona apòstol de qui
Déu es va servir perquè molts
samaritans creguessin en Jesús.

La relació del Senyor amb la dona
samaritana enclou un ensenyament
eloqüent: no hem de descartar ningú.
Les distàncies entre tots dos eren
evidents, però el desenllaç del relat
evangèlic ens anima a portar fins a
Déu persones que ens poden semblar
poc afins. Jesús va transformar
ràpidament en un nosaltres aquella
trobada única. De vegades, les
diferències amb altres persones o els
judicis precipitats que en fem es
posen de manifest després d’una
simple conjunció adversativa: «és
bon treballador, però...», «és molt



generosa amb el seu temps, però...»,
«és d’un tracte força agradable, 
però...». El però serà sovint
inevitable, de vegades simplement
reflectirà alguna situació externa.
Hem d’estar atents per no convertir-
lo en una excusa per mantenir la
distància amb l’altre.

A l’hora de desfer nusos, pensar en la
família d’un mateix aporta una clau
que potser hem experimentat en
primera persona. Els llaços
especialíssims que ens uneixen als
nostres pares, germans o fills
proporcionen un sentit diferent
d’aquest però. El que abans suposava
una objecció, fins i tot una trinxera,
ens serveix per unir, ens aporta una
raó lògica per no descartar ningú.
Podem tenir una diferència o una
altra amb una persona, fins i tot
d’una entitat considerable, però és el
meu germà», però és la meva filla»,
«però és el meu pare». D’alguna
manera, la caritat consisteix a aplicar



aquest criteri en altres àmbits. En el
cas de la samaritana, Jesús va
transformar el però en un a més. Un
cristià és algú que acull. I la seva
acollida té més sentit amb els que
venen de més lluny. «Nosaltres,
intentant —dins de la nostra poquesa
— imitar el Senyor, tampoc “no
excloem ningú, no apartem cap
ànima del nostre amor en Jesucrist.
Per això haureu de conrear una
amistat ferma, lleial, sincera —és a
dir, cristiana— amb tots els vostres
companys de professió: més encara,
amb tots els homes, siguin quines
siguin les seves circumstàncies
personals”».[7]

El «gir copernicà» de l’amor

En aquest afany per bastir ponts i
estrènyer les relacions amb persones
diferents, l’alegria dels cristians pot
suposar un avantatge decisiu.
«Guanyar en afabilitat, alegria,
paciència, optimisme, delicadesa, i en



totes les virtuts que fan amable la
convivència, és important perquè les
persones es puguin sentir acollides i
ser felices».[8] Una persona alegre
interpel·la amb la seva vida, sense
necessitat de justificacions teòriques
prèvies. Benet XVI considera que «la
força amb què la veritat s’imposa ha
de ser l’alegria, que és la seva
expressió més clara. Per ella haurien
d’apostar els cristians i en ella
haurien de donar-se a conèixer al
món».[9] Per això, en cert sentit,
l’alegria és una responsabilitat en
aquest món agitat i canviant. La
paciència és igualment necessària,
sobretot amb persones que poden
presentar una actitud una mica
hostil. «Oferir la nostra amistat de
manera autèntica pressuposa la
capacitat d’arriscar, ja que hi ha la
possibilitat que no siguem
corresposts».[10] I, unit a la paciència,
també és imprescindible el respecte,
que «no és una resignació educada
davant els defectes dels altres, amb la



qual ens quedem protegits darrere
del nostre mur de defensa, sinó un
port proper, comprensiu, magnànim,
que ens permet mirar de debò als
ulls a cadascú».[11]

Les manifestacions anteriors
s’engloben dins de la caritat, que és
el tret fonamental en la nostra
relació amb els altres. Ja ho va
experimentar sant Pau: «Si tingués el
do de profecia i penetrés tots els
designis amagats de Déu i tot el
coneixement, si tingués tanta fe que
fos capaç de moure les muntanyes,
però no estimés, no seria res» (1 Co
13, 2). També Benet XVI va parlar del
«gir copernicà de l’amor» que
consisteix a entrar en una nova
dimensió de la caritat: Déu ens
estima no perquè nosaltres siguem
bons o reunim algun mèrit, sinó
perquè ell és bo. La imitació de Crist
en aquest aspecte ens permetrà
estimar no només un petit cercle de
persones, sinó tots els homes i dones



que Déu ha posat al nostre camí. Mai
no serem del tot conscients del fruit
d’aquesta actitud: mai no sabrem
fins a quin punt la proximitat,
l’afecte, la paciència i el respecte van
activar desitjos magnànims en les
persones que es van anar creuant en
la nostra vida. Tanmateix, tenim el
convenciment que, per ser llum del
món, no hi ha cap estratègia de
transmissió possible al marge de la
caritat. Sant Josepmaria ho va
sintetitzar: «Del fet que tu i jo ens
portem com Déu vol —no ho oblidis
—, en depenen moltes coses grans».
[12]

* * *

Vivim temps propicis per a la
magnanimitat: el Papa Francesc s’ha
servit de la paràbola del bon
samarità per recordar-nos que hem
de ser «constructors d’un nou vincle
social»,[13] per fer que ens adonem
que cada dia ens enfrontem a



«l’opció de ser bons samaritans o
indiferents viatjants que passen de
llarg».[14] L’exemple d’aquell únic
caminant que es va aturar quan va
veure un home malferit a la cuneta
ens recorda que «avui estem davant
la gran oportunitat de manifestar la
nostra essència fraterna, de ser altres
bons samaritans que carreguin sobre
si el dolor dels fracassos, en comptes
d’accentuar odis i ressentiments».[15]

El bon samarità és un missatge
vivent, mostra la identificació entre
el què de la seva ànima i el com dels
seus actes.

Alguna vegada els prejudicis i les
barreres poden semblar insalvables.
Tanmateix, hi ha un recurs molt
eficaç per desactivar rancors o
actituds irreductibles: l’oració. Resar
per una persona amb fe i constància
ens hi uneix d’una manera especial i
ens apropa a la proposta citada de
l’evangeli: resar pels enemics ens
ajuda a no tenir-los, ens canvia la



mirada sobre qualsevol persona,
també sobre les que potser ens
poden resultar incòmodes. Sant
Josepmaria encomanava diàriament
a Déu en la Santa Missa als qui li
havien fet mal en algun moment.[16]

És un plantejament que apareix
resumit en un punt de Forja:
«Considera el bé que han fet a la teva
ànima els qui, durant la teva vida,
t’han empipat o han tractat
d’empipar-te. —N’hi ha que els
anomenen enemics, a aquesta gent.
Tu, tractant d’imitar els sants, encara
que sigui només en això, i donat que
ets ben poca cosa per tenir o haver
tingut enemics, anomena’ls
‘benefactors’. I resultarà que, a força
d’encomanar-los a Déu, els tindràs
simpatia».[17]

Javier Marrodán



[1] Francesc, Ángelus, 9.02.2014.

[2] Sant Josepmaria, Camí, núm. 2.

[3] Sant Josepmaria, Carta 1, núm.
5a.

[4] Isabel Sánchez, Mujeres brújula en
un bosque de retos, Planeta,
Barcelona, 2020, p. 159.

[5] Francesc, Fratelli tutti, núm. 45.

[6] Ibídem, núm. 50.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1.XI.2019, núm. 7. El text
que hi ha entre cometes i que
apareix dins de la cita pertany a la
carta 18 de sant Josepmaria.

[8] Ibídem, núm. 10.

[9] Benet XVI, Opera Omnia, vol. 11,
part C, XI, 4.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1.XI.2019, núm. 12,



[11] «Con el cariño en la mirada», a:
www.opusdei.org.

[12] Sant Josepmaria, Camí, núm.
755.

[13] Francesc, Fratelli tutti, núm. 66.

[14] Ibídem, núm. 69.

[15] Ibídem, núm. 77.

[16] Cf. Xavier Echevarría, Carta
pastoral, 1.IV.1999.

[17] Sant Josepmaria, Forja, núm.
802.

EPUB Document generat automàticament des
de https://opusdei.org/es-es/article/el-desafio-

del-nosotros/ (8.06.2022)

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/el-repte-del-

https://opusdei.org/es-es/article/el-desafio-del-nosotros/
https://opusdei.org/es-es/article/el-desafio-del-nosotros/
https://opusdei.org/ca/article/el-repte-del-nosaltres-la-caritat-en-les-relacions-per-superar-diferencies/
https://opusdei.org/ca/article/el-repte-del-nosaltres-la-caritat-en-les-relacions-per-superar-diferencies/


nosaltres-la-caritat-en-les-relacions-per-
superar-diferencies/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/el-repte-del-nosaltres-la-caritat-en-les-relacions-per-superar-diferencies/
https://opusdei.org/ca/article/el-repte-del-nosaltres-la-caritat-en-les-relacions-per-superar-diferencies/

	El repte del ‘nosaltres’. La caritat en les relacions per superar diferències

