
opusdei.org

El Papa: "Déu troba
en el nostre fracàs
nous camins per al
seu amor"

Benet XVI segueix interrogant-
se sobre les qüestions que
afronta el món contemporani. A
Àustria, ha continuat la seva
profunda i senzilla catequesi
sobre l’existència de la veritat,
el patiment de les dones, el
sentit del fracàs vital, i el
perquè de la Missa dominical,
entre altres temes.

14/09/2007



Us oferim un extracte dels discursos
més importants del viatge de Benet
XVI a Àustria (7-9 setembre). Si vol
llegir els discursos complets, visiti
l'especial del website del Vaticà
dedicat a aquest viatge. 

A la residència imperial d'Hofburg:

EUROPA, LA VERITAT I EL DRET A LA
VIDA

"Amb gratitud podem constatar que
els països europeus i la Unió Europea
es troben entre els que contribueixen
principalment al desenvolupament
internacional, però també haurien de
fer valer el seu pes polític, per
exemple, davant els desafiaments
urgentíssims plantejats per Àfrica,
davant les enormes tragèdies
d’aquest continent, com el flagell de
la sida i la situació de Darfur, l'injust
abús dels recursos naturals i el
preocupant tràfic d’armes», va
explicar. 

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2007/index_austria_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2007/index_austria_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2007/index_austria_sp.htm


"Així també, el compromís polític i
diplomàtic d’Europa i dels seus
països, no pot oblidar la greu situació
d'Orient Mitjà, on fa falta la
contribució de tots per afavorir la
renúncia a la violència, el diàleg
recíproc i una convivència
veritablement pacífica».

"Ha de continuar creixent també la
relació amb les nacions d'Amèrica
Llatina i amb les del continent
asiàtic, a través d’oportuns llaços
d’intercanvi».

"El dret humà fonamental, el
pressupòsit per a tota la resta de
drets, és el dret a la vida mateixa.
Això ha d’aplicar-se a la vida des de
la concepció fins al seu ocàs natural.
L’avortament, per tant, no pot ser un
dret humà, és el seu contrari. És una
profunda ferida social". 

"En dir això, no mostro un interès
específicament eclesial. Més aviat,
em faig advocat d’una petició



profundament humana i em sento
portaveu dels qui encara no han
nascut i no tenen veu. No acluco els
ulls davant els problemes i els
conflictes de moltes dones i m’adono
que la credibilitat del nostre missatge
depèn també del que fa l'Església
mateixa per ajudar les dones
afectades.”

"Faig un crida per tant als
responsables de la política perquè no
permetin que els fills siguin
considerats com a casos de malaltia
ni que es tregui la qualificació
d’injustícia atribuïda en el vostre
sistema jurídic a l’avortament"

Al santuari de Mariazell:

ALLÍ ON ESTÀ DÉU, ALLÍ HI HA
FUTUR

"La genealogía [de Crist], amb les
seves figures lluminoses i fosques,
amb els seus èxits i les seves fallides,
ens demostra que Déu pot escriure



dret també sobre les ratlles tortes de
la nostra història. Déu ens deixa la
nostra llibertat i, tanmateix, sap
trobar en les nostres caigudes noves
vies per al seu amor. Déu no
defalleix."

"Caminar en pelegrinatge significa
ser orientat en una certa direcció,
caminar vers una meta. Això
confereix també al camí i a les seves
fatigues una bellesa. Entre els
pelegrins de la genealogia de Jesús
n’hi havia alguns que havien oblidat
la meta i volien posar-se a si
mateixos com a meta. Però sempre
de nou el Senyor havia suscitat
també persones que s’havien deixat
empènyer per la nostalgia de la meta
i hi havien orientant la pròpia vida."

"L’impuls vers la fe cristiana, l’inici
de l’Església de Jesucrist, ha estat
possible perquè hi havia a Israel
persones amb un cor que cercava –
persones que no s’havien acomodat



als costums, sinó que havien escrutat
lluny, a la recerca d’alguna cosa més
gran: Zacaries, Elisabet, Simeó, Anna,
Maria i Josep, els Dotze i molts altres.
Atès que els seus cors estaven en
actitud d’espera, podien reconèixer
en Jesucrist a qui Déu havia enviat i
ser així l'inici de la seva família
universal.”

"L’Església dels pobles fou possible,
perquè tant a l’àrea del Mediterrani
com al Pròxim Orient i a l’Orient
Mitjà, on arribaven els missatgers de
Jesús, hi havia persones en actitud
d’espera, que no s’acontentaven del
que tots feien i pensaven, sinó que
cercaven l’estrella que podia indicar-
los el camí vers la Veritat mateixa,
vers el Déu vivent.”

"Tenim necessitat d’aquest cor
inquiet i obert. És el nucli del
pelegrinatge. També avui no n’hi ha
prou d’ésser i de pensar, d’alguna
manera, com tots els altres. El



projecte de la nostra vida va més
enllà. Tenim necessitat de Déu,
d’aquell Déu que ens ha mostrat el
seu rostre i ens ha obert el seu cor:
Jesucrist."

"De fet, la nostra fe s’oposa clarament
a la resignació que considera que
l’home és incapaç de la veritat –com
si aquesta fos massa gran per a ell.
Aquesta resignació enfront de la
veritat és, n’estic convençut, el nucli
de la crisi d’Occident, d’Europa. Si
per a l’home no existeix una veritat,
en el fons no pot ni tan sols distingir
entre el bé i el mal. I llavors els grans
i meravellosos coneixements de la
ciència esdevenen ambigus: poden
obrir perspectives importants per al
bé, per a la salvació de l’home, però
també –i ho constatem– esdevenir
una amenaça terrible, la destrucció
de l’home i del món.”

"Nosaltres tenim necessitat de la
veritat. Però certament, per raó de la



nostra història tenim por que la fe en
la veritat comporti intolerància. Si
aquesta por, que té les seves bones
raons històriques, ens assalta, és el
moment d’esguardar Jesús com el
veiem aquí en el santuari de
Mariazell. El veiem en dues imatges:
com a infant en braços de la Mare i,
sobre l’altar principal de la basílica,
com a crucificat. Aquestes dues
imatges de la basílica ens diuen: la
veritat no s’aferma mitjançant un
poder extern, sinó que és humil i es
dóna a l’home solament mitjançant
el poder interior del seu ésser
veritable. La veritat es demostra a si
mateixa en l’amor. No és mai
propietat nostra, un producte nostre,
com tampoc l’amor no es pot
produir, sinó només rebre i
transmetre com a do. Tenim
necessitat d’aquesta força interior de
la veritat. Nosaltres, com a cristians,
ens fiem d’aquesta força de la veritat.
I en som testimonis. L’hem de
transmetre en do de la mateixa



manera com l’hem rebuda, tal com
se’ns ha donat."

"«Mostreu-nos Jesús!» Maria respon,
presentant-nos-el abans que res com
a infant. Déu s’ha fet petit per
nosaltres. Déu no ve amb la força
exterior, sinó que ve en la
impotència del seu amor, que
constitueix la seva força. Ell es dóna
en les nostres mans. Reclama el
nostre amor. Ens invita a esdevenir,
també nosaltres, petits; a baixar dels
nostres alts trons i a aprendre a ser
nens davant de Déu. Ell ens ofereix el
Tu. Ens demana que es fiem d’Ell i
que aprenguem així a estar en la
veritat i en l’amor. El nen Jesús ens
recorda naturalment també tots els
nens del món, en els quals vol venir-
nos a l’encontre. Els nens que viuen
en la pobresa; que són explotats com
a soldats; que mai no han pogut
experimentar l’amor dels seus pares;
els nens malalts i que pateixen, però
també els alegres i sans. Europa ha



esdevingut pobra de nens: nosaltres
ho volem tot per nosaltres mateixos, i
potser no ens fiem massa del futur.
Però la terra només estarà privada
de futur quan s’apaguin les forces del
cor humà i de la raó il·luminada del
cor –quan el rostre de Déu no
resplendirà més sobre la terra. On hi
ha Déu, allà hi ha futur."

“Esguardar Crist!” Si fem això, ens
adonem que el cristianisme és una
cosa diferent i més que un sistema
moral, que una sèrie d’exigències i de
lleis. És el do d’una amistat que
perdura en la vida i en la mort: “Ja
no us dic servents, sinó amics” (cf. Jn
15,15), diu el Senyor als seus.
D’aquesta amistat, nosaltres ens
fiem.”

"Però justament perquè el
cristianisme és més que una moral,
és el do d’una amistat, justament per
això porta en ell també una gran
força moral de la qual nosaltres,



davant dels reptes del nostre temps,
tenim molta necessitat. Si amb
Jesucrist i amb la seva Església
rellegim de forma sempre nova el
Decàleg del Sinaí, penetrant en les
seves profunditats, llavors se’ns
revela un gran ensenyament, vàlid i
permanent. El Decàleg és, abans que
res, un “sí” a Déu, a un Déu que ens
estima i ens guia, que ens porta i,
tanmateix, ens deixa la nostra
llibertat, més encara, la fa autèntica
llibertat (els tres primers
manaments). És un “sí” a la família
(quart manament), un “sí” a la vida
(cinquè manament), un “sí” a un
amor responsable (sisè manament),
un “sí” a la solidaritat, a la
responsabilitat social o a la justícia
(setè manament), un “sí” a la veritat
(vuitè manament) i un “sí” al
respecte de les altres persones i del
que els pertany (novè i desè
manaments). En virtut de la força de
la nostra amistat amb el Déu vivent,
nosaltres vivim aquest múltiple “sí” i



alhora el portem com a indicador del
recorregut en aquesta nostra hora
del món."

A la catedral de Viena:

L’"ÀNIMA" DEL DIUMENGE

"«Sine dominico non possumus! »
Sense el do del Senyor, sense el Dia
del Senyor no podem viure: així van
respondre l’any 304 alguns cristians
d’Abitene a l’actual Tunísia quan,
sorpresos en la celebració eucarística
dominical, que era prohibida, van ser
portats davant del jutge i els van
preguntar per què havien celebrat el
diumenge la funció religiosa
cristiana, tot i saber que això era
castigat amb la mort."

"« Sine dominico non possumus». En
la paraula dominicum/dominico hi ha
indissolublement intricats dos
significats, la unitat dels quals hem
d’aprendre novament a percebre. Hi
ha en primer lloc el do del Senyor –



aquest do és Ell mateix: el
Ressuscitat, que els cristians tenen
necessitat de sentir a prop i entrar en
contacte per ésser ells mateixos.
Aquest contacte, però, no és tan sols
espiritual, intern, subjectiu:
l’encontre amb el Senyor s’inscriu en
el temps a través d’un dia precís. I
d’aquesta manera s’inscriu en la
nostra existència concreta, corpòria i
comunitària, que és temporalitat.
Dóna al nostre temps i, per tant, a la
nostra vida en conjunt, un centre, un
ordre interior. Per aquells cristians
la celebració eucarística dominical
no era un precepte, sinó una
necessitat interior. Sense Aquell que
sosté la nostra vida, la vida mateixa
és buida. Deixar passar o trair aquest
centre trauria a la vida mateixa el
seu fonament, la seva dignitat
interior i la seva bellesa."

"És rellevant aquest comportament
dels cristians de llavors també per a
nosaltres, cristians d’avui? Sí, també



és vàlid per a nosaltres, que tenim
necessitat d’una relació que ens
sostingui i doni orientació i contingut
a la nostra vida. També nosaltres
necessitem el contacte amb el
Ressuscitat, que ens sosté fins a la
mort. Tenim necessitat d’aquest
encontre que ens aplega, que ens
dóna un espai de llibertat, que ens fa
mirar més enllà de l’activisme de la
vida diària, vers l’amor creador de
Déu, del qual provenim i vers el qual
estem en camí."

"Si, però, ara escoltem el fragment de
l’evangeli d’avui, al Senyor que en ell
ens parla, ens espantem. “Qui no
renuncia a totes les seves propietats i
no deixa tots els seus lligams
familiars, no pot ser el meu
deixeble."

"Voldríem objectar: però què estàs
dient, Senyor? Que potser el món no
té necessitat precisament de la
família? Que potser no té necessitat



de l’amor patern i matern, de l’amor
entre els pares i els fills, entre l’home
i la dona? És que no tenim necessitat
de l’amor de la vida, necessitat de la
joia de viure? I no es dóna el cas
potser també de persones que
inverteixen en els béns d’aquest món
i edifiquen la terra que els ha estat
donada, de manera que tots puguin
participar dels seus dons? No ens ha
estat potser confiat també el deure
de proveir al desenvolupament de la
terra i dels seus béns?."

"Si escoltem millor el Senyor i
sobretot l’escoltem en el conjunt de
tot això que Ell diu, llavors
comprenem que Jesús no exigeix el
mateix de tothom. Cadascú té el seu
deure personal i el tipus de seqüela
projectat per a ell.”

"«Qui perdi la vida per mi…», diu el
Senyor: un deixar-se a si mateix de
manera més radical només és
possible si amb això al final no caiem



en el buit, sinó en les mans de l’Amor
etern. Tan sols l’amor de Déu, que
s’ha perdut a si mateix per nosaltres
lliurant-se a nosaltres, fa possible
que també nosaltres esdevinguem
lliures, ens deixem perdre i així
trobem veritablement la vida.”

"«Sine dominico non possumus! ».
Sense el Senyor i el dia que li pertany
no es realitza una vida reeixida. El
diumenge, en les nostres societats
occidentals, s’ha convertit en un cap
de setmana, en temps lliure. El temps
lliure, especialment amb les presses
del món modern, és una cosa bella i
necessària; tots nosaltres ho sabem.
Però si el temps lliure no té un centre
interior, dels qual prové una
orientació per al conjunt, acaba
essent un temps buit que no ens
reforça i no recrea. El temps lliure
necessita un centre –la trobada amb
Aquell que és el nostre origen i la
nostra meta.”



“Justament perquè en el Diumenge es
tracta en profunditat de l’encontre,
en la Paraula i en el Sagrament, amb
el Crist ressuscitat, l’abast d’aquest
dia abraça tota la realitat. Els primes
cristians van celebrar el primer dia
de la setmana com el Dia del Senyor,
perquè era el dia de la resurrecció.
Però ben aviat l’Església també va
prendre consciència del fet que el
primer dia de la setmana és el dia del
matí de la creació, el dia en què Déu
digué: “Que existeixi la llum!” (Gn
1,3).”

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/el-papa-deu-
troba-en-el-nostre-fracas-nous-camins-

per-al-seu-amor/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/el-papa-deu-troba-en-el-nostre-fracas-nous-camins-per-al-seu-amor/
https://opusdei.org/ca/article/el-papa-deu-troba-en-el-nostre-fracas-nous-camins-per-al-seu-amor/
https://opusdei.org/ca/article/el-papa-deu-troba-en-el-nostre-fracas-nous-camins-per-al-seu-amor/
https://opusdei.org/ca/article/el-papa-deu-troba-en-el-nostre-fracas-nous-camins-per-al-seu-amor/

	El Papa: "Déu troba en el nostre fracàs nous camins per al seu amor"

