
opusdei.org

El missatge i llegat
social de sant
Josepmaria a 50 anys
del seu pas per
l’Amèrica Llatina

Conferència pronunciada per
Mons. Mariano Fazio, vicari
auxiliar de l'Opus Dei, el dia 10
d'octubre del 2024, durant la
segona edició de Be Do Care, a
São Paulo (Brasil).

20/12/2024

ÍNDEX



1. Crida universal a la santedat, al
mig del món, en tots els àmbits
socials

2. Unitat de vida

3. Formació en doctrina social de
l’Església

4. Sentit de responsabilitat

5. Amor a la llibertat, pluralisme

6. Capacitat de diàleg

7. Esperit de servei. Governar és
servir

8. Compassió i acció



1. Crida universal a la
santedat, al mig del món, en
tots els àmbits socials

El missatge que sant Josepmaria va
rebre de Déu el 2 d’octubre del 1928
se centrava en la crida a la santedat
al mig del món a través del treball
professional i de les circumstàncies
ordinàries del cristià. Tots els
cristians estan cridats a la santedat
en virtut del baptisme, i per a la
immensa majoria dels homes no
requereix “sortir del seu lloc” per
anar cap a aquesta. El món —la vida
corrent, amb els seus àmbits
característics del treball professional,
la família i els deures d’estat en la
societat civil— és l’hàbitat on el
cristià s’identifica amb Crist. La
santificació de la vida ordinària
exigeix l’auxili de la gràcia i de la
relació personal amb Déu. Alhora, la
vida espiritual mateixa
necessàriament s’insereix i fa



referència a les circumstàncies
normals de l’existència al mig del
món.

El Senyor espera que ens santifiquem
i fem apostolat en el si de la nostra
família, en el nostre lloc de feina, en
els cercles d’amistats, en les
iniciatives socials en què estem
ficats, en el nostre poble, ciutat, regió
i país. Sempre amb una visió
universal, catòlica, que ens fa veure
amb els ulls de la fe que la influència
que podem tenir en el nostre
ambient pot arribar fins als confins
del món. Però cal començar pel que
tenim a l’abast de la mà. Si no
aprofitem les nostres circumstàncies
immediates, cauríem en visions
imaginàries que impedirien tota
fecunditat apostòlica.

Posem-ne un exemple literari. A Casa
desolada, una de les millors novel·les
sortides de la ploma de Charles
Dickens, hi ha un personatge grotesc:



Mrs. Jellyby. Aquesta senyora
representa les persones que estan
obsessionades per ajudar tothom —
com més lluny de les seves
circumstàncies vitals sigui aquest
món, millor—, però que s’obliden
que tenen persones necessitades al
seu costat, moltes vegades a casa
seva, a la seva comunitat de veïns o a
la seva mateixa ciutat.

Mrs. Jellyby dedica totes les hores del
dia a escriure cartes, contestar-les i
organitzar reunions a fi d’ajudar una
missió a l’Àfrica: Borrioboola-Gha. És
mare de família nombrosa, però els
seus fills viuen enmig del desordre i
de la brutícia. Ningú no se n’ocupa, i
quan reclamen l’atenció de la seva
mare, aquesta els retreu que «no
s’interessen dels grans problemes del
món». En el fons, segons Mrs. Jellyby,
els seus fills són uns egoistes. També
el seu marit és víctima de la
preocupació per la missió africana de
la seva esposa. Viu aïllat, enmig de



problemes financers terribles, sense
ningú que es preocupi per ell. Mrs.
Jellyby es desentén dels problemes
familiars, perquè la seva preocupació
es basa en els pobres africans que
tenen tantes necessitats materials i
espirituals. Una preocupació, d’altra
banda, ingènua, ja que es dedica a
teixir abrics de llana, que poc ús
tindrien en les calors tropicals de
l’Àfrica.[1]

En realitat, l’egoista és ella: el seu zel
per l’Àfrica és una forma
d’escapisme per no enfrontar-se als
problemes i les necessitats ordinaris
de cada dia: preparar el menjar,
netejar la casa, mantenir l’ordre
enmig d’una família nombrosa,
cuidar un fill malalt, consolar al que
està trist, animar la filla que té
dificultats sentimentals, servir de
suport al seu marit en els moments
de crisi econòmica, millorar la
convivència amb els seus veïns, etc.



El Senyor ens crida a santificar la
vida ordinària, inclosos tots els
aspectes de la vida social, amb un sa
realisme sobrenatural. Volem
canviar el món, però hem de
començar per canviar el nostre cor i
l’ambient que ens envolta. Per a
aquesta obra de santificació hi ha
dues condicions necessàries: que
mostrem coherència en els nostres
actes amb la fe que professem i que
ens formem prou per regir-nos pels
principis de l’Evangeli, que tanta
llum llancen sobre els camins per
assolir el bé comú de la societat.
Passem a analitzar aquestes dues
condicions.

Torna a l’índex

2. Unitat de vida

En les circumstàncies ordinàries
segurament hem vist —en la nostra
vida o en la dels nostres parents,
amics o veïns— incoherències entre



la moral natural o la doctrina
cristiana i les actuacions en la vida
social de molts catòlics. Persones que
no respecten les lleis de trànsit, que
menteixen en la seva declaració
impositiva, que difonen calúmnies
infundades o que, simplement,
tracten amb menyspreu les persones
que ocupen un lloc més humil en
l’escala social. Tot això representa un
obstacle obvi per a la cerca del bé
comú amb sentit cristià.

Fa molts anys, el sant aragonès
escrivia: «És freqüent, en efecte, fins
i tot entre catòlics que semblen
responsables i pietosos, l’error de
pensar que només estan obligats a
complir els seus deures familiars i
religiosos, i amb prou feines volen
sentir parlar de deures cívics. No es
tracta d’egoisme: és senzillament
falta de formació, perquè ningú no
els ha dit mai clarament que la virtut
de la pietat —part de la virtut
cardinal de la justícia— i el sentit de



la solidaritat cristiana es concreten
també en aquest estar presents, en
aquest conèixer i contribuir a
resoldre els problemes que
interessen tota la comunitat».[2]

La crida a la santedat al mig del món
porta, com una de les seves
conseqüències més importants, a
encarnar el que sant Josepmaria
anomenava “unitat de vida”. Les
persones incoherents en la seva
actuació amb la seva fe podrien ser
qualificades d’homes o dones amb
una doble personalitat o, utilitzant
una paraula molt esmentada en els
Evangelis, persones amb falsedat i
engany.

Sant Josepmaria conclou: «És, doncs,
necessari imitar Jesucrist per donar-
lo a conèixer amb la nostra vida.
Sabem que Crist es va fer home a fi
d’introduir tots els homes en la vida
divina, perquè —unint-nos a Ell—
visquéssim individualment i



socialment la vida de Déu».[3]

Observeu que es parla de viure
“socialment” la vida de Déu.

Torna a l’índex

3. Formació en doctrina social
de l’Església

Acabem de veure com sant
Josepmaria assenyalava que la
ignorància és un dels factors que
expliquen la falta de compromís
social dels catòlics. Juntament amb la
unitat de vida, una altra implicació
de la crida a la santedat enmig de les
relacions socials és el coneixement
de la doctrina social de l’Església.
Citem textualment el sant aragonès:
«Us diré, amb aquest propòsit, quin
és el meu gran desig: voldria que, en
el catecisme de la doctrina cristiana
per als nens, s’ensenyés clarament
quins són aquests punts ferms, en els
quals no es pot cedir, en actuar d’una
manera o d’una altra en la vida



pública; i que s’afirmés, alhora, el
deure d’actuar, de no abstenir-se,
d’oferir la col·laboració d’un mateix
per servir amb lleialtat, i amb
llibertat personal, al bé comú. Aquest
és un gran desig meu, perquè veig
que així els catòlics aprendrien
aquestes veritats des de petits, i les
sabrien practicar després quan
fossin adults».[4] Gràcies a Déu, això
és ja una realitat en el Catecisme de
l’Església Catòlica i en el Compendi de
doctrina social de l’Església.

El papa Francesc també es fa ressò
d’aquesta mateixa preocupació. En la
seva encíclica Fratelli tutti expressa
la seva pena per la confusió que
molts cristians tenen en matèries
socials, com els que donen suport a
nacionalismes tancats, xenofòbies i
menyspreus pel que és diferent. El
remei és la formació: «La fe, amb
l’humanisme que inspira, ha de
mantenir viu un sentit crític davant
d’aquestes tendències, i ajudar a



reaccionar ràpidament quan
comencen a insinuar-se. Per a això és
important que la catequesi i la
predicació incloguin de manera més
directa i clara el sentit social de
l’existència, la dimensió fraterna de
l’espiritualitat, la convicció sobre la
inalienable dignitat de cada persona
i les motivacions per a estimar i
acollir tothom».[5]

Qui vulgui impregnar les estructures
terrenals de l’esperit de Crist,
necessàriament s’ha de formar per
no equivocar el camí. L’Evangeli
llança una llum intensa per
comprendre el projecte de Déu sobre
l’organització social, la família,
l’economia, la cultura. Benet XVI
parlava sovint dels “principis no
negociables” que el cristià coherent
ha de defensar per apropar, tant com
sigui possible, aquest món al projecte
diví sobre el mateix. Però si hi ha
principis “no negociables”, també hi
ha moltes coses que són negociables,



objecte de tractatives, de diàleg, de
cerca de consensos, etc. Distingir les
coses unides essencialment a la fe de
les coses opinables és fonamental per
contribuir a la construcció d’una
societat cada vegada més conforme
als plans de Déu. I per distingir
correctament, cal formar-se bé.

Sant Josepmaria no pretenia que tots
els ciutadans fossin professionals de
la política o de les ciències socials,
però afavoria que tots tinguessin «un
mínim de coneixement dels aspectes
concrets que adquireix el bé comú de
la societat, en la qual viu cadascú, en
unes circumstàncies històriques
determinades; i també es pot exigir
un mínim de comprensió de la
tècnica —de les possibilitats reals,
limitades— de l’administració
pública i del govern civil, perquè
sense aquesta comprensió no hi pot
haver crítica serena i constructiva ni
opinions assenyades».[6]



A Itàlia, hi ha una dita popular que
diu així: Piove. Governo ladro! (Plou.
Govern lladre!) La crítica fàcil, la
protesta gratuïta, les reivindicacions
desorbitades, que estan tant a l’ordre
del dia en la vida política, en l’opinió
pública i a les xarxes socials, no
contribueixen en res a la cerca del bé
comú. Seguir el consell de sant
Josepmaria de formar-nos bé i
d’intentar entendre amb empatia el
món que ens envolta crearia un
ambient de pau, de justícia i de
comprensió que sí que ajudarien el
bé social de la comunitat.

Torna a l’índex

4. Sentit de responsabilitat

En l’Evangeli són nombroses les
crides que el Senyor dirigeix als seus
deixebles perquè prenguin
consciència de la responsabilitat que
els competeix sobre el món. El cristià
ha de ser sal i llum, ferment a la



massa. La paràbola dels talents, en
què el Senyor ens demana de fer
fructificar les nostres capacitats al
servei dels nostres germans, és de les
més comentades per la tradició de
l’Església, ja que és sempre un
despertador per evitar la passivitat i
la indolència. La llegim al capítol
XXV de sant Mateu, en què també hi
ha la descripció del Judici Universal:
el Senyor demanarà compte de com
ens vam fer càrrec dels altres, de
com vam ser responsables del
proïsme, especialment dels més
necessitats.

La paràbola del bon samarità és un
altre despertador de la nostra
responsabilitat envers els altres. El
papa Francesc comenta que «aquesta
paràbola és una icona il·luminadora,
capaç de posar de manifest l’opció de
fons que necessitem prendre per
reconstruir aquest món que ens fa
mal. Davant tant de dolor, davant de
tanta ferida, l’única sortida és ser



com el bon samarità. Tota altra opció
acaba o bé a la banda dels bandolers
o bé a la banda dels qui passen de
llarg, sense compadir-se del dolor de
l’home ferit en el camí. La paràbola
ens mostra amb quines iniciatives es
pot refer una comunitat a partir
d’homes i dones que fan seva la
fragilitat dels altres, que no deixen
que s’erigeixi una societat d’exclusió,
sinó que es fan proïsme i aixequen i
rehabiliten el caigut, perquè el bé
sigui comú. Al mateix temps, la
paràbola ens adverteix de certes
actituds de persones que es miren
només a elles mateixes i no es fan
càrrec de les exigències ineludibles
de la realitat humana».[7]

Unitat de vida i formació en la
doctrina —sempre fonamentades en
una vida espiritual sincera—
enfortiran el nostre sentit de
responsabilitat social. Cal deixar de
banda la passivitat i la comoditat, i
carregar sobre les nostres espatlles



aquest món nostre, tan ple de
necessitats, d’injustícies, de
sofriments. «El vostre amor a tots els
homes us ha de portar a afrontar els
problemes temporals amb valentia,
segons la vostra consciència. No
tingueu por del sacrifici, ni d’assumir
càrregues pesades. Cap
esdeveniment humà no us pot ser
indiferent, ans al contrari, tots han
de ser ocasió per fer bé a les ànimes i
facilitar-los el camí cap a Déu».[8]

La manifestació principal del sentit
de responsabilitat social rau en el
compliment de les nostres
obligacions d’estat: treballar bé, amb
tota la perfecció que siguem capaços,
per prestar el servei que els nostres
conciutadans esperen en justícia de
nosaltres; crear un ambient familiar
apte per formar en virtuts els fills,
futurs ciutadans responsables;
respectar les lleis i els ordenaments
jurídics vàlids perquè la convivència
sigui ordenada i pacífica. Allà ens



espera el Senyor, i així podrem
contribuir eficaçment al bé comú.
Mons. Fernando Ocáriz es referia al
caràcter transformador del treball:
«El treball santificat és sempre una
palanca de transformació del món, i
el mitjà habitual a través del qual
s’haurien de produir els canvis que
dignifiquen la vida de les persones,
de manera que la caritat i la justícia
amarin veritablement totes les
relacions. El treball fet així podrà
contribuir a purificar les estructures
de pecat, convertint-les en
estructures en què el
desenvolupament humà integral
sigui una possibilitat real».[9]

Torna a l’índex

5. Amor a la llibertat,
pluralisme

El bé comú implica crear les
circumstàncies perquè cada persona
pugui assolir la seva plenitud en la



vida personal i de relació amb els
altres. Per a això, cal garantir amplis
àmbits de llibertat. No és aquest el
moment per aturar-nos en tots els
aspectes de la llibertat: només
assenyalem que la plenitud de la vida
humana és l’Amor —amb majúscula,
que s’identifica amb Déu—, i sense
llibertat no podrem estimar.

En moltes societats contemporànies
la llibertat pateix un detriment
preocupant. A força d’imposar el que
suposadament és “correcte” des
d’una perspectiva tancada a l’esperit,
aquesta llibertat es veu limitada i
moltes persones cauen en una espiral
de la por i el silenci per no quedar
fora de joc, com ha passat amb
l’anomenada cultura de la
cancel·lació que estan denunciant els
rectors d’algunes de les universitats
més destacades dels Estats Units. En
algunes latituds s’imposen dictadures
d’un signe o d’un altre, impregnades
d’ideologies totalitàries, que



impedeixen expressar els
pensaments que no coincideixin amb
la doctrina oficial, sota pena de
presó. Més greu encara són els
intents de negar la llibertat religiosa
als ciutadans, exercint una
persecució sistemàtica als que no
comparteixen el credo únic oficial
d’una societat basada en el
fonamentalisme. No es tracta només
del fonamentalisme religiós: també
el laïcisme peca de totalitari quan
impedeix les manifestacions
públiques d’una fe religiosa.

A sant Josepmaria li agradaven l’aire
net i l’aigua clara. Allà on es nega la
llibertat, l’ambient social s’omple de
foscors i l’aigua que hauria de córrer
libèrrima per sadollar la set dels
ciutadans s’estanca i es podreix. Per
això, una de les característiques més
excel·lents dels seus ensenyaments—
i no només en la dimensió social—
era precisament el seu amor a la
llibertat. Afirmava amb força que hi



ha un àmbit libèrrim en la persona
humana en què només poden entrar
la mateixa persona interessada i Déu,
i que sempre s’ha de respectar: la
intimitat de les consciències. El
respecte il·limitat pel sagrari íntim
de les consciències el portava a
defensar la llibertat en matèria
religiosa. Va mantenir relacions
d’amistat autèntica amb persones de
tot credo o sense cap credo, i estava
disposat a donar la vida per defensar
la llibertat de les seves consciències.
Va sostenir un forcejament filial amb
la Santa Seu perquè permetés que a
l’Opus Dei hi pogués haver
cooperadors no catòlics, i fins i tot no
cristians. Es va omplir d’alegria amb
la declaració sobre la llibertat
religiosa Dignitatis humanae, del
Concili Vaticà II. Parafrasejant la
declaració magisterial, afirmava: «Jo
defenso amb totes les meves forces la
llibertat de les consciències, que
denota que no és lícit a ningú
d’impedir que la criatura reti culte a



Déu. S’han de respectar les legítimes
ànsies de veritat: l’home té una
obligació greu de cercar el Senyor, de
conèixer-lo i adorar-lo, però a la
terra ningú no s’ha de permetre
d’imposar al proïsme la pràctica
d’una fe que no té; de la mateixa
manera que ningú no pot apropiar-se
el dret de fer mal a qui l’ha rebuda
de Déu».[10]

Juntament amb la llibertat religiosa,
sant Josepmaria defensava la
llibertat de tots els cristians per
defensar les seves opinions en les
matèries que Déu ha deixat al lliure
albir dels homes. Fomentava un
clima vital obert, en el qual cadascú
es pogués manifestar senzillament
com era, i en el qual es respectessin
les opinions dels uns i els altres.
Detestava la tirania, «perquè és
contrària a la dignitat humana»,[11] i
manifestava un gran respecte pel
pluralisme en el que és opinable, tant
si es tractava de temes polítics com si



eren socials, econòmics, culturals o
esportius: en definitiva, en l’ampli
món del que no és dogmàtic. Llegim
a Solc: «Que trist que és tenir una
mentalitat cesarista, i no comprendre
la llibertat dels altres ciutadans, en
les coses que Déu ha deixat al judici
dels homes».[12]

En un article publicat al diari ABC de
Madrid el 2 de novembre del 1969,
sant Josepmaria s’expressava
d’aquesta manera: «Déu, en crear-
nos, ha corregut el risc i l’aventura
de la nostra llibertat. Ha volgut una
història que sigui una història
veritable, feta de decisions
autèntiques, i no una ficció ni un joc.
Cada home ha de fer l’experiència de
la seva autonomia personal, amb el
que això suposa d’atzar, de tempteig
i, de vegades, d’incertesa. No oblidem
que Déu, que ens dona la seguretat
de la fe, no ens ha revelat el sentit de
tots els esdeveniments humans.
Juntament amb les coses que per al



cristià són totalment clares i segures,
n’hi ha d’altres —moltíssimes— en
què només val l’opinió: és a dir, un
cert coneixement del que pot ser
veritable i oportú, però que no es pot
afirmar de manera incontrovertible.
Perquè no només és possible que jo
m’equivoqui, sinó que —tot i tenir jo
raó— és possible que la tinguin
també els altres. Un objecte que a un
li sembla còncau, li semblarà convex
als que estiguin situats en una
perspectiva diferent».[13]

La responsabilitat implicava
l’obligació moral d’intervenir en la
vida de la societat i deixar-hi una
empremta evangèlica, sempre en el
respecte de les lliures opcions
temporals. «Interpreteu, doncs, els
meus mots com el que són —
afirmava en la cèlebre homilia del
Campus de la Universitat de Navarra
—: una crida perquè exerciu, cada
dia! i no solament en situacions
d’emergència, els vostres drets; i



perquè compliu noblement les
vostres obligacions com a ciutadans
—en la vida política, econòmica,
universitària, professional—,
assumint amb valentia totes les
conseqüències de les vostres
decisions lliures, bo i carregant amb
la independència personal que us
pertoca. I aquesta cristiana 
mentalitat laical us permetrà de fugir
de tota intolerància, de tot fanatisme
—ho diré d’una manera positiva—,
us farà conviure en pau amb tots els
vostres conciutadans, i també us farà
fomentar la convivència en els
diversos ordres de la vida social».[14]

La llibertat en matèries opinables
forma part essencial del seu esperit
secular i laical. Odiava la mentalitat
de “partit únic” i reivindicava per als
cristians la llibertat d’opinió i les
decisions responsables en les seves
activitats professionals i socials: «No
hi ha dogmes en les coses temporals.
No va d’acord amb la dignitat dels



homes intentar fixar unes veritats
absolutes, en qüestions en què per
força cadascú ha de contemplar les
coses des del seu punt de vista,
segons els seus interessos particulars,
les seves preferències i amb la seva
experiència peculiar. Pretendre
imposar dogmes en l’aspecte
temporal condueix, inevitablement, a
forçar les consciències dels altres, a
no respectar el proïsme».[15]

Cal afegir que, per al nostre autor,
inseparablement unida a aquesta
consciència de la llibertat del cristià
en l’aspecte temporal, hi havia
l’obligació de la formació de la
consciència i també l’afirmació del
dret-deure de la jerarquia
eclesiàstica de pronunciar judicis
morals sobre les realitats temporals
quan ho exigissin la fe i la moral
cristianes.[16]

Torna a l’índex



6. Capacitat de diàleg

El pluralisme social impulsat per
sant Josepmaria implica que
s’instauri en la societat una “cultura
del diàleg”. Precisament al diàleg
sant Pau VI va dedicar la seva
primera encíclica, Ecclesiam suam. El
fundador de l’Opus Dei animava a no
discutir, sinó a intercanviar opinions,
amb caritat i respecte per la persona
que opina de manera diversa a la
nostra. Per dialogar fa falta
humilitat: no som amos de la veritat i
podem aprendre dels altres —i ho
hem de fer—; fa falta caritat: no hem
de maltractar mai una persona per
molt que estiguem segurs que està
equivocada; fa falta comprensió, és a
dir, posar-nos en les circumstàncies
dels altres. En definitiva, en el diàleg
exercim moltes virtuts cristianes que
fan més humana la societat en què
vivim.



Perquè el diàleg sigui real, és clau
mantenir-nos fidels a la nostra
identitat. La immensa majoria de les
qüestions són opinables. Al seu torn,
hi ha un nucli de veritats —tant de fe
com d’ordre natural— en què una
persona de consciència recta no pot
cedir: es tracta de la “santa
intransigència”, en l’expressió
utilitzada per sant Josepmaria, o dels
“principis no negociables”, de Benet
XVI. Un punt de Solc esmentat abans
acaba així: «Només en la fe i en la
moral hi ha un criteri indiscutible: el
de la nostra Mare l’Església».[17]

Defensar amb gràcia aquests punts
irrenunciables no significa ser
fonamentalistes: és ser coherents
amb la nostra consciència humana i
cristiana.

En una carta enviada als seus fills el
21 de gener del 1966, sant
Josepmaria s’esplaiava sobre el
diàleg que tot cristià ha de mantenir
en la societat, per fer-la més humana



i, en conseqüència, més cristiana.
Reproduirem alguns passatges
d’aquesta carta, ja que considero que
mereix ser coneguda i, sobretot,
aplicada en un ambient de crispació
com és l’actual en el debat públic,
tant en l’aspecte polític com en el
cultural i religiós.

Com sempre, el model és la vida de
Jesús, que va mantenir un diàleg
ininterromput amb tota mena de
persones. «Amb la llum sempre nova
de la caritat, amb un amor generós a
Déu i al proïsme, renovarem, d’acord
amb l’exemple que ens va donar el
Mestre, les nostres ànsies de
comprendre, de disculpar, de no
sentir-nos enemics de ningú».[18] La
nostra actitud ha de ser la de
sembradors de pau i alegria al món,
estimant i defensant la llibertat de les
ànimes, guanyada i respectada pel
mateix Senyor.



Sant Josepmaria concebia com a
finalitat pròpia de l’Opus Dei —però
la podem aplicar a tots els cristians—
«estendre per tot el món el missatge
d’amor i de pau que el Senyor ens ha
llegat; per convidar tots els homes a
respectar els drets de la persona».[19]

El fundador descriu un panorama
poc encoratjador dels temps que li
havien tocat viure, que són molt
similars als nostres: es parla molt de
pau, però la pau brilla per la seva
absència; es parla de democràcia i
igualtat, però hi ha castes tancades i
impenetrables; es clama per la
comprensió, però no es viu, tampoc
entre els cristians. «Són moments en
què els fanàtics i els intransigents —
incapaços d’admetre raons alienes—
es curen en salut i titllen de violents i
agressius els que són les seves
víctimes. Ens ha cridat (el Senyor), en
fi, quan se sent molt a parlar
d’unitat, i potser és difícil concebre
que hi pugui haver més desunió, no



ja entre els homes en general, sinó
entre els mateixos catòlics».[20]

Sant Josepmaria aborda un tema
central en l’actuació dels cristians a
la plaça pública: fidelitat a la
doctrina —que anomena, com hem
vist, “santa intransigència”— i
acollida i respecte per totes les
persones, també les que estan en
l’error: és la “santa transigència”. I
aclareix: «Tanmateix, cal que
ensenyeu a molta gent a practicar
aquesta doctrina, perquè no és difícil
trobar qui confongui la
intransigència amb la intemperància
i la transigència amb
l’abandonament de drets o de
veritats que no es poden malvendre».
[21]

Els cristians no podem transigir amb
les veritats de fe. El dipòsit de la
Revelació no ens pertany. Si es fessin
els canvis en la doctrina que molts
pretenen, amb la bona intenció que



tots ens poséssim d’acord, sortiria
una espècie de religió vaga i
sentimental, que ja no seria sal i
llum. El cristià ha de defensar el que
l’Església ensenya en matèria de fe i
costums «amb l’exemple, amb la
paraula, amb els vostres escrits, amb
tots els mitjans nobles que estiguin al
vostre abast».[22]

La fidelitat a la veritat no ens pot
portar al desig d’aniquilar qui
s’equivoca, o a deixar-nos arrossegar
per la ira o a caure en el fanatisme.
No es tracta de ser un “martell
d’heretges”. Cal distingir entre l’error
i la persona equivocada. Però en
l’error mateix s’ha de rescatar la part
de veritat que comporta. «Les idees
dolentes no acostumen a ser
totalment dolentes; tenen
ordinàriament una part de bé,
perquè si no, no les seguiria ningú.
Gairebé sempre tenen una espurna
de veritat, que és el seu esquer; però
aquesta part de veritat no és seva:



està presa de Crist, de l’Església; i,
per tant, són aquestes idees bones —
que estan barrejades amb l’error—
les que han de venir darrere dels
cristians, que tenen la veritat plena;
no hem de ser nosaltres els que hi
anem darrere».[23]

La “santa transigència” ens porta a
conviure amb tothom, a dialogar
amb tothom. «Hem de viure, en una
paraula, en una conversa contínua
amb els nostres companys, amb els
nostres amics, amb totes les ànimes
que s’apropin a nosaltres. Aquesta és
la santa transigència. Certament,
podríem anomenar-la tolerància,
però tolerar em sembla poc, perquè
no es tracta només d’admetre, com
un mal menor i inevitable, que els
altres pensin de manera diferent o
estiguin en l’error. També es tracta
de cedir, de transigir en tot el que és
nostre, en el que és opinable, en allò
que —sense tocar el que és essencial
— podria ser motiu de discrepància.



Es tracta, en fi, de llimar asprors on
es puguin llimar per crear una
plataforma d’enteniment que faciliti
la llum als equivocats».[24]

Si faltés aquest tarannà obert, faríem
un mal servei a la veritat, com els
que «converteixen la seva vida en
una croada perpètua, en una defensa
constant de la fe, però de vegades
s’obcequen i obliden que la caritat i
la prudència haurien de regir
aquests bons desitjos, i es fan
fanàtics. Malgrat la seva intenció
recta, el gran servei que volen
prestar a la veritat es desnaturalitza i
acaben fent més mal que bé,
defensant potser la seva opinió, el
seu amor propi, el seu entossudiment
d’idees. Com l’hidalgo de la Manxa,
veuen gegants on només hi ha molins
de vent; es converteixen en persones
malhumorades, agres, de zel amarg,
de maneres brusques, que no troben
mai res de bo, que tot ho veuen
negre, que tenen por de la llibertat



legítima dels homes, que no saben
somriure».[25]

Lluny d’aquesta actitud, la conducta
del cristià en el debat públic està
presidida per la caritat, que té, entre
altres característiques, la delicadesa
en el tracte, la bona educació, l’amor
a la llibertat aliena, la cordialitat, la
simpatia. D’altra banda, no ens
podem limitar a parlar o a donar bon
exemple: «també cal que escolteu,
que estigueu disposats a entaular un
diàleg franc i cordial amb les ànimes
que voleu apropar a Déu».[26]

Sant Josepmaria impulsa a
comprendre tothom, a anar de bracet
amb tothom, a treballar junts també
amb les persones que estan en una
altra sintonia ideològica. Per apropar
aquestes persones a la veritat, cal
enfortir la nostra formació doctrinal
i regar-ho tot amb la caritat de Crist.
«Contra qui estem? Contra ningú. No
puc estimar el diable, però a tothom



que no sigui el diable —per dolent
que sigui o que sembli— li vull bé.
No em sento ni m’he sentit mai
contrari a ningú; rebutjo les idees
que van contra la fe o contra la moral
de Jesucrist, però alhora tinc el deure
d’acollir, amb caritat de Crist, tots els
que les professin».[27]

El 1974, sant Josepmaria va fer una
visita pastoral per alguns països
d’Amèrica del Sud. A l’Argentina hi
havia un ambient tens, de desunió
nacional i de violència fratricida. Les
seves paraules en veu alta van
ressonar als cors de milers
d’argentins que estaven patint
aquesta situació, i que bé es poden
aplicar a moltes circumstàncies de
l’actualitat: «Que sembreu la pau i
l’alegria per tots costats; que no
digueu cap paraula molesta per a
ningú; que sapigueu anar de bracet
dels que no pensen com vosaltres.
Que no us maltracteu mai; que



sigueu germans de totes les criatures,
sembradors de pau i alegria».[28]

Torna a l’índex

7. Esperit de servei. Governar
és servir

La paraula servei no té massa
popularitat. En canvi, la paraula 
poder es presenta com quelcom
desitjable. Aquest fet potser posa de
manifest que vivim en un món
secularitzat, que ha oblidat que
regnar és servir. Almenys aquesta va
ser sempre la visió cristiana de
l’autoritat. Qui ocupa un lloc de
responsabilitat en la societat —un
governant, una professora
universitària, un pare de família, etc.
— ha de ser conscient que és allà per
servir els seus súbdits, els seus
alumnes, els membres de la seva
família. Sovint veiem el contrari: es
considera que qui exerceix el poder
té la possibilitat de servir-se a si



mateix. Veu el poder com una
propietat personal des de la qual
progressar. D’aquí sorgeixen
fenòmens tan difosos als cinc
continents, com la corrupció política
i econòmica, l’arbitrarietat, els
desitjos de perpetuar-se en el poder.
La història i la literatura —pensem
en tants reis de les obres de
Shakespeare, com Macbeth o Ricard
III— ho demostren àmpliament.
Gràcies a Déu, també hi ha
nombrosos exemples de persones
que exerceixen el poder amb
autoritat moral, amb suavitat, amb
respecte, amb esperit de servei:
honren el nom de “ministres”,
paraula que ve del llatí ministrare, és
a dir, servir.

Una de les característiques que sant
Josepmaria assenyala més sovint per
a la santificació de totes les
dimensions socials és precisament
l’esperit de servei. Tota tasca
humana honesta té com a finalitat



intrínseca el servei als altres. Serveix
tant el metge com la mestressa de
casa, l’escombriaire municipal com
la investigadora o el treballador
bancari. El servei no és quelcom
afegit al treball humà. «Pensem a poc
a poc què hi ha a l’entranya de la
nostra labor professional. Us diré
que és una única intenció: servir.
Perquè al món, ara, la importància
de la missió social de totes les
professions és clara: fins i tot la
caritat s’ha fet social, fins i tot
l’ensenyament s’ha fet social».[29]

Escrivà es referia al desig
sobrenatural de servir Déu i les
ànimes que ha de regnar als cors de
tots els cristians, i que també té una
dimensió humana: «intentar
aconseguir la perfecció cristiana al
món netament, amb la vostra
actuació libèrrima i responsable en
tots els camps de l’activitat
ciutadana. Un servei abnegat, que no
envileix, sinó que educa, que



engrandeix el cor —ho fa romà, en el
sentit més alt d’aquesta paraula— i
porta a buscar l’honor i el bé de la
gent de cada país: perquè cada dia hi
hagi menys pobres, menys ignorants,
menys ànimes sense fe, menys
desesperats, menys guerres, menys
inseguretat, més caritat i més pau».
[30]

L’esperit de servei porta
necessàriament a pensar en els
altres, a viure aquesta clau
antropològica cristiana, assenyalada
en el número 24 de la Gaudium et
spes: la persona humana es realitza
en el do sincer de si mateix. En
l’entramat de les relacions socials és
on exercim aquesta entrega als
altres. «L’actuació de cadascun de
nosaltres, fills, és personal i
responsable. Hem d’intentar donar
bon exemple davant de cada persona
i davant de la societat, perquè un
cristià no pot ser individualista, no es
pot desentendre dels altres, no pot



viure egoistament, d’esquena al món:
és essencialment social, membre
responsable del Cos Místic de Crist».
[31]

D’acord amb la seva visió, si en la
societat preval l’esperit de servei, la
transformació del món —sempre
conscients de les humanes
limitacions— serà una realitat. «La
nostra labor apostòlica contribuirà a
la pau, a la col·laboració dels homes
entre si, a la justícia, a evitar la
guerra, a evitar l’aïllament, a evitar
l’egoisme nacional i els egoismes
personals: perquè tots s’adonaran
que formen part de tota la gran
família humana, que està dirigida
per voluntat de Déu a la perfecció».
[32] Sant Josepmaria és un mestre a
l’hora d’ampliar horitzons: encara
que la nostra tasca en la societat sigui
aparentment ínfima o de poca
importància als ulls humans, podem
canviar el món precisament des
d’aquesta.



Si tots els àmbits socials
constitueixen una oportunitat per
contribuir al bé comú, per servir, és
evident que alguns d’aquests són
estratègics. Sant Josepmaria
assenyala en particular el servei
públic, l’activitat política. «En tots els
camps en què els homes treballen —
insisteixo— també us heu de fer
presents vosaltres, amb el meravellós
esperit de servei dels seguidors de
Jesucrist, que no ha vingut a ser
servit, sinó a servir: sense abandonar
imprudentment —seria un error
gravíssim— la vida pública de les
nacions, en la qual actuareu com a
ciutadans corrents, que això sou,
amb llibertat personal i amb
responsabilitat personal».[33] I
insisteix: «La presència lleial i
desinteressada en el terreny de la
vida pública ofereix possibilitats
immenses per fer el bé, per servir:
els catòlics no poden —no podeu
vosaltres, fills meus— desertar
d’aquest camp, i deixar les tasques



polítiques en mans de qui no coneix
o no practica la llei de Déu, o de qui
es mostra enemic de la seva Santa
Església».[34]

Seguint una llarga tradició de
filosofia política i de doctrina social,
els representants més eximis de la
qual són Plató, Aristòtil, sant Agustí i
sant Tomàs, Escrivà ofereix una
definició de l’activitat política:
«Política, en el sentit noble de la
paraula, no és sinó un servei per
aconseguir el bé comú de la Ciutat
terrenal. Però aquest bé té una
extensió molt gran i, per tant, és en el
terreny polític on es debaten i es
dicten lleis de gran importància, com
són les que concerneixen el
matrimoni, la família, l’escola, el
mínim necessari de propietat
privada, la dignitat —els drets i els
deures— de la persona humana».[35]

En els textos de filosofia política
clàssics és habitual trobar apartats



dedicats a les virtuts del governant.
Són nombrosos els textos de sant
Josepmaria en què recull una sèrie
de consells per governar bé a fi
d’aconseguir el bé comú. Per
exemple, saber repartir
responsabilitats, sense acaparar el
poder en una sola persona (cf. Solc,
972); envoltar-se de persones doctes i
rectes moralment, i no de mediocres
per voler sobresortir (cf. Solc, 968);
prendre les decisions escoltant els
col·laboradors, per evitar visions
unilaterals (cf. Solc 392); no jutjar ni
parlar mai amb lleugeresa sobre
persones o temes que el governant
desconeix (cf. Solc, 397); tenir la
convicció que qui governa no ho sap
tot i ha d’aprendre dels altres (cf. 
Solc, 388).

En una carta datada el 1959 i
adreçada als membres de l’Opus Dei,
donava una sèrie d’indicacions que
no obeïen a les seves idees polítiques
personals, sinó a la doctrina social de



l’Església: «Quan hàgiu de participar
en tasques de govern, poseu tot
l’afany a dictar lleis justes, que
puguin complir els ciutadans. El
contrari és un abús de poder i un
atemptat contra la llibertat de la
gent: en deforma les consciències, a
més, perquè —en aquests casos—
tenen perfecte dret a deixar de
complir aquestes lleis que només ho
són de nom».[36]

Al mateix temps, no n’hi havia prou a
dictar bones lleis, sinó que calia fer
partícips tots els ciutadans del bé
comú, i en particular els més febles:
«Respecteu la llibertat de tots els
ciutadans, tenint en compte que el bé
comú ha de ser participat per tots els
membres de la comunitat. Doneu a
tothom la possibilitat d’elevar la seva
vida, sense humiliar-ne uns, per
aixecar els altres; oferiu, als més
humils, horitzons oberts per al seu
futur: la seguretat d’un treball
retribuït i protegit, l’accés a la



igualtat de cultura, perquè això —
que és just— portarà llum a les seves
vides, canviarà el seu humor i els
facilitarà la cerca de Déu i de
realitats més altes».[37]

Torna a l’índex

8. Compassió i acció

Una de les característiques més
presents en la cultura contemporània
és el rebuig de tota mena de
discriminació. És quelcom molt
positiu des d’una mirada cristiana,
tot i que amb dolor comprovem que
moltes vegades es continua
discriminant diferents grups de
persones, sobretot els més febles o
els que tenen capacitats diferents. A
aquests grups s’afegeixen els que
consideren que hi ha veritats
objectives, o els qui pensen que
aquesta vida té sentit, o els que
s’atreveixen a professar la seva fe
públicament: no és estrany que



aquestes persones —molts dels
lectors d’aquest llibre, suposo—
siguin titllades de fonamentalistes,
incapaces de dialogar amb qui pensa
diferent o que constitueixen un perill
per a la democràcia.

Fa poc, un document de la Santa Seu
ha reafirmat la dignitat de tota
persona: «Una dignitat infinita, que
es fonamenta inalienablement en el
seu propi ser, li correspon a cada
persona humana, més enllà de tota
circumstància i en qualsevol estat o
situació en què es trobi. Aquest
principi, plenament recognoscible
fins i tot per la sola raó, fonamenta la
primacia de la persona humana i la
protecció dels seus drets».[38]

A fi d’aclarir possibles malentesos
sobre el terme dignitat, el document
explica que se’n poden distingir
quatre dimensions: dignitat
ontològica, dignitat moral, dignitat
social i dignitat existencial. La



primera dimensió és la més
important. La dignitat ontològica
«correspon a la persona com a tal pel
mer fet d’existir i haver estat
volguda, creada i estimada per Déu.
Aquesta dignitat no es pot eliminar
mai i es manté vàlida més enllà de
tota circumstància en la qual es
poden trobar els individus».[39] La 
dignitat moral es refereix a l’exercici
de la llibertat per part de la persona
humana. Moltes vegades fem un mal
ús de la llibertat, i en aquest cas ens
comportem d’una manera “no digna”
de la persona humana. «La història
ens testifica que l’exercici de la
llibertat contra la llei de l’amor
revelada per l’Evangeli pot assolir
cotes incalculables de mal infligit als
altres. Quan això passa, ens trobem
davant de persones que sembla que
hagin perdut tot rastre d’humanitat,
tot rastre de dignitat. Respecte a això,
la distinció introduïda aquí ens ajuda
a discernir amb precisió entre
l’aspecte de la dignitat moral, que de



fet es pot “perdre”, i l’aspecte de la
dignitat ontològica, que no es pot
anul·lar mai. I és precisament pel
que fa a aquesta última que s’ha de
treballar amb totes les forces, perquè
tots els que han fet el mal se’n
puguin penedir i convertir-se».[40]

La dignitat social fa referència a les
condicions de vida d’una persona. Es
pot afirmar que hi ha vides
“indignes”, perquè les seves
circumstàncies socials no respecten
la dignitat ontològica de què gaudeix
tota persona. Parlar d’una “vida
indigna” «no indica de cap manera
un judici cap a la persona, al
contrari, vol destacar el fet que la
seva dignitat inalienable es contradiu
per la situació en què es veu obligada
a viure».[41] Finalment, la dignitat
existencial: «amb aquesta expressió
ens referim a situacions de tipus
existencial: per exemple, és el cas
d’una persona que, fins i tot quan,
aparentment, no li falta res del que



és essencial per viure, per diverses
raons, li resulta difícil viure amb
pau, amb alegria i amb esperança. En
altres situacions, és la presència de
malalties greus, de contextos
familiars violents, de certes
addiccions patològiques i altres
malestars els que fan que algú
experimenti la seva condició de vida
com a “indigna” davant la percepció
d’aquella dignitat ontològica que no
pot ser enfosquida mai. Les
distincions que s’introdueixen aquí,
en tot cas, no fan més que recordar-
nos el valor inalienable d’aquesta
dignitat ontològica arrelada en
l’ésser mateix de la persona humana
i que subsisteix més enllà de tota
circumstància».[42]

Sant Joan Pau II, des d’una
perspectiva personalista, subratllava
que «la persona és un ésser per a qui
l’única dimensió adequada és
l’amor».[43] I Francesc afegeix:
«L’amor implica llavors quelcom més



que una sèrie d’accions benèfiques.
Les accions brollen d’una unió que
s’inclina més i més vers l’altre
considerant-lo valuós, digne, grat i
bell, més enllà de les aparences
físiques o morals. L’amor a l’altre pel
fet de ser qui és, ens mou a buscar el
millor per a la seva vida. Només en el
cultiu d’aquesta forma de relacionar-
nos farem possibles l’amistat social
que no exclou ningú i la fraternitat
oberta a tothom».[44]

Sant Josepmaria, seguint l’exemple
de Jesucrist crucificat, deia que tot
cristià havia d’obrir els braços de bat
a bat, per abraçar totes les ànimes.
Considerava que tota persona tenia
un valor infinit, ja que «valem tota la
sang de Crist». Utilitzant la
terminologia del document que
acabem d’esmentar, podem afirmar
sense equivocar-nos que, tant en la
seva vida com en la seva doctrina,
vivia amb totes les seves
conseqüències el respecte a la



dignitat de la persona humana en les
seves quatre dimensions. Dignitat
ontològica, que el portava a defensar
la vida des del moment de la
concepció fins a la mort natural, en
un apostolat constant en un context
cultural en què ja estava molt
desenvolupada la mentalitat
antivida; dignitat moral, que el
portava a buscar el pecador per
apropar-lo a les fonts de la gràcia,
fins i tot arribant fins a les portes de
l’infern; dignitat social, despertant
les consciències de totes les persones
de bona voluntat per promoure el
desenvolupament de tothom, en
especial dels més pobres, i assolir un
nivell de vida d’acord amb la dignitat
de fills de Déu, i, per últim, la dignitat
existencial, per la seva preocupació
constant per acompanyar les
persones soles, consolar els malalts,
predicar la pau familiar, etc.

A l’actitud personal de sant
Josepmaria s’hi unien les seves



ànsies d’infondre en els seus fills
espirituals i en totes les persones a
qui arribava la seva predicació, la
responsabilitat de col·laborar en la
solució dels problemes socials. Si un
primer pas és la “compassió” davant
del feble, el pobre, el discriminat, el
pas següent ha de ser l’“acció”: el
cristià —i tota persona de bona
voluntat— no es pot quedar de
braços plegats davant les injustícies
socials. El seu amor a Crist, a qui veia
en els pobres, l’impulsava a buscar
mitjans per revertir les situacions de
pobresa i misèria de tantes persones
als cinc continents. Considerava que,
si la vida espiritual era autèntica,
necessàriament havia de desembocar
en la proximitat a les persones que
pateixen. Si no fos així, cauria en una
religiositat subjectivista, que
enclouria una comoditat aliena a
l’esperit de Crist.[45] «Ningú no estima
la justícia —escrivia en una homilia
dedicada a sant Josep- si no estima de
veure-la complida en relació amb els



altres. Com tampoc no és lícit de
tancar-se en una religiositat còmoda,
oblidant les necessitats dels altres.
Qui desitja ésser just als ulls de Déu,
s’esforça també per fer que la justícia
s’esdevingui de fet entre els homes. I
no tan sols pel bon motiu que no
sigui injuriat el nom de Déu, sinó
perquè ésser cristià significa aplegar
totes les instàncies nobles que hi ha
en tot quefer humà. Parafrasejant un
text conegut de l’apòstol sant Joan, es
pot dir que qui afirma que és just
amb Déu però no ho és davant els
altres homes, menteix: i la veritat no
habita en ell».[46]

Respectant el pluralisme legítim que
hi ha a l’hora de trobar les solucions
tècniques per resoldre les
emergències socials, no deixava de
recordar a tothom que part central
de l’Evangeli és la predilecció pels
pobres i malalts, que han de gaudir
dels mateixos drets dels altres
homes. Sense mitges tintes, a mitjan



segle passat afirmava: «En aquests
temps de confusió, no se sap el que és
dreta, ni centre, ni esquerra, en el
món polític ni en el social. Però si per
esquerra s’entén aconseguir el
benestar per als pobres, perquè tots
puguin satisfer el dret de viure amb
un mínim de comoditat, de treballar,
d’estar ben assistits si es posen
malalts, de distreure’s, de tenir fills i
poder-los educar, de ser vells i ser
atesos, llavors jo estic més a
l’esquerra que ningú. Naturalment,
dins de la doctrina social de
l’Església, i sense compromisos amb
el marxisme o amb el materialisme
ateu; ni amb la lluita de classes,
anticristiana, perquè en aquestes
coses no podem transigir».[47]

Per a sant Josepmaria, hi ha
exigències de justícia ineludibles, i
s’han de buscar tots els mitjans
idonis perquè es respectin. Al seu
torn, en la seva visió social
impregnada per l’amor de Crist,



considerava que amb la justícia sola
no n’hi ha prou. «Convenceu-vos que
únicament amb la justícia no
resoldreu mai els grans problemes de
la humanitat. Quan es fa justícia a
seques, no us estranyeu si la gent se
sent ferida: demana molt més la
dignitat de l’home, que és fill de Déu.
La caritat ha d’anar per dins i al
costat, perquè ho dulcifica tot, ho
deïfica: Déu és amor (...). Per arribar
de l’estricta justícia a l’abundància
de la caritat, cal recórrer tot un
trajecte. I no són gaires els qui
perseveren fins a la fi. N’hi ha que es
conformen a acostar-se al llindar:
prescindeixen de la justícia, i es
limiten a una mica de beneficència,
que qualifiquen de caritat. (…) La
caritat, que és com una superació
generosa de l’òrbita de la justícia,
exigeix primer el compliment del
deure: es comença pel que és just; es
continua per allò que és més
equitatiu (...); però per estimar cal
molta finor, molta delicadesa, molt



de respecte, molta afabilitat: en un
mot, seguir aquell consell de
l’Apòstol: “porteu els uns les
càrregues dels altres, i així complireu
la llei del Crist”. Aleshores sí, ja vivim
plenament la caritat, ja realitzem el
manament de Jesús».[48]

Al llarg de la seva vida, el fundador
de l’Opus Dei va encoratjar
innombrables iniciatives al servei
dels més necessitats: instituts de
formació professional, dispensaris
mèdics, escoles agràries, centres de
formació per a treballadores de la
llar, etc. Al seu torn, no tenia una
mentalitat “assistencialista”: calia
posar en mans dels més necessitats
els instruments necessaris perquè
poguessin tirar endavant per ells
mateixos, respectant la seva dignitat.
Això implicava donar-los formació
humana i professional, sense oblidar
la formació espiritual, perquè
llavors, com ara —és una denúncia
del papa Francesc—, «la pitjor



discriminació que pateixen els
pobres és la falta d’atenció
espiritual».[49] Ho deia el mateix sant
Josepmaria: «Fills de la meva ànima,
no oblideu —tanmateix— que la
misèria més trista és la pobresa
espiritual, la manca de la doctrina i
de la participació en la vida de Crist».
[50]

També va impulsar universitats i
escoles de negocis en què s’intenta
fomentar la responsabilitat social i
l’esperit de servei, per posar aquesta
formació d’altura al servei del bé
comú. Va intentar que les persones
més educades i amb més possibilitats
econòmiques afinessin la seva
sensibilitat social, un producte no
tant d’uns principis de filosofia
política o econòmica com d’una
mentalitat que s’adapta als
sentiments del Cor de Crist: «Un
home o una societat que no reaccioni
davant les tribulacions o les
injustícies, i que no s’esforci per



alleujar-les, no són un home o una
societat a la mesura de l’amor del Cor
de Crist. Els cristians —conservant
sempre la més àmplia llibertat a
l’hora d’estudiar i de dur a la pràctica
les diverses solucions i, doncs, amb
un lògic pluralisme—, han de
coincidir en l’afany idèntic de servir
la humanitat. Altrament, llur
cristianisme no serà la Paraula i la
Vida de Jesús: només serà una
disfressa, una enganyifa de cara a
Déu i de cara als homes».[51]

No ens podem conformar a resoldre
els problemes personals i familiars.
Són prioritaris, però han de
constituir la plataforma per llançar-
nos “mar endins” a buscar tots els
homes, a portar el missatge de Crist a
cadascú i a cadascuna. «L’amor del
Crist —escriu sant Pau— ens té
agafats» (2 Co 5, 14). I l’amor implica
entrega, sortir d’un mateix, do sincer
de si mateix. Amb altres paraules,
porta a complicar-nos la vida. A



Veneçuela, en una d’aquestes
reunions multitudinàries que va
mantenir amb tota mena de
persones, contestant a una pregunta
sobre l’educació dels fills en relació
amb els béns materials, sant
Josepmaria va assenyalar:

«Jo els passejaria una mica... per
aquests barris que hi ha al voltant de
la gran ciutat de Caracas. Els posaria
la mà davant dels ulls, i després la
trauria perquè veiessin les
barraques, unes a sobre de les altres:
i ja els has contestat! Que sàpiguen
que els diners els han d’aprofitar bé;
que l’han de saber administrar, de
manera que tothom participi
d’alguna manera dels béns de la
terra. Perquè és molt fàcil dir: jo soc
molt bo, si no s’ha passat cap
necessitat. Un amic, home de molts
diners, em deia una vegada: jo no sé
si soc bo, perquè no he tingut mai la
dona malalta, ni m’he trobat sense
feina ni sense un cèntim; no he tingut



els meus fills debilitats per la fam,
estant sense feina i sense ni un
cèntim; no m’he trobat al mig del
carrer, sense cap sostre... No sé si soc
un home honrat: què hauria fet jo, si
m’hagués passat tot això? Mireu,
hem d’intentar que no li passi a
ningú; cal habilitar la gent perquè,
amb la seva feina, es pugui assegurar
un benestar mínim, estar tranquil en
la vellesa i en la malaltia, tenir cura
de l’educació dels fills, i tantes altres
coses necessàries. Res dels altres no
ens pot deixar indiferents i, des del
nostre lloc, hem d’intentar que es
fomentin la caritat i la justícia».[52]

* * *

El cristià que, coherent amb
l’Evangeli i ben format en la doctrina
social, intenta influir en la
comunitat, amb responsabilitat
social, respecte a la llibertat dels
altres, capacitat de diàleg, esperit de
servei i compassió activa pels més



pobres, és un generador de canvis
positius. Com els cercles concèntrics
que produeix la pedra llançada a
l’aigua, el seu influx arribarà fins als
últims confins de la terra. Si hi ha
molts cristians així, hi haurà raons
per esperar en un món millor, amb
més amor, comprensió, pau, perdó.
No caiguem en la utopia, ja que la
presència del mal sempre serà
present fins a la fi dels temps. Però és
responsabilitat nostra aportar la
nostra contribució per fer més
cristiana —i, en conseqüència, més
humana— la convivència social.

Fa poques setmanes, vaig veure als
prestatges d’una llibreria de
Yaoundé, capital del Camerun, un
llibre que es titulava així: Le pire
n’est pas encore arrivé (El pitjor
encara no ha arribat). Com a títol és
poc entusiasmador. Amb les certeses
que ens dona la fe, podem afirmar
que, si som fidels a la nostra vocació
de ciutadans cristians al mig del



món, el millor encara no ha arribat.
Al mateix temps, tot depèn de Déu i
de la nostra correspondència lliure i
responsable a la gràcia divina.

Torna a l’índex

[1] Cf. Ch. DICKENS, Casa desolada,
Montesinos, Madrid 2018.

[2] Carta núm. 3, 46a, a: Cartes I,
Edició crítica i anotada per Luis
Cano, Rialp, Madrid 2020.

[3] Carta núm. 3, 29b, a: ibídem.

[4] Carta núm. 3, 45b, a: ibídem.

[5] FRANCESC, Encíclica Fratelli tutti,
3.X.2020, núm. 86.

[6] Carta núm. 3, 46c, a: Cartes I, cit.

[7] FRANCESC, Fratelli tutti, núm. 67.



[8] Carta, 15.X.1948, núm. 28.

[9] F. OCÁRIZ, Conferència “Agrandar
el corazón”, 22 de gener del 2023.

[10] Amics de Déu, núm. 32

[11] Converses, núm. 53

[12] Solc, núm. 313

[13] Article “Las riquezas de la fe”, 
ABC, 2.XI.1969

[14] Converses, núm. 117

[15] “Las riquezas de la fe”, ABC 2.XI.
1969

[16] Cf. A. RODRÍGUEZ LUÑO, La
formazione della coscienza in
materia sociale e politica secondo gli
insegnamenti del beato Josemaría
Escrivá, a Romana, gener-juny del
1991, 162-181

[17] Solc, núm. 275.



[18] Carta núm. 4, 3a, a: Cartes I, cit.

[19] Ibídem, núm. 3c.

[20] Ibídem, núm. 4c.

[21] Ibídem, núm. 6d.

[22] Ibídem, núm. 8c.

[23] Ibídem, núm. 11a.

[24] Ibídem, núm. 12a.

[25] Ibídem, núm. 12e i 12d.

[26] Ibídem, núm. 13e.

[27] Ibídem, núm. 24b, 24c i 24d.

[28] Notes d’una reunió familiar, 15.VI.
1974 (Arxiu General de la Prelatura,
d’ara endavant AGP, biblioteca, PO4,
vol. II, 482).

[29] Carta núm. 3, 26b.



[30] Carta núm. 8, 1b, a: Cartes II,
edició crítica i anotada, preparada
per Luis Cano, Rialp, Madrid 2022.

[31] Ibídem, núm. 37d.

[32] Ibídem, núm. 38a.

[33] Ibidem, núm.40e.

[34] Ibídem, núm. 41a.

[35] Ibídem, núm. 42a.

[36] Carta núm. 29, 52, a
www.escriva.org.

[37] Ibídem.

[38] Dicasteri per a la doctrina de la fe,
Declaració Dignitas infinita sobre la
dignitat humana, 8.IV.2024, núm. 1

[39] Ibídem, núm. 7.

[40] Ibídem.

[41] Ibídem, núm. 8.



[42] Ibídem.

 JOAN PAU II, Cruzando el umbral de
la esperanza, Plaza y Janés,
Barcelona 1994, p. 199.

[44] FRANCESC, Fratelli tutti, núm. 94.

[45] Cf. SCHLAG, M., veu Promoción y
desarrollo, en el Diccionario…, cit.,
1026.

[46] És Crist que passa, núm. 52.

[47] Instrucció, V.1935/14.IX.1950, nota
146.

[48] Amics de Déu, núm. 172-173

[49] FRANCESC, Evangelii gaudium,
núm. 200.

[50] Carta núm. 29, 52.

[51] És Crist que passa, núm. 167.



[52] Notes d’una reunió familiar, 9.II.
1975 (AGP, Biblioteca, P04, 1975, vol.
III, 83-84).

Mariano Fazio

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/el-missatge-i-
llegat-social-de-sant-josepmaria-a-50-
anys-del-seu-pas-per-lamerica-llatina/

(16/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/el-missatge-i-llegat-social-de-sant-josepmaria-a-50-anys-del-seu-pas-per-lamerica-llatina/
https://opusdei.org/ca/article/el-missatge-i-llegat-social-de-sant-josepmaria-a-50-anys-del-seu-pas-per-lamerica-llatina/
https://opusdei.org/ca/article/el-missatge-i-llegat-social-de-sant-josepmaria-a-50-anys-del-seu-pas-per-lamerica-llatina/
https://opusdei.org/ca/article/el-missatge-i-llegat-social-de-sant-josepmaria-a-50-anys-del-seu-pas-per-lamerica-llatina/

	El missatge i llegat social de sant Josepmaria a 50 anys del seu pas per l’Amèrica Llatina
	1. Crida universal a la santedat, al mig del món, en tots els àmbits socials
	2. Unitat de vida
	3. Formació en doctrina social de l’Església
	4. Sentit de responsabilitat
	5. Amor a la llibertat, pluralisme
	6. Capacitat de diàleg
	7. Esperit de servei. Governar és servir
	8. Compassió i acció


