
opusdei.org

«El més important
de la vida és
ensenyar a estimar»

Juan José Pérez-Soba, professor
ordinari de l'Institut Teològic
Joan Pau II per a les ciències
sobre matrimoni i família de
Roma, va ser un dels ponents en
el I workshop internacional
sobre acompanyament familiar
que va tenir lloc a UIC
Barcelona el passat mes de
maig dins de l'any de la família
Amoris Laetitia. És l'autor de
diferents llibres de recerca com
“Amor es nombre de persona”,
“El corazón de la familia” o
“Creer en el amor”. Ensenya



Teologia pastoral del
matrimoni.

28/06/2022

El tema de la seva xerrada va ser:
‘Quin acompanyament familiar
obre una esperança?’ I el primer
que va dir va ser que tot
acompanyament és fer-se
vulnerable a l'altre. Per què?

Perquè acompanyar suposa, en
primer lloc, obrir el cor a una altra
persona; i quan obrim el nostre cor a
una altra persona, potser ho passem
malament. Però és l'única acció que
obre una esperança d'assolir una
unió més profunda, on l'amor
realment il·lumina. L'amor ens fa
vulnerables perquè la persona que
estimem ens pot fer patir. Però val la
pena patir per amor.



SABEM ON ANEM

Partint de sant Tomàs, parla de
tres punts: el cor, si crema, en part
es consumeix. Després, el cor
escalfa. I finalment, eleva.

Exactament, aquesta és la manera de
comprendre'l, a través de la
comparació entre el foc del cor i
l'amor. De quina manera aquesta
experiència del foc, que és un
element humà per excel·lència,
sempre es presenta com allò que és
la llar. Al foc has de posar el millor
de tu mateix. I això suposa que
acceptes el risc de patir, però amb
sentit. 

D'altra banda, amb un escalf que
neix d'una proximitat, que permet
entendre un valor nou, que
m'enriqueix i m'eleva, perquè veig
que Déu hi és present. I que té un
sentit transcendent, que permetrà
una esperança amb un futur.



També va explicar que la vida no
és un instant. Com és això?

La vida és un camí. Per tant, en el
camí importen no només els passos
que faig, sinó cap a on els faig.
També, que hi hagi un fil conductor,
que permeti donar orientació al
camí. Si faig cinc passos endavant i
tres enrere, estic caminant força
malament. Aleshores, el que és
important és l'horitzó, on vaig, i
veure que segueixo caminant amb
un sentit. Així, l'esperança esdevé la
virtut del caminant.

En canvi, ara la tendència és viure
l'instant...

L'amor romàntic vol viure tot l'amor
en un instant. I aleshores perd la
saviesa de l'amor: saber construir
una vida. Per això, a qui només viu
l'amor romàntic, la vida gairebé
sempre se li escapa de les mans,
perquè creu que l'amor tan sols és
veritable quan és intens i vol repetir



els instants constantment. En la
mesura que es desgasta creu que ha
perdut l'amor. I al final queda abocat
a la mort.

Saber on anem. També m'ha
agradat la idea que ha compartit
d'“Alícia al país de les meravelles”,
quan l'Alícia es troba amb el conill
en una bifurcació de camins.

La bifurcació vol dir que, si la vida és
un camí, hem de saber on anem. I
pretendre que no saps on vas, o que
qualsevol camí val, és una falsedat
profunda, que confon les persones.
La veritat d'on anem, i que tots anem
a un mateix lloc, és fonamental per
poder acompanyar les persones.

I aquí hi pot entrar
l'acompanyament.

Cal acompanyament. En el fons, el
mateix conill va acompanyar Alícia
en aquell moment de confusió.



Però també l'acompanyant ha de
saber on va.

Si no sap on va, no acompanya.
L'acompanyant és acompanyant,
perquè sap on va.

La solitud és la por i la malaltia
d'algunes societats.

Crec que al nostre món, precisament
per primar molt el que és el respecte
davant de l'amor, deixa les persones
soles. En una solitud de la qual,
després, no se sap com sortir-ne. I
que moltes vegades vol suplir-la,
satisfent desitjos, que et deixen més
sol encara. I això és una malaltia
enorme, que només pot superar-se
amb l'acompanyament.

Quan el respecte preval davant
l'amor, al final es deixa sola la
persona; perquè si la relació només
es fa de respecte i no d'amor, les
persones es queden soles. Fomentar
l'autonomia individual com si fos la



cimera de la vida, deixa les persones
molt soles.

UN PLA DE DÉU PER A CADASCÚ

Comenta que hi ha una
determinada manera de fer
apostolat que no funciona.

Si l'apostolat es redueix a dir a les
persones què han de fer i donar-los
consells, no funciona. Acompanyar
ve de cum panis, partir el pa: cal
compartir la vida.

L'acompanyament es produeix quan
a l'horitzó hi ha l'encontre amb
Jesucrist. Quan veiem com les
persones troben que Jesucrist està a
les seves vides i que fan de Jesucrist
el veritable guia de les seves vides.

El “Papa de la família”, sant Joan
Pau II, no es limitava a donar
consells.



Exactament, perquè va veure que el
més important de la vida és ensenyar
a estimar, i que això requeria
acompanyar les persones, és a dir,
vincular-s'hi, participar en com
construïen les seves vides.

I com ho feia?

Fonamentalment entrant a la vida de
les persones, escoltant-les i
vinculant-s'hi en una amistat
veritable. Era una persona que sabia
escoltar molt. I les persones se
sentien escoltades. Després intentava
descobrir-los el més important de la
seva vida i els deia: jo estic amb tu
perquè ho puguis viure.

I aleshores feia això d'anar-se'n
d'excursió amb joves.

Preparava els nuvis. No casava
ningú, si abans no els feia fer un dia
de recés en el qual els mostrava el
pas que donarien i, a partir d'això,
procurava que els matrimonis es



vinculessin entre ells, de manera que
l'acompanyament era doble; ell
acompanyava les famílies i les
famílies s'acompanyaven les unes a
les altres.

També explica que l'apostolat no
és solucionar problemes als altres.

Si penses que la vida, el camí, només
consisteix a esquivar pedres, la cosa
es fa insuportable. Cal veure
l'horitzó; hi ha un pla de Déu
meravellós que és la teva vida, allò
que vol Déu de la meva vida és més
important que el que vull jo.

Aleshores, com cal resoldre els
problemes que sorgeixen en el
matrimoni?

Cal resoldre'ls entenent que és una
vida comuna, amb una plenitud que
permet precisament resoldre els
problemes de manera que no es
converteixen en dificultats, sinó més



aviat en ocasions d'expressar que ens
estimem.

Un pla de Déu per a cadascú

Exactament. És un pla que és una
vocació d'amor que és personal, on
hi ha una plenitud de vida que
t'espera tot i ser enmig dels
patiments que pots tenir en el camí.

Quins errors trobem en el camí?

Hi ha tres errors: pensar que
arribarà un temps en què no tindrem
problemes; que als problemes
sempre arribem tard, i per això la
gent sempre està cansada, amb la
llengua fora; i que una altra persona
t'està marcant el full de ruta.

El primer error és pensar que la vida
consisteix a solucionar problemes.
No és així. Sempre hi haurà, de
problemes. La vida és saber viure en
plenitud malgrat els problemes,
perquè té un sentit més gran. Si



només vivim de resultats, sempre
arribem tard. Perquè els problemes
són anteriors als nostres plans i
aleshores tenim la impressió de ser
uns maldestres, que mai no arribem
a temps als problemes, perquè
sempre estan creixent al voltant, i
nosaltres sempre arribem tard. I al
final, el full de ruta de la teva vida te
l'està fent un altre, el que crea els
problemes.

I, qui és qui crea els problemes?

Doncs hi ha un intent molt clar,
ideològic, que les persones visquin
soles, perquè són més manipulables.

I després deia als pares i mares
que són els pastors.

Ser pastors abans de res és ser elegit
per Déu. Déu et responsabilitza d'un
fill de Déu, és allò que Déu fa amb els
pares. Et confia el més preciós, un
fill. Els pares són pastors dels fills. I
per això s'han de saber elegits i



saber-se ensenyats per Déu per
acompanyar els fills.

Parlem d'un concepte nou del
temps.

Un concepte nou del temps, un camí
que no sabem com de llarg serà.

Un temps cronològic, i un temps
kairòtic, un temps de gràcia. El
cronològic és, senzillament, que tots
els instants són iguals i els he
d'ocupar. Mentre que a l'altre, hi ha
moments de gràcia a partir dels
quals es generen accions noves.
S'està generant una vida més gran.

A les noces de Canà, el problema es
podria haver resolt aigualint el vi.
I hi ha la temptació d'aigualir el
matrimoni: “dissoldre” el
matrimoni indissoluble.

El Senyor fa un vi nou, els hi dona el
vi millor. Si creiem en Déu, on hi
havia una carència sorgeix un



moment de gràcia. El Senyor es fa
present com a marit, perquè ens
dona aquest vi nou que ens renova
veritablement com a font d'alegria.

I això, aplicant-ho als matrimonis?

El matrimoni pot veure que falta vi.
Pot veure que el pla que va fer en un
inici sembla que es complica. Però
descobrir Jesucrist a la vida és
descobrir també el perdó entre els
esposos, és un moment que
converteix el matrimoni en una unió
més profunda, on la promesa de
plenitud segueix present.

La dificultat més gran en els
divorcis és la impossibilitat de
perdonar?

Actualment, la dificultat de perdonar
és molt gran i això fa que un pensi
que és impossible canviar. Mentre
que el perdó consisteix en pensar
que sempre és possible aquest canvi;
i que, per això, ser fidel a la promesa



feta és la manera de veure com Déu
sempre ens perdona, encara que
siguem infidels. El perdó és donar-se
del tot.

Creu que la gent té una enorme
dificultat per demanar ajuda?

És com la samaritana que pensa que
només hi ha un pou, que costa molt
treure l'aigua i que un està
condemnat a això. En canvi, el
Senyor ens fa descobrir una font on
no estem sols, sinó que realment
podem descobrir aquesta aigua que
brolla fins a la vida eterna, aquesta
aigua que ens dona llum.

També diu que l'Església ha de
canviar que ha de ser una família
que acompanya.

Ha d'aprendre de les famílies a
acompanyar. L'acompanyament
natural que fan els pares amb els
fills, on hi ha una primera
transmissió de la fe, i on els fills hi



veuen una fe, una vida, ha de ser el
model per a qualsevol
acompanyament eclesial. On
realment hi ha un enllaç. Entens que
Déu es fa present en aquesta relació i
aquesta és la manera com l'Església
pot ser molt més familiar.

Després hi ha l'emotivisme, les
persones que es creuen bones
només per “sentir-se” bones,
redueixen la bondat a una emoció.

L'emotivisme actua com a un virus.
Les persones emotivistes viuen la
vida només amb emocions intenses.
Viuen una vida fragmentada, perden
l'horitzó. I la mateixa fe no es pot fer
com la llum d'una vida, perquè està
constantment negada per moltes
altres experiències que no saben com
unificar.

Només formant una persona amb un
amor que dona unitat a la vida, que
no és l'emoció que jo sento quant
l'enllaç que em promet una vida



gran, és la manera de formar un
subjecte capaç de respondre a aquest
amor per sempre.

Però, el voluntarisme no és una
solució, no venç mai l'emotivisme
per la voluntat “forta” i crea un
buit emotiu.

Ignorar els afectes i pensar que
només amb la voluntat puc superar
les emocions és perdre l'afecte
inicial, que és l'enllaç que em permet
precisament que, en mi, el Crist sigui
present per superar-lo. I aleshores
esdevé, de vegades fins i tot un
pelagianisme, en el sentit que jo he
de posar tota la força, i Déu
m'ajudarà després. No. Responc a qui
m'estima, amb una fidelitat a un
amor que em fa capaç.

I per acabar, deia que
l'acompanyament del Crist als
deixebles d'Emmaús acaba bé
perquè tornen al cenacle.



I tornen a l'Església com un lloc
fonamental on l'acompanyament
serà real i on descobreixen Maria
com la que ha rebut aquesta missió
molt específica de fer de l'Església
una família. I ser el cor de l´Església.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/el-mes-important-
de-la-vida-es-ensenyar-a-estimar/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/el-mes-important-de-la-vida-es-ensenyar-a-estimar/
https://opusdei.org/ca/article/el-mes-important-de-la-vida-es-ensenyar-a-estimar/
https://opusdei.org/ca/article/el-mes-important-de-la-vida-es-ensenyar-a-estimar/

	«El més important de la vida és ensenyar a estimar»

