
opusdei.org

El Gran Desconegut

Text i lectura de l'homilia de
sant Josepmaria “El Gran
Desconegut” publicada a “És
Crist que passa” i pronunciada
el 25 de maig de 1969.

29/05/2017

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox

Els Fets dels Apòstols, quan narren
els esdeveniments d’aquell dia de

https://soundcloud.com/opusdei-international/es-crist-que-passa-el-gran-desconegut?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65125016


Pentecosta en què l’Esperit Sant
davallà en forma de llengües de foc
sobre els deixebles de Nostre Senyor,
ens fan assistir a la gran
manifestació del poder de Déu, amb
el qual l’Església començà el seu
camí entre les nacions. La victòria
que Crist ―amb la seva obediència,
amb la seva immolació a la Creu i
amb la seva Resurrecció― havia
obtingut sobre la mort i sobre el
pecat, es revelà aleshores en tota la
seva divina claredat.

Els deixebles, que ja eren testimonis
de la glòria del Ressuscitat, van
experimentar en si mateixos la força
de l’Esperit Sant: les seves
intel·ligències i els seus cors
s’obriren a una llum nova. Havien
seguit Crist i havien acollit amb fe les
seves ensenyances, però no sempre
encertaven a penetrar-ne del tot el
sentit i calia que arribes l’Esperit de
veritat, que els fes comprendre totes
les coses.[1] Sabien que solament en



Jesús podien trobar paraules de vida
eterna, i estaven disposats a seguir-lo
i a donar la vida per Ell, però eren
febles, i quan arribà l’hora de la
prova. fugiren i el deixaren tot sol. El
dia de la Pentecosta, tot això ja ha
passat: l’Esperit Sant, que és esperit
de fortalesa, els ha fet forts, segurs,
audaços. La paraula dels Apòstols
ressona ferma i vibrant pels carrers i
places de Jerusalem.

Els homes i les dones que, arribats de
les regions més diverses, poblen
aquells dies la ciutat, escolten
meravellats. Parts, medes i elamites,
els qui habiten la Mesopotàmia, la
Judea i la Capadòcia, el Pont i l’Asia,
la Frígia i la Pamfília, l’Egipte i les
contrades de la Líbia de prop de
Cirena, í els vinguts de Roma, tant
jueus com prosèlits, cretencs i àrabs,
els sentim proclamar en les nostres
llengües les grandeses de Déu.[2]
Aquests prodigis que tenien efecte
davant els seus ulls, els menen a



prestar atenció a la predicació
apostòlica. El mateix Esperit Sant,
que obrava en els deixebles del
Senyor, també els va tocar els cors i
els van dur cap a la fe.

Ens explica sant Lluc que un cop sant
Pere hagué parlat proclamant la
Resurrecció de Crist, molts dels qui el
voltaven se’ls acostaven i
demanaven: què hem de fer,
germans? L’Apòstol els respongué: 
Penediu vos i que es faci batejar cada
un de vosaltres en el nom de Jesucrist,
per a remissió dels vostres pecats, i
rebreu el do de l’Esperit Sant. Aquell
dia es van incorporar a l’Església,
acaba dient-nos el text sagrat, prop
de tres mil persones.[3]

La vinguda solemne de l’Esperit el
dia de la Pentecosta no fou un
esdeveniment aïllat. Amb prou feines
hi ha una pàgina dels Fets dels
Apòstols que no ens parli d’Ell i de
l’acció per la qual guia, dirigeix i



anima la vida i les obres de la
primitiva comunitat cristiana: Ell és
qui inspira la predicació de sant
Pere,[4] qui confirma en llur fe els
deixebles,[5] qui segella amb la seva
presència la crida adreçada als
gentils,[6] qui envia Saule i Bernabé
cap a terres llunyanes per obrir nous
camins a l’ensenyança de Jesús.[7] En
un mot, la seva presència i la seva
actuació ho dominen tot.

Actualitat de la Pentecosta

Aquesta realitat profunda que ens
dóna a conèixer el text de
l’Escriptura Santa, no és un record
del passat, una edat d’or de l’Església
que hagués quedat endarrerida en la
història. És, per damunt de les
misèries i dels pecats de cadascun de
nosaltres, la realitat també de
l’Església d’avui i de l’Església de tots
els temps. Jo pregaré al Pare
―anuncia el Senyor als seus
deixebles― i us donarà un altre



Consolador perquè resti amb
vosaltres eternament.[8] Jesús ha
mantingut les seves promeses: ha
ressuscitat, se n’ha pujat al Cel i, en
unió amb el Pare Etern, ens envia
l’Esperit Sant perquè ens santifiqui i
ens doni la vida.

La força i el poder de Déu il·luminen
la faç de la terra. L’Esperit Sant
continua assistint l’Església de Crist,
per tal que sigui ―sempre i en tot―
un signe aixecat davant les nacions,
que anuncia a la humanitat la
benvolença i l’amor de Déu.[9] Per
grans que siguin les nostres
limitacions, els homes podem mirar
al Cel amb confiança i sentir-nos
plens d’alegria: Déu ens estima i ens
deslliura dels nostres pecats. La
presència i l’acció de l’Esperit Sant en
l’Església són la penyora i
l’anticipació de la felicitat eterna,
d’aquesta alegria i d’aquesta pau que
Déu ens depara.



També nosaltres, com aquells
primers que s’acostaren a sant Pere
el dia de la Pentecosta, hem estat
batejats. En el Baptisme, el Nostre
Pare Déu ha pres possessió de les
nostres vides, ens ha incorporat a la
de Crist i ens ha enviat l’Esperit Sant.
El Senyor, ens diu l’Escriptura Santa,
ens ha salvat per mitjà del bany de
regeneració i de renovellament de
l’Esperit Sant, que Ell vessà
abundosament en nosaltres per
Jesucrist, Salvador nostre, a fi que,
justificats per la seva gràcia,
esdevinguem hereus de la vida eterna
segons l’esperança que tenim.[10]

L’experiència de la nostra debilitat i
de les nostres fallades, la
desedificació que pot causar
l’espectacle dolorós de la petitesa o
fins i tot de la mesquinesa d’alguns
que s’anomenen cristians, el fracàs
aparent o la desorientació d’algunes
empreses apostòliques, tot això ―el
fet de comprovar la realitat del pecat



i de les limitacions humanes― pot
constituir tanmateix una prova per a
la nostra fe, i fer que s’insinuïn la
temptació i el dubte: ¿on són la força
i el poder de Déu? És el moment de
reaccionar, de practicar d’una
manera més pura i més sòlida la
nostra esperança i, per tant, de
procurar que sigui més ferma la
nostra fidelitat.

Permeteu-me que conti un
esdeveniment de la meva vida
personal, que tingué lloc ja fa molts
anys. Un dia, un amic de bon cor,
però que no tenia fe, em va dir,
mentre assenyalava un mapamundi: 
miri, de nord a sud i d’est a oest. Què
vols que miri? li vaig demanar. La
seva resposta fou: el fracàs de Crist.
Tants de segles mirant de ficar en la
vida dels homes la seva doctrina, i
vegi’n els resultats. En un primer
moment em vaig omplir de tristesa:
és un gran dolor, en efecte,
considerar que són molts els qui



encara no coneixen el Senyor i que,
entre els qui el coneixen, també són
molts els qui viuen com si no el
coneguessin.

Aquesta sensació, però, només va
durar un instant, per deixar pas a
l’amor i a l’agraïment, perquè Jesús
sempre ha volgut fer cada home
cooperador lliure de la seva obra
redemptora. No ha fracassat: la seva
doctrina i la seva vida fecunden el
món contínuament. La redempció,
que Ell porta a terme, es suficient i
sobreabundosa.

Déu no vol esclaus, sinó fills, i
respecta la nostra llibertat. La
salvació continua i nosaltres hi
participem: és voluntat de Crist
―segons les fortes paraules de sant
Pau― que acomplim en la nostra
carn, en la nostra vida, allò que
manca a la seva Passió, pro Corpore
eius, quod est Ecclesia, en benefici del
seu cos, que és L’Església.[11]



Val la pena Jugar-se la vida, donar-se
del tot, per correspondre a l’amor i a
la confiança que Déu diposita en
nosaltres. Val la pena. abans que res,
que ens decidim a prendre
seriosament la nostra fe cristiana.
Recitant el Credo, professem creure
en Déu Pare totpoderós, en el seu Fill
Jesucrist que morí i ressuscità, en
l’Esperit Sant, Senyor i donador de
vida. Confessem que l’Església, una,
santa, catòlica i apostòlica, és el cos
de Crist animat per l’Esperit Sant.
Ens alegrem davant la remissió dels
pecats i davant l’esperança de la
resurrecció futura. Però aquestes
veritats ¿penetren fins al fons del cor
o bé no passen dels llavis? El
missatge diví de victòria, d’alegria i
de pau de la Pentecosta ha d’ésser el
fonament infrangible en la forma de
pensar, de reaccionar i de viure de
tot cristià.

Força de Déu i feblesa humana



Non est abbreviata manus Domini, no
s’ha fet més curta la mà de Déu:[12]
no és menys poderós Déu avui que
en d’altres èpoques, ni menys
vertader el seu amor envers els
homes. La nostra fe ens ensenya que
la creació entera, el moviment de la
terra i el dels astres, les accions
rectes de les criatures i tot el que hi
ha de positiu en el decurs de la
història, tot, en un mot, ha vingut de
Déu i a Déu s’ordena.

L’acció de l’Esperit Sant ens pot
passar desapercebuda, perquè Déu
no ens dóna a conèixer els seus plans
i perquè el pecat de l’home
enterboleix i enfosqueix els dons
divins. Però la fe ens recorda que el
Senyor obra constantment: és Ell qui
ens ha creat i ens manté en el ser,
qui, amb la seva gràcia, mena la
creació entera vers la llibertat de la
glòria dels fills de Déu.[13]



Per això, la tradició cristiana ha
resumit l’actitud que hem d’adoptar
davant l’Esperit Sant en un sol
concepte: docilitat. Ésser sensibles a
allò que l’Esperit diví promou al
voltant nostre i en nosaltres
mateixos: als carismes que
distribueix, als moviments i
institucions que suscita, als afectes i
decisions que fa néixer en el nostre
cor. L’Esperit Sant realitza en el món
les obres de Déu: es, com diu l’himne
litúrgic, donador de les gràcies, llum
dels cors, hoste de l’ànima, repòs en
el treball, consol en el plor. Sense el
seu ajut no hi ha res en l’home que
sigui innocent i valuós, ja que és Ell
qui renta allò que és tacat, qui
guareix el malalt, qui encén allò que
és fred, qui encamina el que s’ha
esgarriat, qui condueix els homes cap
al port de la salvació i del goig etern.
[14]

Però aquesta fe nostra en l’Esperit
Sant ha de ser plena i completa: no és



una creença vaga en la seva
presència en el món; és una
acceptació agraïda dels signes i
realitats als quals, d’una manera
especial, ha volgut vincular la seva
força. Quan vingui l’Esperit de
veritat ―anuncia Jesús―, em
glorificarà, perquè rebrà d’allò que és
meu, i us ho anunciarà.[15] L’Esperit
Sant és l’Esperit enviat per Crist, per
obrar en nosaltres la santificació que
Ell ens meresqué a la terra.

Per això no hi pot haver fe en
l’Esperit Sant si no hi ha fe en Crist,
en la doctrina de Crist, en els
sagraments de Crist, en l’Església de
Crist. No és coherent amb la fe
cristiana, no creu veritablement en
l’Esperit Sant qui no estima l’Església,
qui no hi té confiança, qui només es
complau a assenyalar les deficiències
i les limitacions dels qui la
representen, qui la judica de fora
estant i és incapaç de sentir-se’n fill.
Em ve al pensament considerar fins a



quin punt deu ésser
extraordinàriament important i
abundantíssima l’acció del Diví
Paràclit, mentre el sacerdot renova el
sacrifici del Calvari, en celebrar la
Santa Missa en els nostres altars.

Els cristians portem els grans tresors
de la gràcia en vasos de terrissa;[16]
Déu ha confiat els seus dons a la
fràgil i dèbil llibertat humana, i per
bé que la força del Senyor certament
ens assisteix, la nostra
concupiscència, la nostra comoditat i
el nostre orgull de vegades la
rebutgen i ens porten a caure en
pecat. En moltes ocasions, fa més
d’un quart de segle, en resar el Credo
i afirmar la meva fe en la divinitat de
l’Església una, santa, catòlica i
apostòlica, hi afegeixo malgrat tots
els pesars. Quan he comentat aquest
costum meu i algú em pregunta a
què em vull referir, li responc: als 
teus pecats i als meus.



Tot això és cert, però no autoritza en
cap cas a judicar l’Església de manera
humana, sense fe teologal, fixant-se
únicament en la major o menor
qualitat de determinats eclesiàstics o
de certs cristians. Fer-ho així, és
romandre a la superfície. Allò que
més importa en l’Església no és veure
com responem els homes, sinó veure
què fa Déu. L’Església es això: Crist
present entre nosaltres; Déu que ve
devers la humanitat per salvar-la
cridant-nos amb la seva revelació,
santificant-nos amb la seva gràcia,
sostenint-nos amb la seva ajuda
constant, en els petits i grans
combats de la vida diària.

Podem arribar a desconfiar dels
homes, i cada u està obligat a
desconfiar personalment de si
mateix i a coronar les seves jornades
amb un mea culpa, amb un acte de
contrició profund i sincer. Però no
tenim dret a dubtar de Déu. I dubtar
de l’Església, del seu origen diví, de



l’eficàcia salvadora de la seva
predicació i dels seus sagraments, és
dubtar de Déu mateix, és no creure
plenament en la realitat de la
vinguda de l’Esperit Sant.

Abans que Crist fos crucificat ―escriu
sant Joan Crisòstom― no hi havia cap
reconciliació. I mentre no n’hi hagué
no fou enviat l’Esperit Sant...
L’absència de l’Esperit Sant era un
signe de la ira divina. Ara que el veus
enviat en plenitud, no dubtis de la
reconciliació, però si algú preguntava:
¿on és ara l’Esperit Sant? Es podia
parlar de la seva presència quan hi
havia miracles, quan els morts eren
ressuscitats i els leprosos guarits.
Ara, ¿com podem saber que és present
de debò? No us hi capfiqueu. Us
demostraré que ara l’Esperit Sant
també es troba entre nosaltres... Si no
existís l’Esperit Sant, no podríem dir:
Senyor, Jesús, ja que ningú no pot
invocar Jesús com a Senyor, si no és
en l’Esperit Sant (I Cor XII,3). Si no



existís l’Esperit Sant, no podríem
pregar amb confiança. Quan resem,
en efecte, diem: Pare nostre que esteu
en el Cel (Mt VI,9). Si no existís
l’Esperit Sant, no podríem dir Pare a
Déu. Com ho sabem, això? Perquè
l’apòstol ens ensenya: I, per ser fills,
Déu envià als nostres cors l’Esperit
del seu Fill, que clama: Abba, Pare
(Gal IV,6).

Per això, quan invoquis Déu Pare,
recorda’t que ha estat l’Esperit el qui,
en moure la teva ànima, t’ha donat
aquesta oració. Si no existís l’Esperit
Sant, no hi hauria en l’Església cap
paraula de saviesa o de ciència, puix
que és escrit: la paraula de saviesa és
donada per l’Esperit (1 Cor XII,8)... Si
l’Esperit Sant no fos present, l’Església
no existiria. Però, si l’Església existeix,
és segur que l’Esperit Sant no hi falta.
[17]

Per damunt de les deficiències i
limitacions humanes, hi insisteixo,



l’Església és això: el signe i en una
certa manera ―no pas en el sentit
estricte en què l’essència dels set
sagraments de la Nova Aliança ha
estat definida dogmàticament― el
sagrament universal de la presència
de Déu en el món. Ser cristià és haver
estat regenerat per Déu i enviat als
homes, per anunciar-los la salvació.
Si tinguéssim una fe ferma i viscuda,
i féssim conèixer Crist amb audàcia,
veuríem que davant els nostres ulls
s’esdevenen miracles com els de
l’època apostòlica.

Perquè ara també es retorna la vista
a cecs, que havien perdut la capacitat
d’esguardar el cel i de contemplar les
meravelles de Déu; la llibertat és
donada a coixos i tolits, que es
trobaven lligats pels seus
apassionaments i els cors dels quals
ja no sabien estimar; hom fa que hi
sentin els sords, que no volien saber
de Déu; s’aconsegueix que parlin els
muts, que tenien la llengua



emmordassada perquè no volien
confessar llurs derrotes, ressusciten
morts, en qui el pecat havia destruït
la vida. Comprovem un cop més que 
la paraula de Déu, és viva i eficaç i
més penetrant que cap espasa de dos
talls[18] i, talment com els primers
fidels cristians, ens alegrem en
admirar la força de l’Esperit Sant i la
seva acció en la intel·ligència i en la
voluntat de les seves criatures.

Donar a conèixer Crist

Veig totes les incidències de la vida
―les de cada existència individual i,
en certa manera, les de les grans
cruïlles de la història― com altres
tantes crides que Déu adreça als
homes perquè s’enfrontin amb la
veritat; i com ocasiona que ens són
ofertes als cristians, per anunciar
amb les nostres obres i amb les
nostres paraules ajudats per la
gràcia, l’Esperit al qual pertanyem.
[19]



Cada generació de cristians ha de
redimir, ha de santificar el seu propi
temps: per això li cal comprendre i
compartir les ànsies dels altres
homes, els seus iguals, a fi de fer-los
conèixer, amb do de llengües de
quina manera han de correspondre a
l’acció de l’Esperit Sant, a l’efusió
permanent de les riqueses del Cor
diví. A nosaltres, els cristians, ens
correspon d’anunciar aquests dies,
en aquest món del qual som i on
vivim, el missatge antic i nou de
l’Evangeli.

No és veritat que avui tothom ―així,
en general i en bloc― estigui tancat o
resti indiferent a allò que la fe
cristiana ensenya sobre el destí i
l’ésser de l’home; no és cert que els
homes d’aquests temps s’ocupin
només de les coses terrenals, i es
desinteressin de mirar al cel. Bé que
no manquen ideologies ―i persones
que les sustenten― que són
tancades, hi ha en la nostra època



grans anhels i actituds roïnes,
heroismes i covardies, il·lusions i
desenganys; criatures que somnien
un món més just i més humà, i
d’altres que, qui sap si decebudes
davant el fracàs dels seus ideals
primitius, s’arreceren en l’egoisme
de buscar solament la tranquil·litat
pròpia, o romanen immergides en
l’error.

A tots aquests homes i a totes
aquestes dones, siguin on siguin, en
llurs moments d’exaltació o en llurs
crisis i derrotes, els hem de fer
arribar l’anunci solemne i tallant de
sant Pere, durant els dies que
seguiren la Pentecosta: Jesús és la
pedra angular, el Redemptor, el tot
de la nostra vida, perquè fora d’Ell no
ha estat donat als homes, sota el cel,
cap altre nom pel qual puguem salvar-
nos.[20]

Entre els dons de l’Esperit Sant, jo
diria que n’hi ha un de què tenim



necessitat especial tots els cristians:
el do de la saviesa que, en fer-nos
conèixer Déu i gustar-lo, ens deixa en
condicions de poder judicar amb
veritat sobre les situacions i les coses
d’aquesta vida. Si fóssim conseqüents
amb la nostra fe, en mirar al voltant
nostre i contemplar l’espectacle de la
història i del món, no podríem sinó
sentir que s’eleven en el nostre cor
els mateixos sentiments que van
animar el de Jesucrist: en veure
aquells multituds, se n’apiadà, perquè
estaven cansades i abatudes com
ovelles sense pastor.[21]

No és que el cristià no s’adoni de tot
allò que hi ha de bo en la humanitat,
que no apreciï les alegries netes, que
no participa en els afanys i ideals
terrenals. Al contrari, sent tot això
des dels racons més recòndits de
l’ànima, i ho comparteix i ho viu amb
una profunditat especial, ja que
coneix millor que cap home les
profunditats de l’esperit humà.



La fe cristiana no enxiqueix l’ànim,
ni retalla els impulsos nobles de
l’ànima, ans els engrandeix en
revelar-ne el seu veritable i més
autèntic sentit: no estem destinats a
una felicitat qualsevol, perquè hem
estat cridats a penetrar en la
intimitat divina, a conèixer i amar
Déu Pare, Déu Fill i Déu Esperit Sant
i, en la Trinitat i en la Unitat de Déu,
tots els àngels i tots els homes.

Aquesta és la gran gosadia de la fe
cristiana: proclamar el valor i la
dignitat de la naturalesa humana i
afirmar que, mitjançant la gràcia que
ens eleva a l’ordre sobrenatural, hem
estat creats per assolir la dignitat de
fills de Déu. Una gosadia certament
increïble, si no estigués basada en el
decret salvador de Déu Pare, i no
hagués estat confirmada per la sang
de Crist i refermada i feta possible
per l’acció constant de l’Esperit Sant.



Hem de viure de fe, de créixer en la
fe, fins que es pugui dir de cadascun
de nosaltres, de cada cristià, allò que
escrivia fa segles un dels grans
Doctors de l’Església oriental: de la
mateixa manera que els cossos
transparents i nítids es tornen
resplendents i irradien brillantor, en
rebre els raigs de llum, les ànimes que
són portades i il·lustrades per
l’Esperit Sant, es tornen també
espirituals i porten a les altres la llum
de la gràcia. És de l’Esperit Sant que
prové el coneixement de les coses
futures, la intel·ligència dels misteris,
la comprensió de les veritats ocultes,
la distribució dels dons, la ciutadania
celestial, la conversació amb els
àngels. D’Ell, l’alegria que mai no
s’acaba, la perseverança en Déu, la
semblança amb Déu i la cosa més
sublim que un hom pugui pensar: fer-
se Déu.[22]

La consciència de la magnitud de la
dignitat humana ―d’una forma



eminent, inefable, en ésser
constituïts per la gràcia en fills de
Déu― juntament amb la humilitat,
forma en el cristià una sola cosa, ja
que no són les nostres forces les que
ens salven i ens donen la vida, sinó el
favor diví. Aquesta és una veritat que
no es pot oblidar mai perquè, si no, la
deïficació es pervertiria en
presumpció, en supèrbia, i tard o
d’hora, en un esfondrament
espiritual davant l’experiència de la
pròpia feblesa i misèria.

Gosaré dir: sóc sant? ―es preguntava
Sant Agustí-. Si digués sant quant a
santificador i no necessitar de ningú
que em santifiqui, seria superbiós i
mentider, però si entenem per sant el
santificar, segons el que podem llegir
en el Levític: sigueu sants, perquè jo,
Déu, sóc sant; aleshores també el cos
de Crist, fins a l’últim home situat en
els confins de la terra i, amb el seu
Cap i sota el seu Cap, digui
audaçment: sóc sant.[23]



Estimeu la Tercera Persona de la
Trinitat Beatíssima: escolteu en la
intimitat del vostre ser les mocions
divines ―aquests encoratjaments,
aquests retrets―, camineu per la
terra dins la llum reflectida en la
vostra ànima: i el Déu de l’esperança
ens omplirà amb tota mena de pau,
per tal que aquesta esperança creixi
en nosaltres sempre més i més, per la
virtut de l’Esperit Sant.[24]

Tracte amb l’Esperit Sant

Viure segons l’Esperit Sant és viure
de fe, d’esperança, de caritat; deixar
que Déu prengui possessió de
nosaltres i canviï els nostres cors de
soca-rel, per fer-los a la seva mida.
Una vida cristiana madura, profunda
i ferma, és cosa que un hom no
improvisa, perquè és el fruit del
creixement de la gràcia de Déu en
nosaltres. Els Fets dels Apòstols,
descriuen la situació de la primitiva
comunitat cristiana amb una frase



breu, però plena de sentit: tots
perseveraven en les instruccions dels
Apòstols, en la comunicació de la
fracció del pa i en la pregària.[25]

Fou així com van viure aquells
primers, i com hem de viure
nosaltres: la meditació de la doctrina
de la fe fins a fer-la pròpia, la
trobada amb Crist en l’Eucaristia, el
diàleg personal ―l’oració sense
anonimat― cara a cara amb Déu,
han de constituir com la substància
última de la nostra conducta. Si això
falta, hi haurà tal vegada una
reflexió erudita, una activitat més o
menys intensa, devocions i
pràctiques. Però no hi haurà una
existència cristiana autèntica, perquè
mancarà la compenetració amb Crist,
la participació real i viscuda en
l’obra divina de la salvació.

És una doctrina que s’aplica a
qualsevol cristià perquè tots som
cridats igualment a la santedat. No hi



ha cristians de segona categoria,
obligats a posar en pràctica només
una versió rebaixada de l’Evangeli:
tots hem rebut el mateix Baptisme i,
per bé que existeix una amplia
diversitat de carismes i de situacions
humanes, l’Esperit que distribueix
els dons divins, és el mateix, la fe és
la mateixa, l’esperança és la mateixa,
la caritat és la mateixa.[26]

Podem prendre, doncs, com si fos
dirigida a nosaltres la pregunta que
formula l’Apòstol: ¿No sabeu que sou
temple de Déu i que l’Esperit Sant
habita en vosaltres?,[27] i rebre-la
com una invitació a un tracte més
personal i directe amb Déu. Per
desgràcia el Paraclet és, per alguns
cristians, el Gran Desconegut: un
nom que hom pronuncia, però que
no és Algú ―una de les tres Persones
del Déu únic―, amb qui l’home parla
i del qual l’home viu.



Però cal ―en canvi― que el tractem
amb una senzillesa assídua i amb
confiança, tal com l’Església ens ho
ensenya de fer a través de la litúrgia.
Aleshores coneixerem més Nostre
Senyor i, ensems, ens adonarem més
plenament del do immens que
suposa el fet de dir-nos cristians:
veurem tota la grandesa i tota la
veritat d’aquest fer-se Déu, d’aquesta
participació en la vida divina, a la
qual ja m’he referit abans.

Perquè l’Esperit Sant no és un artista
que dibuixa en nosaltres la divina
substancia, com si Ell en fos aliè, no és
d’aquesta manera que ens condueix a
la semblança divina; sinó que Ell
mateix, que és Déu i procedeix de Déu,
s’estampa en els cors que el reben com
el segell sobre la cera i, així, per la
comunicació de si mateix i la
semblança, restableix la naturalesa
segons la bellesa del model diví i
restitueix a l’home la imatge de Déu.
[28]



Per concretar, ni que sigui d’una
manera molt general, un estil de vida
que ens impulsi a tractar l’Esperit
Sant ―i, amb Ell, el Pare i el Fill― i a
tenir familiaritat amb el Paraclet,
podem fixar-nos en tres realitats
fonamentals: docilitat ―ho torno a
dir―, vida d’oració, unió amb la
Creu.

Docilitat, primer de tot, perquè
l’Esperit Sant és qui amb les seves
inspiracions, va donant un to
sobrenatural als nostres pensaments,
desigs i obres. És qui ens empeny a
adherir-nos a la doctrina de Crist i a
assimilar-la amb profunditat, qui ens
dóna llum per prendre consciència
de la nostra vocació personal i força
per a dur a terme tot allò que Déu
espera. Si som dòcils a l’Esperit Sant,
la imatge de Crist s’anirà formant en
nosaltres cada vegada més i ens
anirem acostant cada dia més a Déu
Pare. Tots els qui són portats per



l’Esperit de Déu, aquests són fills de
Déu.[29]

Si ens deixem guiar per aquest
principi de vida present en nosaltres,
que és l’Esperit Sant, la nostra
vitalitat espiritual anirà creixent i
ens abandonarem en les mans del
nostre Pare Déu, amb la mateixa
espontaneïtat i confiança amb què
un nen es llança al seu pare. Si no us
feu com els infants, no entrareu al
Regne del Cel, ha dit el Senyor.[30]
Vell camí interior de la infància,
sempre actual, que no és ablanir-se,
ni manca de saó humana: és
maduresa sobrenatural, que ens fa
aprofundir en les meravelles de
l’amor diví, reconèixer la nostra
petitesa i identificar plenament la
nostra voluntat amb la de Déu.

Vida d’oració, en segon lloc, perquè
la donació d’un mateix, l’obediència,
la mansuetud del cristià neixen de
l’amor i devers l’amor s’encaminen. I



l’amor mena al tracte, a la conversa,
a l’amistat. La vida cristiana demana
un diàleg constant amb Déu U i Tri, i
és a aquesta intimitat on ens porta
l’Esperit Sant. ¿Qui d’entre els homes
sap les coses de l’home sinó l’esperit
de l’home que hi ha en ell mateix? Així
també les coses de Déu, ningú no les
coneix sinó l’Esperit de Déu.[31] Si
tenim relació assídua amb l’Esperit
Sant, també esdevindrem espirituals,
ens sentirem germans de Crist i fills
de Déu, a qui no dubtarem d’invocar
com a Pare nostre que és.[32]

Acostumem-nos a freqüentar
l’Esperit Sant, que és qui ens ha de
santificar: a confiar-hi, a demanar-li
ajuda, a sentir-lo prop de nosaltres.
Així s’anirà agrandint el nostre pobre
cor, tindrem més ànsia d’estimar Déu
i, per Ell, totes les criatures. I es
reproduirà en les nostres vides
aquesta visió final de l’Apocalipsi:
l’esperit i l’esposa, l’Esperit Sant i
l’Església ―i cada cristià― que



s’adrecen a Jesús, a Crist, i li
demanen que vingui, que s’estigui
amb nosaltres per sempre.[33]

Unió amb la Creu, finalment, perquè
en la vida de Crist el Calvari va
precedir la Resurrecció i la
Pentecosta, i aquest mateix procés
s’ha de repetir en la vida de cada
cristià: som ―ens diu sant Pau―
cohereus amb Jesucrist, ja que, si
sofrim amb Ell, és per ser també
glorificats amb Ell.[34] L’Esperit Sant
és fruit de la creu, de la donació total
a Déu, de buscar exclusivament la
seva glòria i de renunciar del tot a
nosaltres mateixos.

Solament quan l’home, essent fidel a
la gràcia, es decideix a col·locar la
Creu en el centre de la seva ànima,
mentre es nega a si mateix per amor
a Déu, realment desprès de l’egoisme
i de tota falsa seguretat humana, és a
dir, quan viu veritablement de fe, és
llavors i només Ilavors quan rep amb



plenitud el gran foc, la gran
resplendor, la gran consolació de
l’Esperit Sant.

És aleshores també que ens arriben a
l’ànima aquesta pau i aquesta
llibertat que Crist ens ha guanyat,[35]
que se’ns comuniquen amb la gràcia
de l’Esperit Sant. Els fruits de l’Esperit
són caritat, joia, pau, paciència,
benignitat, bondat, longanimitat,
mansuetud, fe, modèstia, continència,
castedat:[36] i on hi ha l’Esperit del
Senyor, hi ha la llibertat.[37]

Enmig de les limitacions
inseparables de la nostra situació
present, ja que el pecat encara habita
en certa manera en nosaltres, el
cristià percep amb una claredat nova
tota la riquesa de la seva filiació
divina, quan es reconeix plenament
Iliure perquè treballa en les coses del
seu Pare, quan la seva alegria es fa
constant perquè no hi ha res que



sigui capaç de destruir la seva
esperança.

És en aquesta hora, a més a més i al
mateix temps, quan és capaç
d’admirar tots els encisos i
meravelles de la terra, d’apreciar-ne
tota la riquesa i tota la bondat,
d’estimar amb tota l’enteresa i tota la
puresa per a les quals és fet el cor
humà. És quan el dolor davant el
pecat no degenera mai en un gest
amarg, desesperat o altiu, perquè la
compunció i el coneixement de la
feblesa humana l’encaminen a
identificar-se novament amb les
ànsies redemptores de Crist, i a sentir
més profundament la solidaritat amb
tots els homes.

Quan, finalment, el cristià
experimenta en ell mateix, amb
seguretat, la força de l’Esperit Sant,
talment que les caigudes pròpies no
l’abaten: perquè són una invitació a
recomençar, i a continuar essent un



testimoni fidel de Crist a totes les
cruïlles de la terra, malgrat les
misèries personals, que en aquests
casos solen ser faltes lleus que a
penes enterboleixen l’ànima; i encara
que fossin greus, acudint al
Sagrament de la Penitència amb
compunció, es torna a la pau de Déu i
a ésser altre cop un bon testimoni de
les seves misericòrdies.

Així és, en un breu resum, que amb
prou feines aconsegueix traduir en
uns pobres mots humans, la riquesa
de la fe, la vida del cristià, si es deixa
guiar per l’Esperit Sant. Per això, no
puc acabar d’una altra manera sinó
fent meva la petició que figura en un
dels cants litúrgics de la festa de la
Pentecosta, que és com un eco de
l’oració incessant de tota l’Església: 
Veniu, Esperit Creador, visiteu les
intel·ligències dels vostres, ompliu de
gràcia celestial els cors que heu creat.
En la vostra escola feu que sapiguem
del Pare, feu-nos conèixer també el



Fill, feu, en fi, que creguem
eternament en Vós, Esperit que
procediu de l’un i de l’altre.[38]

[1] Cfr. Ioh XVI, 12-13.

[2] Act II, 9-11.

[3] Cfr. Act II, 37-41.

[4] Cfr. Act IV, 8.

[5] Cfr. Act IV, 31.

[6] Cfr. Act IX, 44-47.

[7] Cfr. Act XIII, 2-4.

[8] Ioh XIV, 16.

[9] Cfr. Is XI, 12.

[10] Tit III, 5-7.

[11] Col I, 24.



[12] Is LIX, 1.

[13] Cfr. Rom VIII, 21.

[14] (De la seqüència) Veni Sancte
Spiritus, de la Missa de la Pentecosta.

[15] Ioh XVI, 14.

[16] Cfr. 2 Cor IV, 7.

[17] St. Joan Crisòstom, Sermones
panegyrici in solemnitates D. N. Iesu
Christi, hom. 1. De Sancta Pentecoste,
n. 3-4 (PG 50, 457).

[18] Heb IV, 12.

[19] Cfr. Lc IX, 55.

[20] Act IV, 12.

[21] Mt IX, 36.

[22] St. Basili, De Spiritu Sancto, 9, 23
(PG 32, 110).

[23] St. Agustí, Enarrationes in
psalmos, 85, 4 (PL 37, 1084).



[24] Cfr. Rom XV, 13.

[25] Act II, 42.

[26] Cfr. 1 Cor XII, 4-6 i XIII, 1-13

[27] 1 Cor III, 16.

[28] St. Ciril d’Alexandria, Thesaurus
de sancta et consubstantiali Trinitate,
34 (PG 75, 609).

[29] Rom VIII, 14.

[30] Mt XVIII, 3.

[31] 1 Cor II, 11.

[32] Cfr. Gal IV, 6; Rom VIII, 15.

[33] Cfr. Apoc XXII, 17.

[34] Rom VIII, 17.

[35] Cfr. Gal IV, 31.

[36] Gal V, 22-23.

[37] 2 Cor III, 17.



[38] De l’himne Veni Creator Spiritus,
de l’ofici del dia de la Pentecosta.

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca/article/el-gran-

desconegut/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/el-gran-desconegut/
https://opusdei.org/ca/article/el-gran-desconegut/
https://opusdei.org/ca/article/el-gran-desconegut/

	El Gran Desconegut

