
opusdei.org

El descans dels fills
de Déu: sobre les
convivències anuals
de formació

Una reflexió sobre el descans,
l'estudi i la vida en família que
faciliten les convivències que
s'organitzen durant les
vacances.

04/07/2024

Sant Josepmaria va ensenyar els seus
fills a buscar Déu en tot: el trobem a
la feina, en la família, en les nostres
relacions amb els altres, en les



aficions, en les alegries i les
preocupacions de cada dia. La vida
del cristià és el descobriment continu
i progressiu de Déu, que porta a
identificar-nos cada vegada més amb
Jesucrist.

Per això treballem, per ser cada
vegada més “un altre Crist”[1] i, com
ell, portar el món a Déu Pare,
cadascú en allò a què es dedica.
Saber que la santedat inclou tota la
nostra vida ens fa entendre que
tindria poc sentit agafar-se unes
“vacances” de la cerca de la mateixa
santedat, així com no posem en
pausa les nostres amistats o relacions
familiars. De la mateixa manera, el
lleure no és simplement quelcom que
després ens permetrà treballar més i
millor, ni tampoc és un parèntesi
negatiu, però necessari, a causa de la
debilitat humana: és un temps en
què podem buscar i trobar Déu,
conèixer-nos millor, gaudir amb els
altres, reiniciar el cos i l’ànima. És,



juntament amb altres dimensions, un
tram en el nostre camí cap al Cel.

Un filòsof del segle XX explicava que
“la contemplació filosòfica s’orienta
també a aquest món tangible, visible,
que s’estén davant dels nostres ulls,
però aquest món, aquestes coses,
aquestes realitats són interrogades
d’una manera especial; se’ls pregunta
per la seva essència última i
universal”.[2] Les seves paraules es
poden aplicar a aquest ser “ànimes
contemplatives al mig del món”.[3] Els
moments de lleure i descans ens
ajuden a recuperar aquesta visió,
perquè en gran manera ens recorden
que el sentit de la nostra existència
és viure-la de manera plena, amb
Déu. Els moments de vacances poden
ser una oportunitat per fer front a la
temptació del fer, i dirigir la nostra
mirada cap a aquesta “essència
última i universal”: qui és Déu, qui
soc jo per a Ell, i com aquesta relació



transforma les altres relacions i
dimensions de la meva vida.

Buscar el Mestre

Els deixebles van aprendre del seu
Mestre a resar i a treballar.
Certament, eren dues realitats que
ocupaven gran part del temps de
qualsevol israelita pietós. Tanmateix,
en l’Evangeli també podem observar
com el Senyor intentava ensenyar als
apòstols aspectes que potser per a
una mentalitat pragmàtica tenien
poc sentit. Així, els convida a
admirar-se de la naturalesa —“Mireu
els ocells del cel (...). Fixeu-vos com
creixen les flors del camp” (Mt 6,
26-28)—, els fa veure la necessitat de
recuperar forces després de tornar
de la primera missió apostòlica
—“Veniu ara vosaltres sols en un lloc
despoblat i reposeu una mica” (Mc 6,
31)— i, fins i tot, els exhorta a cuidar
com ell, fins a les últimes
conseqüències, les persones que eren



al seu voltant —“Aquest és el meu
manament: que us estimeu els uns
als altres tal com jo us he estimat” (Jn
15, 12).

“Després d’enviar els seus deixebles
a predicar, quan tornen, el Senyor els
reuneix i els invita a anar amb Ell a
un lloc solitari perquè descansin...
Quines coses que els demanaria i els
explicaria Jesús! Doncs... l’Evangeli
continua essent actual”.[4] Ja des dels
primers anys de l’Opus Dei, sant
Josepmaria va tenir la preocupació
paterna que els seus fills, que
s’entossudien amb ànima, vida i cor
a sembrar la llavor de l’Evangeli,
també poguessin descansar, guanyar
perspectiva, recuperar les forces de
l’ànima i del cos i sortir de nou
encesos i preparats per a la missió
apostòlica. No era fàcil trobar el
temps, el lloc i els mitjans econòmics
per aconseguir-ho, però, convençut
de la necessitat, sant Josepmaria va
aconseguir organitzar la primera



setmana d’estudi a La Granja de San
Ildefonso (Segòvia): uns dies de
convivència per resar amb pau,
formar-se i gaudir de la vida en
família, en un ambient adequat a la
joventut dels seus fills. Amb el pas
dels anys, es van anar consolidant
així les convivències i els cursos
anuals de formació, amb una durada
i uns continguts diversos, adaptats a
les circumstàncies de les persones
assistents.

Com que la finalitat de la formació és
la identificació amb Crist, l’objectiu
primordial de les convivències també
és la trobada personal amb el
Senyor. I es podria dir que aquesta 
trobada es desplega al voltant de tres
eixos: primer, el descans, que permet
agafar distància de les tasques del
dia a dia i transcórrer un temps més
exclusiu i distès amb Déu; després, 
l’estudi i l’assimilació de la formació,
profunda i de qualitat, que encengui
i prepari per a la missió de santificar



el món en les mateixes
circumstàncies i acompanyar les
persones cap a Déu, i, finalment, la
vida en família, és a dir, la
convivència fraterna, el servei i la
cura mútua, compartint interessos i
afanys.

Descansar des de qui soc

Com que el descans no és un
parèntesi en la vida, és lògic que
sigui conforme a la identitat i la
missió d’una persona: un descans,
del cos i de l’ànima, amb el Senyor i
per al Senyor i amb els altres i per als
altres. Alhora, aquesta convivència
ofereix una oportunitat única durant
l’any per formar-se en una manera
profunda i, alhora, distesa, fent
realitat el que deia sant Josepmaria:
“El descans no és no fer res: és
distreure’ns amb activitats que
reclamen menys esforç”.[5]

El primer és descansar amb el
Senyor. En aquest mitjà de formació



ens podem trobar amb Jesús en
l’oració d’una manera que, en un
altre període, probablement pot ser
més complicada: amb tranquil·litat,
sense pressa, amb el cap i el cor més
espaiosos... En aquest sentit, també
podem afinar en detalls que
expressin la fe i la delicadesa en el
tracte amb Déu —per exemple,
acompanyar-lo en el sagrari, tant
físicament com amb la imaginació—,
repassar els punts de lluita que hem
tingut en el curs, tornar amb calma a
textos que ens inspiren o a idees en
les quals volem aprofundir, etc.

D’aquesta manera, la convivència
anual no serà una simple fuga de la
realitat, ni tampoc un analgèsic que
ens faci oblidar temporalment les
nostres ocupacions diàries. El
període que dediquem al descans “és
el moment de la contemplació, és el
moment de la lloança, no de l’evasió.
És el temps de mirar la realitat i dir:
que bonica que és la vida!”.[6] La



serenitat d’aquells dies ens facilita
mirar enrere i agrair el que hem
viscut fa poc, també allò que potser
ens va costar assimilar o que no vam
entendre. “Cal reconciliar-se amb la
història d’un mateix, amb els fets que
no s’accepten, amb les parts difícils
de la mateixa existència. (…) La
veritable pau, de fet, no és canviar la
història d’un mateix, sinó acollir-la,
valorar-la, tal com ha anat”.[7]

D’altra banda, “distreure’ns en
activitats que exigeixen menys
esforç” no vol dir esprémer el temps
intentant arribar a tot. Curiosament,
sant Tomàs considera que la mandra
i l’agitació tenen la mateixa arrel:
totes dues ens treuen la pau, ens
allunyen de viure el moment present
i ens impedeixen de complir amb
alegria el manament de santificar les
festes. Sovint es pot arribar a imitar
el ritme frenètic que marca una
jornada normal també en el període
de repòs, i passar així de les presses a



la feina a les presses durant les
vacances. Es pensa llavors que, com
més experiències intenses es tinguin,
millor serà el descans. Per
descomptat, durant la convivència
anual tindrem l’oportunitat
d’acumular vivències noves —visitar
llocs desconeguts, practicar diferents
esports, potser fins i tot tastar
menjars exòtics...—, però també és
un temps en què podem aprendre a
gaudir de les coses petites i
ordinàries: obrir-nos a conèixer les
persones del nostre voltant, valorar i
agrair el que tenim, deixar-nos
sorprendre, contribuir amb els
nostres talents i interessos a la vida
en família, dedicar temps a la lectura
i a la reflexió... Desenvolupar
aquestes actituds facilitarà que
després, quan tornem a l’enrenou del
dia a dia, descobrim les petites dosis
de descans que es presenten en cada
jornada. I aquest repòs, que se’ns
ofereix gota a gota, és més eficaç que



un xàfec puntual entre molts dies de
sequera.

Invertir en el que val

Les vacances també són un moment
valuós per invertir temps a adquirir
eines que ens ajudin a viure millor i
a exercir cada vegada amb més
creativitat i il·lusió la nostra missió,
d’acord amb les necessitats del món
actual, en fidelitat a l’Evangeli, als
ensenyaments de l’Església i, per
tant, també de l’esperit de l’Obra.
Potser a l’empresa o en l’àmbit
laboral tenim oportunitats de
formació més intensa: cursos,
seminaris... Al llarg de la nostra vida
també l’Obra ens ofereix moments
específics per dedicar-los al
creixement personal (i col·lectiu) en
diferents aspectes que anirem fent
nostres. Tot i que no sempre és
senzill trobar aquest temps —per
cansament, per altres interessos o
per la necessitat de resoldre



qüestions més “urgents”—, l’impacte
pot arribar a ser molt significatiu, ja
que ens dona un impuls que, a mitjà i
llarg termini, contribueix a vivificar
la missió que Déu ha donat a
cadascú. Per exemple, llegir un bon
llibre —un assaig o una novel·la—
pot tenir poc efecte immediat —més
enllà de com sigui d’agradable per a
nosaltres—; tanmateix, també ens
pot donar algunes pistes sobre la
naturalesa humana, la qual cosa ens
permetrà conèixer-nos millor i
ajudar altres persones en el futur.

Perquè aquesta formació es pugui
assimilar, cal la dedicació d’un temps
serè —amb iniciativa i
responsabilitat personal— a la
lectura, la reflexió, el diàleg i l’estudi.
No es tracta d’incloure-hi molts
temes, sinó d’enfocar bé els
continguts. Un mitjà útil pot ser
acudir a l’ajuda i els suggeriments de
la direcció espiritual abans de
començar la convivència per traçar



un possible pla d’aprofundiment en
els temes que cadascú porti al cor i al
cap. Després, el fet de parlar amb
calma amb una persona diferent de
l’habitual durant aquells dies ens pot
obrir horitzons i ajudar-nos a
contrastar el que anem descobrint.

En una cultura que de vegades ens
impulsa a l’activisme, a pensar
contínuament en clau d’eficàcia i 
resultats, les activitats pròpies de la
convivència anual podrien semblar
inútils o una pèrdua de temps:
passejar, estudiar filosofia o teologia,
llegir una bona novel·la o un còmic,
repassar documents del magisteri,
escoltar música sense fer cap altra
cosa al mateix temps, dedicar un
matí a algú que explica un
esdeveniment de la seva vida o una
cosa que ha après, conversar amb
qui té un fons vital molt diferent del
nostre... Al marge que sigui
discutible que tot això no millorarà la
nostra productivitat ni suposarà una 



experiència inoblidable, el més
important és que ajudarà a donar
brillantor a les realitats més
importants de la nostra vida:
enfortirà la relació amb Déu i amb
els altres.

L’autèntica festa

Com a fills de Déu, no estem mai sols,
sinó que ens sabem sempre mirats i
acompanyats per un Pare que ens
estima i ens cuida. A més, cada
membre de l’Opus Dei és part
d’aquesta família sobrenatural i se
sap avalat pels altres, alhora que sent
la responsabilitat de posar l’espatlla i
ser allà per a la seva família: primer,
per la comunió dels sants, amb
l’oració i la lluita per la santedat; i
també per l’afany per treballar bé i la
solidaritat amb els qui són més a
prop.

També el temps de lleure és una
oportunitat per cuidar les persones
del nostre voltant: el descans no és



una competició contra altres
persones (el meu pla o el teu, el meu
temps o el dels altres), sinó que és
una dimensió més de la vida
compartida, en la qual ens podem
obrir als altres, amb actitud de servei
i d’amistat veritable. “L’estructura
interna d’una autèntica festa es troba
de la manera més concisa i clara en
la incomparable sentència de sant
Joan Crisòstom: Ubi caritas gaudet,
ibi est festivitas, on s’alegra l’amor,
allà hi ha festa”.[8]

En la vida ordinària hi ha moltes
ocasions per celebrar, i durant els
períodes de descans aquesta
dimensió es posa de manifest i ens fa
recordar la sort d’estar envoltats
d’una família. És una trobada amb
Déu i amb els altres que ens omple, i
a la qual podem tornar en moments
de més intensitat, quan ens costa
mantenir les persones al centre,
davant de la pressió de la feina o la
llista de coses pendents.



Tot el meu temps és lliure

Potser recordem amb afecte les
vacances en família de la nostra
infantesa. Anar al poble o visitar la
casa dels avis. Canviar d’aires
visitant el mar o passant uns dies a la
muntanya. Tornar a coincidir amb
cosins o amb el grup d’amics de cada
estiu. Potser en alguna ocasió vam
fer un viatge més especial a una altra
ciutat, o fins i tot a un altre país, i
guardem fotos i anècdotes de les
aventures viscudes.

En la convivència de cada any, és
possible que coincidim amb les
mateixes persones: és el moment de
tornar-se a veure, posar-se al dia,
intercanviar vivències i experiències.
En altres ocasions, podrem tenir
l’oportunitat de fer un viatge a
l’estranger, conèixer una altra zona
del país, descobrir noves cultures i
entrar en contacte amb persones que
viuen la mateixa vocació en un



context diferent. Així, a poc a poc,
anem atresorant records que ens
enriqueixen.

Expliquen de sant Joan Pau II que
una vegada algú li va fer una
pregunta sobre el seu temps lliure, a
la qual cosa el Papa va respondre
senzillament: “tot el meu temps és
lliure”. A l’Obra, amb la llibertat dels
fills de Déu, cadascú és i es fa
protagonista de la seva història,
aprenent a conjugar l’activitat i el
descans, buscant i assimilant la
formació i aprofundint els seus
vincles amb els altres.

Teresa Gómez

[1] És Crist que passa, núm. 183.

[2] Josef Pieper, El ocio y la vida
intelectual, “¿Qué significa filosofar?”
cap. III.



[3] Cartes II, Carta núm. 6, núm. 15a.

[4] Solc, núm. 470.

[5] Camí, núm. 357.

[6] Francesc, Audiència, 5.IX.2018.

[7] Ibídem.

[8] Josef Pieper, Una teoría de la fiesta,
cap. III.

Altres textos:

Cansament i descans (quadern
breu del web)
Crear la unitat de vida (quadern
breu)
Què cal llegir (quadern breu)
Molt humans, molt divins (VIII):
la batalla de la nostra formació
(article del web)

• 

• 

• 
• 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2018/documents/papa-francesco_20180905_udienza-generale.html
https://opusdei.org/ca-es/article/cansament-i-descans-llibre-electronic/
https://opusdei.org/ca-es/article/crear-unitat-de-vida-audiollibre-i-llibre-electronic/
https://opusdei.org/ca-es/article/que-cal-llegir-audiollibre-i-llibre-electronic/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-formacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-formacio/


pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/el-descans-dels-
fills-de-deu-sobre-les-convivencies-

anuals-de-formacio/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/el-descans-dels-fills-de-deu-sobre-les-convivencies-anuals-de-formacio/
https://opusdei.org/ca/article/el-descans-dels-fills-de-deu-sobre-les-convivencies-anuals-de-formacio/
https://opusdei.org/ca/article/el-descans-dels-fills-de-deu-sobre-les-convivencies-anuals-de-formacio/
https://opusdei.org/ca/article/el-descans-dels-fills-de-deu-sobre-les-convivencies-anuals-de-formacio/

	El descans dels fills de Déu: sobre les convivències anuals de formació

