
opusdei.org

El cristianisme
burgès

En comparar el regne de Déu
amb un tresor pel qual un ho
ven tot, Jesús desmarca el
cristianisme de valors com la
seguretat o l’estabilitat per
centrar-lo en el risc, la missió,
l’aventura de millorar el món.

04/09/2023

En una de les seves Cartes, sant
Josepmaria fa un diagnòstic que avui
manté tota la seva actualitat: «És
freqüent —escriu—, fins i tot entre
catòlics que semblen responsables i



pietosos, l’error de pensar que només
estan obligats a complir els seus
deures familiars i religiosos, i gairebé
no volen sentir a parlar de deures
cívics».[1] De seguida aclareix que
habitualment «no es tracta
d’egoisme: és senzillament falta de
formació, perquè ningú no els ha dit
mai clarament que la virtut de la
pietat —part de la virtut cardinal de
la justícia— i el sentit de la solidaritat
cristiana es concreten també en
aquest estar presents, en aquest
conèixer i contribuir a resoldre els
problemes que interessen tota la
comunitat».[2]

Un cristianisme individualista?

Aquestes carències en la formació de
la consciència cristiana no es deuen
només a problemes en la catequesi o
l’educació religiosa, sinó que són
també el resultat de les
transformacions mentals i socials
que van arribar amb l’època



moderna. Serien, en bona part,
conseqüència d’una nova cultura que
les persones han anat adquirint per
osmosi, des del seu naixement.

Així ho explica Benet XVI a la seva
encíclica Spe Salvi quan es pregunta
com va sorgir en la modernitat la
idea que «el missatge de Jesús és
estrictament individualista i adreçat
només a l’individu»;[3] o també com
«s’ha arribat a interpretar la
“salvació de l’ànima” com una fugida
de la responsabilitat pel que fa a les
coses en el seu conjunt i, per
consegüent, a considerar el
programa del cristianisme com una
recerca egoista de la salvació».[4]

Ambdues idees, explica, serien
resultat d’una secularització de la
noció cristiana d’esperança. El que
va passar és que, en l’època
moderna, les grans possibilitats
obertes pel progrés científic i les
noves formes d’organització social
van portar a pensar que l’ésser humà



podia restablir, exclusivament pels
seus propis mitjans, el «paradís
perdut». D’aquesta manera, la
redempció del món va passar a ser
quelcom que ja no s’esperava «de la
fe, sinó de la correlació a penes
descoberta entre ciència i praxi»:[5] la
ciència i les estructures polítiques
ens havien de portar el cel que la
religió només semblava capaç de
prometre per a l’altra vida.

En aquest procés secularitzador, la
religió no desapareix, però es
privatitza; és a dir, queda reclosa en
l’àmbit de la vida individual. En
l’àmbit públic i social, Déu ja no
sembla necessari per afrontar els
reptes humans. A més, amb el pas del
temps, s’arriba a afirmar que la
restricció de la religió a la vida
privada assegurarà la pau en
societats amb ciutadans que
professen diferents religions o que
són ateus. Aquesta manera
d’entendre el lloc de la religió en la



vida social ha estat també
interioritzada sovint pels mateixos
creients, fins al punt de portar-los a
adoptar actituds que s’han convertit
en el blanc d’una de les crítiques més
habituals cap a la religió en els temps
moderns. Segons aquesta crítica,
l’esperança cristiana consistiria en
un «pur individualisme, que hauria
abandonat el món a la seva misèria i
s’hauria emparat en una salvació
eterna exclusivament privada».[6] Es
retreu als cristians que el que de
veritat els importa no és aquesta
vida, sinó assegurar-se un lloc en la
futura.

Tanmateix, res més lluny de la
realitat de l’evangeli, que ens fa
proïsmes de qualsevol home
necessitat (cf. Lc 10, 36-37). La nostra
fe «sempre implica un profund desig
de canviar el món, de transmetre
valors, de deixar quelcom millor
darrere el nostre pas per la terra».[7]

Sant Josepmaria ho deia amb força:



un cristià s’ha d’abocar «perquè hi
hagi cada dia menys pobres, menys
ignorants, menys ànimes sense fe,
menys desesperats, menys guerres,
menys inseguretat, més caritat i més
pau».[8] Alhora, com ha recordat el
Papa Francesc, l’Església no és una
ONG, i ha d’estar en guàrdia per
evitar les diverses formes de
mundanització,[9] posant Crist
sempre al centre de la seva activitat
—també la social.

La crida a contribuir al
desenvolupament del regne de Déu
necessita així harmonitzar dos
principis: d’una banda, la
consciència que aquest regne és un
do,[10] i no quelcom que puguem
aconseguir per les nostres soles
forces; d’altra banda, la convicció
que a Déu no li és indiferent el nostre
afany per fer-li cada vegada més
espai en la nostra vida. Depèn
realment de nosaltres ajudar a «obrir
el món perquè hi entri Déu: la



veritat, l’amor i el bé. (…) Podem
alliberar la nostra vida i el món de
les intoxicacions i contaminacions
que podrien destruir el present i el
futur».[11] A més, encara que «en
aparença no tinguem èxit o ens
vegem impotents davant la
superioritat de forces hostils»,[12] la
virtut de l’esperança ens permet
experimentar que és Déu qui, en
darrer terme, guia la Història.

Les crisis mundials

Des dels inicis de l’Opus Dei, sant
Josepmaria convidava els qui se li
apropaven a dedicar la seva vida a
treballar per al regne de Déu, amb
aquell lema ardent: Regnare
Christum volumus! Precisament en
una homilia sobre l’esperança
cristiana va deixar escrit: «No ens ha
creat el Senyor perquè construïm
aquí una ciutat definitiva. (…) Però ni
així, els fills de Déu no ens hem de
desentendre de les activitats



terrenals, en què Déu ens col·loca per
santificar-les. (…) Aquesta ha estat la
meva predicació constant des del
1928: és urgent de cristianitzar la
societat; de portar a tots els estrats
d’aquesta humanitat nostra el sentit
sobrenatural, de manera que els uns
i els altres ens comprometem a
elevar a l’ordre de la gràcia els afers
diaris, la professió o l’ofici. D’aquesta
manera, totes les ocupacions
humanes s’il·luminen amb una
esperança nova».[13]

Per aconseguir-ho, és decisiu que
Crist regni al cor de cada persona, ja
que el regne de Déu no es redueix a
una forma concreta d’organització
social, ni és el resultat d’un conjunt
d’estructures humanes.[14] Perquè els
cristians siguin sal i llevat en la
societat civil, el primer és que
conreïn la seva relació amb Déu. «El
regnat de Crist s’ha d’establir abans
que res als cors (...), però no perquè
cadascú faci goig a Déu



independentment dels altres, sinó en
comunió amb ells en l’Església (...) i
en la mateixa societat civil, en què
els cristians estan cridats a ser sal i
llevat (...). Crist només regna
plenament al cor de qui vol que regni
també en la societat en què viu».[15]

Un conegut punt deCamí expressa
aquesta convicció de manera
lapidària: «Un secret. —Un secret, a
crits: aquestes crisis mundials són
crisis de sants. —Déu vol un grapat
d’homes “seus” en cada activitat
humana. —Després... pax Christi in
regno Christi —la pau de Crist en el
regne de Crist».[16] Sembla clar que
sant Josepmaria no concebia la vida
cristiana com quelcom merament
intimista, sinó com un impuls que
inclou totes les dimensions humanes,
incloses les socials.[17] En un altre lloc
escriu: «Aquesta és la teva tasca de
ciutadà cristià: fer de manera que
l’amor i la llibertat de Crist
presideixin totes les manifestacions



de la vida moderna: la cultura i
l’economia, el treball i el descans, la
vida de família i la convivència
social».[18] Respectant la llibertat dels
altres, els cristians estan cridats a
portar la llum de l’evangeli a cada
racó.

El nucli del missatge de l’Opus Dei, la
cerca de Déu en el treball i en la vida
ordinària, assumeix que el món és un
lloc de trobada amb Déu. Ho recorda
el Concili Vaticà II en ensenyar que
els cristians estem cridats a redimir
les estructures temporals des de dins,
per mitjà del treball professional i
col·laborant amb els altres ciutadans.
[19] En l’arrel d’aquest ensenyament
hi ha la veritat de la creació: «Si el
món i tot el que conté —llevat del
pecat— és bo perquè és obra de Déu
Nostre Senyor, el cristià, lluitant
contínuament per evitar les ofenses a
Déu —una lluita positiva d’amor—,
s’ha de dedicar a totes les coses
terrenals, braç a braç amb els altres



ciutadans; ha de defensar tots els
béns derivats de la dignitat de la
persona. I hi ha un bé que sempre
haurà de buscar especialment: el de
la llibertat personal».[20]

En parlar del treball com a lloc de
trobada amb Déu, sant Josepmaria
solia precisar que es tracta de
«santificar el propi treball, santificar-
se en el treball, i santificar els altres
amb el treball».[21] El treball
configura i transforma tant la
persona que el fa com la realitat
sobre la qual actua, és a dir, el món.
[22] En aquest sentit, es podria dir que
la santificació del treball és, alhora,
camí, perquè la persona s’apropi a
Déu i per redimir les estructures
temporals: col·laborar en aquest
moviment pel qual el Senyor atreu
cap a si tothom (cf. Jn 12, 32).

El risc del cristianisme burgès, o la
pèrdua del sentit de missió



«No te m’aburgesis!», solia dir sant
Josepmaria,[23] per advertir d’un risc
que hi ha en la vida espiritual: el
d’acabar evitant tot el que requereixi
esforç, ignorant l’exigència que
travessa de dalt a baix l’Evangeli.
Aquestes línies de Solc retraten, amb
un punt d’ironia, aquest cristianisme
aburgesat: «Ideològicament ets molt
catòlic. L’ambient de la Residència
t’agrada... Llàstima que la Missa no
sigui a les dotze, i les classes a la
tarda, per tal d’estudiar després de
sopar, assaborint una o dues copes
de conyac! —Aquest ‘catolicisme’ teu
no respon a la veritat, es queda en
simple aburgesament».[24]

És important tenir en compte que
també es pot parlar de cristianisme
burgès en un altre sentit,
complementari d’aquest primer. Es
tracta d’una concepció de la vida
religiosa en la qual el fort sentit de
missió del missatge evangèlic ha
quedat enfosquit o oblidat. En aquest



plantejament, la vida espiritual
tendeix a reduir-se al compliment
personal de normes morals i d’una
sèrie de pràctiques de pietat. Sembla
que s’oblida aquella petició del
Parenostre —«vingui a nosaltres el
vostre Regne»— que porta els
creients a transformar el món amb el
seu treball i amb la seva oració. Per
utilitzar les paraules de sant
Josepmaria, la crida a «santificar els
altres amb el treball» es veuria
reduïda, en el millor dels casos, a un
apostolat individual, sense l’horitzó
de transformar el món; o quedaria
amagada darrere de les anteriors —
santificar el treball i santificar-se
amb el treball»—, que al seu torn
perdrien gairebé tota la seva raó de
ser.

El cristianisme burgès, en aquest
segon sentit, seria una de les
manifestacions de la concepció
individualista de la religió de la qual
alertava Benet XVI. De nou, no



estaríem tant davant del fruit d’una
elecció individual com davant del
resultat d’una concepció de la vida
que ha anat configurant, gairebé
imperceptiblement, la mentalitat de
les persones, a través de la cultura i
l’educació. De fet, tot i que la noció
de burgès es refereix a un estatus
social (persones de classe
acomodada, que no han patit grans
carències en la seva vida ni han
hagut de fer esforços particulars per
aconseguir el que volien), en parlar
aquí de cristianisme burgès no es vol
dir que sigui una cosa pròpia
d’aquest grup social. Es tracta, en
realitat, d’una mentalitat que es pot
trobar en persones que pertanyen a
diferents classes socials, segons la
qual el valor suprem que s’ha de
perseguir en la vida és l’estabilitat.
En els seus escrits, sant Josepmaria
s’afanya a sortir al pas d’aquesta
concepció: «Tens obligació d’arribar-
te als qui et rodegen, d’espolsar-los
del seu ensopiment, d’obrir horitzons



diferents i amplis a la seva existència
aburgesada i egoista, de complicar-
los santament la vida, de fer que
s’oblidin d’ells mateixos i que
comprenguin els problemes dels
altres».[25]

Des d’un punt de vista religiós, la
mentalitat burgesa és problemàtica,
perquè tendeix a apagar el sentit de
missió. El cristià burgès busca abans
que res la moderació i la seguretat.
En canvi, qui descobreix que té una
missió, una cosa important per fer a
la vida, està disposat a arriscar i a
embarcar-se en aventures de final
incert. L’Evangeli és molt il·lustratiu
referent a això. Per exemple, en
mostrar-nos com Pere, Jaume i Joan
«ho deixaren tot i el van seguir» (Lc
5, 11); en comparar el regne de Déu
amb un tresor amagat, pel qual un
està disposat a vendre-ho tot (Mt 13,
44), o en recollir les paraules de Jesús
a l’escriba que diu que està disposat
a seguir-lo on vagi: «Les guineus



tenen caus, i els ocells, nius, però el
Fill de l’home no té on reposar el
cap» (Mt 8, 20).

Certament, les persones sempre
necessitem un mínim de seguretat, i
molt especialment en èpoques tan
incertes com l’actual. El problema és
convertir la seguretat o l’estabilitat
en els valors dominants, la meta a la
qual s’aspira a la vida. Qui adopta
aquesta mentalitat, difícilment sent
la necessitat de millorar les coses i
tendeix a conformar-se amb el que hi
ha, perquè no es vol complicar la
vida. Al contrari, el sentit de missió
que forma part de l’ADN del
cristianisme porta a viure la vida
com una aventura, pensant quina
serà la millor manera de servir Déu i
els altres amb la professió d’un
mateix.

No per coneguda és menys eloqüent,
referent a això, la trobada de Jesús
amb el jove ric. Aquest jove seria el



prototip del cristià burgès: algú que
compleix els manaments, que té
bona voluntat i, fins i tot, desitjos
nobles, però que no és capaç
d’arriscar per seguir la crida de
Jesús. L’obstacle són les riqueses, que
es poden entendre tant en el sentit
literal de béns materials com en el
sentit de la posició social o de les
seguretats assolides. Quan Jesús li
diu: «Només et falta una cosa: ves,
ven tot el que tens i dona-ho als
pobres, i tindràs un tresor al cel.
Després vine i segueix-me» (Mc 10,
21), l’està convidant a abandonar les
seves seguretats i a confiar
plenament en Ell.

El cristià és «essencialment social»

L’escena del jove ric posa de manifest
que un dels problemes principals del
cristianisme burgès és que redueix el
cristianisme a la moral. Tot i que
l’Evangeli s’expressa en una moral i
té conseqüències pràctiques, no és



aquest el nucli de la vida cristiana.
L’essència del cristianisme no
consisteix a ser «bona persona», sinó
a trobar-se i identificar-se amb una
persona, Jesucrist: l’únic que és
veritablement bo (cf. Mc 10, 18). El
que va moure Pere, Jaume i Joan a
deixar-ho tot no va ser un ideal ètic,
sinó la fascinació que els va produir
descobrir el Messies.

Es podria dir que en el cristianisme
burgès la vida religiosa és quelcom
avorrit i previsible: unes pràctiques
de pietat, uns sagraments, la
necessitat de lluitar i la confessió
com una «tintoreria» per treure les
taques.[26] En canvi, la religiositat
genuïna sempre va acompanyada de
la sorpresa, de les conversions
successives i del descobriment de
nous Mediterranis, que habitualment
no són fruit d’experiències
extraordinàries, sinó de la
perseverança en la relació amb Déu.
[27]



El cristianisme burgès pot portar
també a una distorsió de l’Evangeli
davant de la qual prevé Benet XVI a 
Spe Salvi: pensar que l’única cosa
important és que jo em salvi.[28]

Certament, el Judici de Déu serà
personal i no se’ns pot demanar
responsabilitat per les decisions que
un altre hagi pres lliurement.
Tanmateix, la vida cristiana no
condueix a una perfecció “egoista”,
que ens tanqui en nosaltres
mateixos, sinó que posa el centre de
la vida fora del jo: en el lliurament, el
servei, la renúncia, el seguiment. Una
persona no se salva sola, en el sentit
d’ella amb independència dels altres.
Per això, en el Judici personal se’ns
preguntarà de quina manera hem
contribuït a portar el món cap a Déu,
implicant-nos en les vides dels qui
caminen al nostre costat (cf. Mt 25,
31-46). Ens hem de preguntar, doncs,
de quina manera ens preocupem pel
bé dels nostres proïsmes: com els



acompanyem, els consolem, els
encoratgem.

A la Carta que hem esmentat al
començament, sant Josepmaria
afirma que «un cristià no pot ser
individualista, no es pot desentendre
dels altres, no pot viure egoistament,
d’esquena al món: és essencialment
social, membre responsable del Cos
Místic de Crist. (…) La nostra labor
apostòlica contribuirà a la pau, a la
col·laboració dels homes entre si, a la
justícia, a evitar la guerra, a evitar
l’aïllament, a evitar l’egoisme
nacional i els egoismes personals:
perquè tots s’adonaran que formen
part de la gran família humana, que
és dirigida per voluntat de Déu a la
perfecció. Així contribuirem a treure
aquesta angoixa, aquest temor per
un futur de rancors fratricides, i a
confirmar en les ànimes i en la
societat la pau i la concòrdia: la
tolerància, la comprensió (...),
l’amor».[29]



En aquestes mateixes pàgines, sant
Josepmaria comparteix un dels seus
grans desitjos: «Voldria que, en el
catecisme de la doctrina cristiana per
als nens, s’ensenyés clarament quins
són aquests punts ferms, en els quals
no es pot cedir, en actuar d’una
manera o una altra en la vida
pública; i que s’afirmés, alhora, el
deure d’actuar, de no abstenir-se, de
prestar la col·laboració d’un mateix
per servir amb lleialtat, i amb
llibertat personal, el bé comú».[30]

Aquests són, de fet, els cursos pels
quals discorre l’ensenyament social
de l’Església, sortint al pas d’una
concepció de la vida cristiana que se
centra en els deures religiosos i
familiars, però que oblida els deures
cívics.[31] La vida espiritual no és una
cosa «intimista», ni la crida a fer
realitat el regne de Déu es pot
identificar només amb l’afany
apostòlic personal. Cal tenir, a més,
el desig de millorar el món per mitjà



del mateix treball, tant en l’àmbit
públic com a la llar. I això requereix
concebre la mateixa professió com
un servei, és a dir, com un mitjà per
servir Déu i els altres. «Necessitem
que el Senyor ens engrandeixi el cor,
que ens doni un cor a la seva mida,
perquè hi entrin totes les necessitats,
els dolors, els sofriments dels homes i
les dones del nostre temps,
especialment dels més febles».[32]

El fet que algunes legislacions i
maneres de viure s’hagin allunyat
del missatge evangèlic ens hauria de
portar a pensar què més podem fer
els cristians. I, també, què podríem
haver fet millor: per què potser de
vegades hem deixat de ser llevat, sal,
llum. En la mesura que —com
assenyala sant Josepmaria— això no
es degui a l’egoisme o a la mala
voluntat, sinó a carències en la
formació,[33] ens hem de preguntar:
què és el que pot estar faltant en la
transmissió de la fe? Allà on s’hagi



estès el cristianisme burgès,
convindrà despertar de nou el sentit
de missió, per posar-se al servei
d’aquest regne de Déu que ja està
entre nosaltres.[34]

José María Torralba

[1]. Sant Josepmaria, Carta 3, núm. 46.

[2]. Ibídem.

[3]. Benet XVI, Spe Salvi, núm. 16.

[4]. Ibídem, núm. 16.

[5]. Ibídem, núm. 17.

[6]. Ibídem, núm. 13.

[7]. Francesc, Evangelii gaudium, núm.
183.

[8]. Sant Josepmaria, Carta 8, núm. 1.



[9]. Francesc, Homilia, 16.V.2020.

[10]. Spe Salvi, núm. 35.

[11]. Ibídem.

[12]. Ibídem.

[13]. Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 210.

[14]. Cf. Spe Salvi núm. 24-25.

[15]· E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid,
2011, vol. I, p. 411-412.

[16]. Sant Josepmaria, Camí, núm. 301.

[17]. Cf. E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad, vol. I, p. 412.

[18]. Sant Josepmaria, Solc, núm. 302.

[19]. Cf. Lumen Gentium, núm. 36.

[20]. Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 184.



[21]. Sant Josepmaria, Converses, núm.
55.

[22]. Cf. Juan Pablo II, Laborem
Exercens, núm. 5-6.

[23]. Sant Josepmaria, Forja, núm. 936.

[24]. Solc, núm. 716.

[25]. Forja, núm. 900.

[26]. Cf. Francesc, Homilia, 21.III.2017.

[27]. Cf. Forja, núm. 570.

[28]. Spe Salvi, núm. 13-14.

[29]· Sant Josepmaria, Carta 3, núm.
37-38.

[30]. Ibídem, núm. 45.

[31]. Ibídem, núm. 46.

[32]. Mons. F. Ocáriz, A la luz del
Evangelio, p. 199-200.



[33]. Sant Josepmaria, Carta 3, núm.
46.

[34]. Cf. Lc 17, 20.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/el-cristianisme-
burges-fraternitat/ (02/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/el-cristianisme-burges-fraternitat/
https://opusdei.org/ca/article/el-cristianisme-burges-fraternitat/
https://opusdei.org/ca/article/el-cristianisme-burges-fraternitat/

	El cristianisme burgès

