
opusdei.org

La llum de la fe
(XIV): El bé i el mal.
L’ordre moral

La naturalesa té una finalitat i
un ordre intern propis —amb
les seves lleis, ritmes i cicles.
Aquest ordre intern, la Moral,
és com una «gramàtica» que
hem d’aprendre i respectar si
ens volem relacionar
adequadament amb la
naturalesa.

23/02/2020



L’anomenada «consciència
ecològica» és més gran cada dia. Ens
hem adonat progressivament que el
medi ambient no ho aguanta tot i és
fàcil comprovar els efectes negatius
del maltractament de l’entorn
natural. Avui ningú no posa en dubte
la necessitat de tenir més cura de la
nostra casa comuna. Per això, quan
algú danya el medi ambient per
aconseguir els seus propis interessos,
és percebut com un acte d’egoisme,
una injustícia i, en definitiva, un
dany moral. No ens hem de servir de
la naturalesa de qualsevol manera
perquè, entre altres coses, en
comprometríem el futur.

Gràcies a l’experiència i a l’estudi
profund del medi natural,
reconeixem que la naturalesa té una
finalitat i un ordre intern propis —
amb les seves lleis, els seus ritmes i
cicles. Aquest ordre intern és com
una «gramàtica» que hem
d’aprendre i respectar si ens volem



relacionar adequadament amb la
naturalesa. En paraules de Benet XVI,
«l’ambient natural no és només
matèria disponible al nostre gust,
sinó obra admirable del Creador que
porta en ella una «gramàtica» que
indica finalitat i criteris per a un ús
intel·ligent, no instrumental i
arbitrari».[1] Comprenem així que la
llibertat no és absoluta i es mesura
pel respecte d’aquest ordre inscrit en
la naturalesa. A més, es tracta d’un
do rebut, ja que sabem que nosaltres
no hem creat ni el món ni l’ordre
intern que té. És un regal que hem de
cuidar de manera intel·ligent.

Una «gramàtica» per a l’ésser
humà

En aquest context, té sentit que ens
aturem a pensar en una realitat: els
éssers humans no som un element
artificial d’aquest món; no ens hem
creat a nosaltres mateixos ni ens
hem situat en aquest entorn



particular —el món— per una decisió
de la nostra llibertat. Som part de la
creació. I si és així, no és coherent
que l’ésser humà també tingui un
ordre i una finalitat internes, com
una «gramàtica» intrínseca que
l’orienta a un objectiu que ha
d’assolir de manera intel·ligent i
lliure?

Entenem que hi ha una manera
adequada de tenir cura de la salut
corporal per protegir la vida
humana. No tot el que a un li sembla
bo necessàriament és bo per a la seva
salut; no tots els bolets són digestius.
Però en l’ésser humà hi ha més que
cura de la salut. Al nostre cor hi
trobem un desig irresistible de
felicitat. Gràcies a la fe, els cristians
sabem que estem fets a imatge i
semblança de Déu, que «és amor» (1
Jn 4, 8), i, per això, tenim clar que la
felicitat té relació amb l’amor
veritable i, en definitiva, amb Déu.
En realitat, és una cosa que no



resulta aliena a ningú, perquè
l’experiència ens mostra que tots
trobem dins el desig d’amor rebut i
donat. Dit en termes molt gràfics, «el
nostre cor sempre apunta en alguna
direcció: és com una brúixola que
cerca orientació. Fins i tot ho podem
comparar amb un imant: necessita
adherir-se a alguna cosa».[2]

Moltes propostes, molts camins

En què consisteix la felicitat? En les
riqueses, en el plaer, en la diversió,
en l’èxit professional, en l’amor? I
quin és el bon camí per arribar-hi?
Avui molts afirmen amb rotunditat
que no hi ha una veritat sobre la
bondat o la maldat del fet d’obrar pel
que fa a l’excel·lència humana. El
que sí que hi ha són les veritats de
cada individu, «que consisteixen en
l’autenticitat amb allò que cadascú
sent dintre seu, vàlides només per a
un mateix, i que no es poden
proposar als altres amb la pretensió



de contribuir al bé comú».[3]
D’aquesta manera, la «gramàtica» de
l’amor i la felicitat humanes, és a dir,
una veritat més gran sobre el fet
d’obrar moral que orienta la vida
personal i social en el seu conjunt
cap a una vida d’èxit, no existiria i
«és vista amb sospita».[4]

Tanmateix, comprovem que, tot i que
tothom busca la felicitat, hi ha molta
infelicitat en aquest món. Això és
percebut per tothom com un mal, és
a dir, com la privació del bé adequat
a l’ésser humà. No tot allò que l’home
estima i aspira a ser la clau de la
felicitat ho és en realitat, ni tots els
camins que sembla que portin a la
felicitat hi arriben: les aparences i els
miratges abunden. Per exemple, és
freqüent xifrar la felicitat en els
plaers, en el benestar físic o en la
possessió i el gaudi de les riqueses, i
orientar la conducta en
conseqüència. Tanmateix,
nombroses persones de tots els



temps que han perseguit —i
aconseguit— una vida de plaer,
benestar i riqueses afirmen des del
més íntim dels seus cors que són
infelices. No era aquesta la seva
veritat sobre el que era bo per a ells?
I les obres amb què perseguien la
felicitat no eren bones moralment, ja
que aquella era la seva veritat?

Si la moralitat fos quelcom subjectiu,
que canvia en funció de les persones,
les èpoques i les societats, no hi
hauria inconvenient a tornar a
permetre, per exemple, l’esclavitud
segons a quins llocs i circumstàncies.
Només de pensar-ho produeix
repulsió, i és que la immoralitat de
l’esclavitud és una veritat moral
inqüestionable per a la humanitat;
una veritat assolida després de
vèncer fortes resistències d’una raó
enfosquida per poderosos interessos
personals i col·lectius.



Des d’una altra perspectiva,
l’experiència de qualsevol persona
que pateix en carn pròpia els estralls
del dany moral pot servir per captar
que existeix un ordre moral no
subjectiu. Com es pot explicar
racionalment a qui ha perdut la feina
i el seu aliment i el de la seva família
per una calúmnia que en realitat
calumniar no és objectivament
dolent? Com es pot convèncer
aquesta persona que és dolent per a
ella, però que pot haver estat
moralment bo per a qui ha fet la
calúmnia, perquè ara és més feliç, o
perquè ha anat bé a terceres
persones?

Una intuïció s’eleva del més profund:
és inhumà que no hi hagi una veritat
objectiva sobre el bé o el mal en
relació amb l’ésser humà i l’anhel del
seu cor. «Sempre arriba un moment
que l’ànima no pot més, no en té
prou amb les explicacions habituals,
no la satisfan les mentides dels falsos



profetes».[5] El que aparta l’ésser
humà del camí cap a l’autèntica
felicitat li fa mal, i per això és un
dany moral. En canvi, el que el porta
per aquest camí és un bé. Cada
persona té al davant la tasca
d’aprendre a distingir la veritat
sobre el bé i el mal en relació amb
l’amor i la felicitat i obrar en
conseqüència: és el repte de
descobrir l’ordre moral o, amb altres
paraules, la «gramàtica» de l’amor i
de la felicitat.

Qui coneix l’ordre moral que porta
a la felicitat humana?

Tothom ha de trobar i recórrer el
camí de la felicitat amb llibertat, a
través de la seva pròpia consciència.
Tanmateix, seria frustrant que
haguéssim de començar des de zero
en la cerca del camí cap a la felicitat.
Gràcies a Déu, la llei natural és
«present al cor de tot home i
establerta per la raó»,[6] i és una



cosa a la qual tots tenim accés directe
perquè forma part de la nostra
naturalesa. A més, ningú és una illa, i
la reflexió sobre el que fa que una
vida humana tingui èxit i sigui
excel·lent —sobre com aconseguir la
felicitat— és molt antiga. Cada
persona té les forces de la raó i del
cor per a aquesta cerca, però sent
realistes, també som conscients que,
amb no poca freqüència, la
intel·ligència s’ennuvola i la voluntat
es torça víctima dels mateixos
interessos i passions que deformen la
veritat. No és fàcil trobar l’autèntic
ordre moral que porta a la plenitud
humana. Es percep un clamor de
veus amb propostes molt dispars,
veus amb un atractiu innegable, però
que no sempre transmeten la veritat.
Com ens podem orientar?

Si algú vol distingir un bon vi d’un de
pitjor, es pot orientar amb el que
diuen els tastadors experts, que fruit
de la seva experiència i del seu estudi



han aconseguit una connaturalitat
especial per detectar les qualitats
d’un vi. En l’ordre moral passa una
cosa anàloga. Com deia sant Tomàs
d’Aquino, «aquell que es comporta
rectament en tot posseeix un judici
recte sobre els casos singulars.
Mentre que el que pateix de falta de
rectitud va a menys també en el
judici: ja que qui està despert jutja
rectament tant que ell està despert
com que un altre dorm; mentre que
qui dorm no té un judici recte ni
sobre ell mateix ni sobre els altres.
Per tant, les coses no són com li
semblen al que dorm, sinó com li
semblen a qui està despert».[7]

El gran tresor que els cristians tenen
per oferir a la humanitat sencera és
que, gràcies a la fe, han rebut una
brúixola i un mapa inigualables
sobre l’ordre moral que permet
encertar el camí de l’amor i la
felicitat. Es tracta d’un ordre creat
per aquell que té el «copyright» de



l’amor i la felicitat: Déu mateix, autor
de l’ésser humà i del món. En
Jesucrist, el Fill de Déu fet home, Déu
«manifesta plenament l’home al
mateix home i li fa palesa la seva
altíssima vocació».[8] La vida de
Jesús —l’Evangeli— connecta amb les
intuïcions i experiències del cor
humà. No conté només una
orientació preciosa sobre l’amor i la
felicitat veritables, sinó que és sobre
tot l’exemple i la saviesa de Jesús,
que ha ensenyat i recorregut el camí
de la felicitat i hi acompanya tota
persona cridada a la vida: «Us he
donat exemple perquè, tal com jo us
ho he fet, ho feu també vosaltres (...).
Ara que heu entès tot això, feliços de
vosaltres si ho poseu en pràctica!» (Jn
13, 15 i 17).

Les veritats sobre l’ordre moral, que
Crist va revelar i que ho va fer
plenament en Ell, han estat rebudes i
custodiades al llarg dels segles a
través del magisteri del Papa i dels



altres successors dels apòstols —els
bisbes. La seva missió ha consistit a
guardar el dipòsit de la fe i la moral
rebudes de Jesucrist, i transmetre’l
incòlume de generació en generació.
Així, l’Església ofereix al món una
«gramàtica» del comportament
humà, i ho fa malgrat les fortes
pressions que rep en cada temps per
canviar aquests ensenyaments. Això
és una cosa que podem veure amb
tota claredat en els nostres dies, per
exemple, pel que fa al matrimoni,
l’amor i la sexualitat.

A més dels ensenyaments del
Magisteri, l’Església ofereix abans
que res el testimoni inigualable de la
vida de milers i milers d’homes i
dones que, al llarg de la història,
s’han esforçat per viure d’acord amb
aquest ordre moral. Són persones
que han assolit una excel·lència
humana de vida —un amor i una
felicitat— que causa admiració al
món i és impossible de negar. Sense



oblidar la misèria que resulta de la
incoherència amb la vida de Crist de
molts cristians, l’Església és una
«fàbrica» molt provada de persones
santes, com santa Teresa de Calcuta,
sant Maximilià Kolbe o Guadalupe
Ortiz de Landázuri, acabada de
beatificar, les vides dels quals
demostren la solidesa i la humanitat
profunda de l’ordre moral viscut i
ensenyat per Jesucrist. Qui tingui
inquietud per la qüestió ètica no
hauria de menysprear el fet que
l’ordre moral que proposa el
cristianisme és el més provat —i
durant més temps— en nombroses
cultures del món, el qual dona
mostres de la seva capacitat de
connexió amb el cor humà en
entorns culturals extraordinàriament
diferents entre si.

Finalment, quan l’Església es
pronuncia sobre qüestions relatives
a la convivència humana —per
exemple, sobre algunes lleis—, ho fa



només si hi ha en joc la dignitat de
l’ésser humà, la justícia o altres béns
morals importants. L’Església no
pretén en absolut usurpar la justa
autonomia de les realitats temporals
ni imposar el que pensa als qui no
comparteixen la seva fe. Participa en
el diàleg social oferint la seva
experiència ètica, perquè la història
de la humanitat demostra que la raó
humana «s’ha de purificar
constantment, perquè la seva
ceguesa ètica, que deriva de la
preponderància de l’interès i del
poder que l’enlluernen, és un perill
que mai no es pot descartar del tot».
[9] En definitiva, el que l’Església vol
és «servir a la formació de les
consciències en la política i
contribuir que creixi la percepció de
les veritables exigències de la justícia
i, alhora, la disponibilitat per actuar
d’acord amb ella, malgrat que això
estigui en contradicció amb
situacions d’interessos personals».
[10]



* * *

Avui és fàcil percebre la crida a
cuidar-nos a nosaltres mateixos i el
món que ens envolta. En realitat,
aquesta crida està relacionada amb
la vocació a l’amor i a la felicitat que
és pròpia de l’ésser humà. Qualsevol
persona que es vulgui prendre
seriosament aquest anhel podrà
trobar en l’Evangeli de Jesucrist, que
ressona a la seva Església, una clara
orientació, una «gramàtica»
adequada per entaular un diàleg
amb el cor humà i amb el món que
ens envolta, en la cerca de l’autèntica
felicitat.

Gregorio Guitián

[1] Benet XVI, Enc. Caritas in veritate,
29.VI.2009, núm. 48.



[2] Francesc, Homilia en Dimecres de
cendra, 6.III.2019.

[3] Francesc, Enc. Lumen fidei, 29.VI.
2013, núm. 25.

[4] Ibídem.

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 260.

[6] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1956.

[7] Sant Tomàs d’Aquino, In I Cor, c.
2, lect. 3, núm. 118.

[8] Concili Vaticà II, Const. Gaudium
et spes, 7.XII.1965, núm. 22.

[9] Benet XVI, Enc. Deus caritas est,
25.XII.2005, núm. 28.

[10] Ibídem.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/el-be-i-el-mal-
lordre-moral/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/el-be-i-el-mal-lordre-moral/
https://opusdei.org/ca/article/el-be-i-el-mal-lordre-moral/
https://opusdei.org/ca/article/el-be-i-el-mal-lordre-moral/

	La llum de la fe (XIV): El bé i el mal. L’ordre moral

