
opusdei.org

El 15 d'agost: Festa
de l’Assumpció de la
Mare de Déu

Amb motiu de la festivitat de
l’Assumpció de la Mare de Déu,
15 d'agost, us oferim l'àudio i el
text de l'homilia de sant
Josepmaria "La Verge Santa,
causa de la nostra alegria"
publicada a "És Crist que passa"
sobre la Mare de Déu i de com
ha de ser el nostre tracte vers
ella.

14/08/2023



Homilia de sant Josepmaria "La
Verge Santa, causa de la nostra
alegria" publicada a "És Crist que
passa" en àudio i en text:

Assumpta est Maria in coelum,
gaudent angeli.[1] Déu s’ha endut
Maria al cel, en cos i ànima. Hi ha
alegria entre els àngels i entre els
homes. ¿Per què aquest goig íntim
que avui veiem, amb el cor que
sembla que vulgui saltar del pit, amb
l’ànima inundada de pau? Perquè
celebrem la glorificació de la nostra
Mare i és natural que els seus fills
sentim una joia especial, en veure
com l’honora la Trinitat Beatíssima.

Crist, el seu Fill santíssim, el nostre
germà, ens la donà per Mare en el
Calvari, quan va dir a sant Joan: heus
aquí la teva Mare.[2] I nosaltres la
rebem, amb el deixeble amat, en
aquell moment de desconsol
immens. Santa Maria ens va acollir
en el dolor quan s’acomplí l’antiga



profecia: i una espasa traspassarà la
seva ànima.[3] Tots som els seus fills;
ella és Mare de la humanitat entera. I
ara, la humanitat commemora la
seva Assumpció inefable: Maria puja
al cel, filla de Déu Pare, mare de Déu
Fill, esposa de Déu Esperit Sant. Més
que Ella, només Déu.

El misteri d’amor

És un misteri d’amor. La raó humana
no arriba a comprendre’l. Només la
fe encerta a illustrar de quina
manera una criatura ha pogut ser
elevada a una dignitat tan gran, fins
al punt de ser el centre amorós on
convergeixen les complaences de la
Trinitat. Sabem que és un secret diví.
Però, perquè es tracta de la nostra
Mare, ens sentim inclinats a
endinsar-nos-hi més ―si podem
parlar així― que en altres veritats de
fe.

¿Com ens hauríem comportat si
haguéssim pogut escollir la nostra



mare? Em sembla que hauríem elegit
la que tenim, emplenant-la de totes
les gràcies. Això féu Crist: essent
Omnipotent, Sapientíssim i el mateix
Amor,[4] el seu poder realitzà tot el
seu voler. Mireu com els cristiana
han descobert, fa temps, aquest
raonament: convenia ―escriu Sant
Joan Damascè― que aquella que en el
part havia conservat íntegra la seva
virginitat, conservés el cos sense cap
corrupció després de la mort.
Convenia que aquella que havia dut al
seu si el Creador fet nen, habités en
l’estatge diví. Convenia que l’Esposa
de Déu entrés a la casa celestial.
Convenia que aquella que havia vist el
seu fill a la Creu, rebent així en el seu
cor el dolor de què havia estat lliure
en el part, el contemplés assegut a la
dreta del Pare. Convenia que la Mare
de Déu posseís allò que correspon al
seu Fill, i que fos honorada com a
Mare i Esclava de Déu per totes les
criatures.[5]



Els teòlegs han formulat amb
freqüència un argument semblant,
destinat a comprendre d’alguna
manera el sentit d’aquest cúmul de
gràcies del qual Maria es troba
revestida, i que culmina amb
l’Assumpció al cel. Diuen: convenia,
Déu podia fer-ho: doncs, ho va fer.[6]
És l’explicació més clara de per què
el Senyor concedí a la seva Mare, des
del primer instant de la seva
immaculada concepció, tots els
privilegis. Fou lliure del poder de
Satanàs; és formosa ―tota pulchra!
―, neta, pura en l’ànima i en el cos.

El misteri del sacrifici silenciós

Però fixeu-vos: si Déu ha volgut
exaltar la seva Mare, és igualment
cert que durant la seva vida terrenal
no foren escatimats a Maria ni
l’experiència del dolor, ni el
cansament del treball, ni el
clarobscur de la fe. A aquella dona
del poble, que un dia prorrompé en



lloances a Jesús exclamant: sortós el
ventre que us va dur i els pits que us
van alimentar, el Senyor respon: 
sortosos més aviat els qui escolten la
paraula de Déu i la posen en pràctica.
[7] Era l’elogi de la seva Mare, del seu
fíat,[8] del faci’s sincer, lliurat,
acomplert fins a les últimes
conseqüències, que no es va
manifestar en accions aparatoses,
sinó en el sacrifici ocult i silenciós de
cada jornada.

En meditar aquestes veritats,
entenem una mica més la lògica de
Déu; ens adonem que el valor
sobrenatural de la nostra vida no
depèn del fet que siguin realitat les
grans gestes que a vegades forgem
amb la imaginació, sinó de
l’acceptació fidel de la voluntat
divina, de la disposició generosa en
el menut sacrifici diari.

Per a ésser divins, per a deïficar-nos,
hem de començar essent molt



humans, vivint de cara a Déu la
nostra condició d’homes corrents, tot
santificant aquesta aparent petitesa.
Així visqué Maria. La plena de
gràcia, la que és l’objecte de les
complaences de Déu, la que està per
damunt dels àngels i dels sants, va
menar una existència normal. Maria
és una criatura com nosaltres, amb
un cor com el nostre, capaç de goigs i
d’alegries, de sofriments i de
llàgrimes. Abans que Gabriel li faci
saber el voler de Déu, Nostra Senyora
ignora que havia estat escollida des
de tota l’eternitat perquè fos Mare
del Messies. Es considera ella
mateixa una petitesa;[9] per això
reconeix després, amb una profunda
humilitat, que en Ella ha fet grans
coses aquell que és Totpoderós.[10]

La puresa, la humilitat i la
generositat de Maria contrasten amb
la nostra misèria, amb el nostre
egoisme. És raonable que després de
veure això, ens sentim moguts a



imitar-la; som criatures de Déu, com
Ella, i n’hi ha prou que ens esforcem
a ser fidels, perquè el Senyor obri
coses grans també en nosaltres. La
nostra petitesa no serà obstacle:
perquè Déu escull allò que val poc, i
així llueixi més bé la potència del seu
amor.[11]

Imitar Maria

La Nostra Mare és model de
correspondència a la gràcia i, en
contemplar la seva vida, el Senyor
ens illuminarà perquè sapiguem
divinitzar les festes marianes, i en
bastants moments de les jornades
corrents, els cristians pensem molts
cops en la Mare de Déu. Si aprofitem
aquests instants, afigurant-nos com
es captindria la Nostra Mare en
aquelles feines que nosaltres hem de
fer, anirem aprenent a poc a poc: i
acabarem assemblant-nos-hi, talment
els fills s’assemblen a la mare.



Imitació, primer de tot, del seu amor.
La caritat no s’atura en els
sentiments: ha d’estar en les
paraules, però sobretot en les obres.
La Verge no solament digué fiat, sinó
que va complir en tot moment
aquesta decisió ferma i irrevocable.
També nosaltres: quan ens agulloni
l’amor de Déu i coneguem allò que
Ell vol, ens hem de comprometre a
ésser fidels, lleials, i a ésser-ho
efectivament. Perquè, no tothom qui
diu Senyor, Senyor, entrarà al regne
del cel, sinó el què fa la voluntat del
meu Pare del cel.[12]

Hem d’imitar la seva elegància
natural i sobrenatural. Ella és una
criatura privilegiada de la historia de
la salvació: en Maria, el Verb es féu
carn i habità entre nosaltres.[13] Fou
un testimoni delicat, que passa ocult;
no li va agradar de rebre lloances,
perquè no ambicionà la seva pròpia
glòria. Maria assisteix als misteris de
la infantesa del seu Fill, misteris



normals, si és que es pot parlar així.
A l’hora dels grans miracles i de les
aclamacions de les masses,
desapareix. A Jerusalem, quan Crist
―cavalcant en un ruquet― és
victorejat com a Rei, Maria no hi és.
Però reapareix al costat de la Creu,
quan tothom fuig. Aquesta manera
de comportar-se té el regust, sense
buscar-lo, de la grandesa, de la
profunditat, de la santedat de la seva
ànima.

Mirem d’aprendre, seguint el seu
exemple en l’obediència a Déu, en
aquesta delicada combinació
d’esclavitud i de senyoria. En Maria,
no hi ha res d’aquella actitud de les
verges nècies, que obeeixen, però
esbojarradament. Nostra Senyora
escolta amb atenció allò que Déu vol,
pondera el que no entén, pregunta el
que no sap. Després, es dóna tota al
compliment de la voluntat divina: 
Heus aquí l’esclava del Senyor; que es
faci en mi segons la vostra paraula.



[14] Heu vist la meravella? Santa
Maria, mestra de tota la nostra
conducta, ens ensenya ara que
l’obediència a Déu no és servilisme,
no subjuga la consciència: ens mou
íntimament a descobrir la llibertat
dels fills de Déu.[15]

L’escola de l’oració

El Senyor us haurà concedit de
descobrir tants d’altres trets de la
correspondència fidel de la Verge
Santíssima que per si mateixos es
presenten invitant-nos a prendre’ls
com a model: la seva puresa, la seva
humilitat, la seva fermesa, la seva
generositat, la seva fidelitat... Jo
voldria parlar-vos-en d’un que els
enclou tots, ja que és el clima del
progrés espiritual: la vida d’oració.

Per aprofitar la gràcia que la Nostra
Mare ens porta en el dia d’avui, i per
tal de secundar en qualsevol moment
les inspiracions de l’Esperit Sant,
pastor de les nostres ànimes, hem



d’estar compromesos seriosament en
una activitat de tracte amb Déu. No
podem amagar-nos en l’anonimat; la
vida interior, si no és un encontre
personal amb Déu, no existirà. La
superficialitat no és cristiana.
Admetre la rutina, en la nostra
conducta ascètica, equival a signar la
partida de defunció de l’ànima
contemplativa. Déu ens busca d’un a
un; i hem de respondre-li d’un a un: 
Sóc aquí, Senyor, perquè m’heu cridat.
[16]

Oració, tots ho sabem, és parlar amb
Déu; potser, però, hi haurà algú que
pregunti: parlar, de què? ¿De què,
doncs, sinó de les coses de Déu i de
les que omplen la nostra jornada?
Del naixement de Jesús, del seu pas
per aquest món, de la seva ocultació i
de la seva predicació, dels seus
miracles, de la seva Passió
Redemptora i de la seva Creu i de la
seva Resurrecció. I en la presència
del Déu Tri i U, posant per mitjancera



santa Maria i per advocat sant Josep,
el Nostre Pare i Senyor ―que jo
estimo i venero tant―, parlarem de
la nostra feina de cada dia, de la
família, de les relacions d’amistat i
dels grans projectes i de les petites
mesquineses.

El tema de la meva oració és el tema
de la meva vida. Jo ho faig així. I a la
vista d’aquesta situació meva,
sorgeix natural el propòsit,
determinat i ferm, de canviar, de
millorar, d’ésser més dòcil a l’amor
de Déu. Un propòsit sincer, concret. I
no hi pot faltar la petició urgent, però
confiada: que l’Esperit Sant no ens
abandoni, perquè Vós sou, Senyor, la
meva força.[17]

Som cristians corrents; treballem en
professions molt diverses; la nostra
activitat entera transcorre pels
carrils ordinaris; tot es desenvolupa
amb un ritme previsible. Els dies
semblen tots iguals, fins i tot



monòtons... doncs, bé: aquest pla,
aparentment tan comú, té un valor
diví; és quelcom que interessa Déu,
perquè Crist vol encarnar-se en la
nostra feina, animar des de dins fins
les accions més humils.

Aquest pensament és una realitat
sobrenatural, neta, inequívoca; no és
una consideració per a consol, que
conforti els qui no aconseguirem
d’inscriure els nostres noms en el
llibre d’or de la història. Crist
s’interessa per aquesta feina que
hem de fer ―una i mil vegades― a
l’oficina, a la fàbrica, al taller, a
l’escola, al camp, en l’exercici de la
professió manual o intellectual:
l’interessa també el sacrifici ocult
que suposa el fet de no vessar, en els
altres, el fel del propi mal humor.

Repasseu aquests arguments en
l’oració, preneu ocasió justament
d’aquí per dir a Jesús que l’adoreu, i
aleshores sereu de fet contemplatius



enmig del món, en el brogit del
carrer: a tot arreu. Aquesta és la
primera lliçó a l’escola del tracte amb
Jesucrist. D’aquesta escola, Maria
n’és la millor mestra, perquè la Mare
de Déu mantingué sempre aquesta
actitud de fe, de visió sobrenatural,
davant tot allò que s’esdevenia al seu
voltant: conservava totes aquelles
coses en el seu cor, ponderant-les.[18]

Supliquem avui a Santa Maria que
ens faci contemplatius, que ens
ensenyi de comprendre les crides
contínues que el Senyor dirigeix a la
porta del nostre cor. Preguem-li:
Mare nostra, Vós heu dut Jesús al
món, i ell ens revela l’amor del
nostre Pare Déu; ajudeu-nos a
reconèixer-lo, enmig dels afanys de
cada dia; removeu la nostra
intelligència i la nostra voluntat per
tal que sapiguem escoltar la veu de
Déu, l’impuls de la gràcia.

Mestra d’apòstols



Però no penseu tan sols en vosaltres
mateixos: engrandiu el cor fins a
abarcar la humanitat entera. Penseu,
abans que res, en qui us envolta
―parents, amics, collegues― i vegeu
com podreu dur-los a sentir més
profundament l’amistat amb Nostre
Senyor. Si són persones rectes i
honrades, capaces d’estar
habitualment més a prop de Déu,
encomaneu-les concretament a
Nostra Senyora. I demaneu també
per tantes ànimes que no coneixeu,
ja que tots els homes estem
embarcats en la mateixa barca.

Sigueu lleials, generosos. Formem
part d’un sol cos, el Cos Místic de
Crist, de l’Església Santa, a la qual
són cridats molts que cerquen
netament la veritat. Per això tenim
una obligació estricta de manifestar
als altres la qualitat, la fondària de
l’amor de Crist. El cristià no pot ser
egoista; si ho fos, trairia la seva
pròpia vocació. No és de Crist



l’actitud de qui s’acontenta amb
guardar la seva ànima en pau ―una
pau falsa―, despreocupant-se del bé
dels altres. Si hem acceptat la
significació autèntica de la vida
humana ―cosa que ens ha estat
revelada per la fe―, no pot ser que
continuem tranquils, persuadits que
ens portem bé personalment, si no
fem d’una forma pràctica i concreta
que els altres s’acostin a Déu.

Hi ha un obstacle real per a
l’apostolat: el fals respecte, la por de
tocar temes espirituals, ja que hom
sospita que una conversa així no
caurà bé en certs ambients, perquè
hi ha el perill de ferir susceptibilitats.
Quantes vegades aquest raonament
és la màscara de l’egoisme! No es
tracta de ferir ningú, sinó tot el
contrari: de servir. Encara que
siguem personalment indignes, la
gràcia de Déu ens converteix en
instruments per a ésser útils als
altres, comunicant-los la bona nova



que Déu vol que tots els homes se
salvin i arribin al coneixement de la
veritat.[19]

I és lícit de ficar-se així en la vida
dels altres? És necessari. Crist s’ha
ficat en la nostra vida sense
demanar-nos permís. Així també ho
va fer amb els primers deixebles: 
vorejant el llac de Galilea, veié Simó i
Andreu, el germà de Simó, que tiraven
la xarxa a l’aigua, perquè eren
pescadors; i Jesús els digué: seguiu-me
i us faré ser pescadors d’homes.[20]
Cadascú conserva la llibertat, la falsa
llibertat, de respondre que no a Déu,
com aquell jove carregat de riqueses,
[21] de qui ens parla Sant Lluc. Però
el Senyor i nosaltres ―tot obeint-lo: 
aneu i ensenyeu―[22] tenim el dret i
el deure de parlar de Déu, d’aquest
gran tema humà, perquè el desig de
Déu és l’afany més profund que
brota en el cor de l’home.



Santa Maria, Regina apostolorum,
reina de tots els qui sospiren per
donar a conèixer l’amor del vostre
Fill: vós, que tan bé enteneu les
nostres misèries, demaneu perdó per
la nostra vida: per allò que en
nosaltres hauria pogut ser foc i ha
estat cendra; per la llum que va
deixar d’illuminar, per la sal que es
tornà insípida. Mare de Déu,
omnipotència suplicant: porteu-nos,
amb el perdó, la força de viure de
debò d’esperança i d’amor per poder
dur als altres la fe de Crist.

Una recepta única: santedat
personal

El camí millor per no perdre mai
l’audàcia apostòlica, els delers
eficaços de servir tots els homes, no
és altre que la plenitud de la vida de
fe, d’esperança i d’amor; en un mot,
la santedat. No trobo cap altra
recepta fora d’aquesta: la santedat
personal.



Avui, en unió amb tota l’Església,
celebrem el triomf de la Mare, Filla i
Esposa de Déu. I tal com fruïem en el
temps de la Pasqua de la Resurrecció
del Senyor tres dies després de la
seva mort, ara ens sentim alegres
perquè Maria, després d’acompanyar
Jesús de Betlem a la Creu, ja és al seu
costat en cos i ànima, gaudint de la
glòria per tota l’eternitat. Aquesta és
la misteriosa economia divina:
Nostra Senyora, feta de ple partícip
de l’obra de la nostra salvació, havia
de seguir de prop els passos del seu
Fill: la pobresa de Betlem, la vida
oculta de treball ordinari a Natzaret,
la manifestació de la divinitat a Canà
de Galilea, els afronts de la Passió i el
Sacrifici diví de la Creu, la
benaurança eterna del Paradís.

Tot això ens afecta directament,
perquè aquest itinerari sobrenatural
també ha de ser el nostre camí.
Maria ens ensenya que aquest camí
es pot fer, que és segur. Ella ens ha



precedit per la via de la imitació de
Crist, i la glorificació de la Nostra
Mare és la ferma esperança de la
nostra pròpia salvació; per això li
diem spes nostra i causa nostrae
laetitiae, esperança nostra i causa de
la nostra felicitat.

No podem abandonar mai la
confiança d’arribar a ser sants,
d’acceptar les invitacions de Déu, de
ser perseverants fins a la fi. Déu. que
ha iniciat en nosaltres l’obra de la
santificació, la durà a terme.[23]
Perquè si el Senyor està per nosaltres,
¿qui estarà contra nosaltres? El qui no
va plànyer el seu propi Fill, sinó que el
lliurà a la mort per tots nosaltres,
¿com després d’haver-nos donat el
Fill, deixarà de donar-nos-ho tot amb
Ell?[24]

En aquesta festa tot convida a
l’alegria. La ferma esperança en la
nostra santificació personal és un do
de Déu; però l’home no pot romandre



passiu. Recordeu les paraules de
Crist: si algú vol venir darrera meu,
que es negui a si mateix, que prengui
la seva creu cada dia i que em
segueixi.[25] Ho veieu? La creu cada
dia. Nulla dies sine cruce!, cap dia
sense Creu: cap jornada en la qual no
ens carreguem sobre les espatlles la
creu del Senyor, en la qual no
acceptem el seu jou. Per això, no he
volgut deixar de recordar-vos que
l’alegria de la resurrecció és
conseqüència del dolor de la Creu.

No tingueu por, però, perquè el
mateix Senyor ens ha dit: veniu a mi
tots els qui esteu cansats i afeixugats,
i jo us alleujaré. Preneu el meu jou
damunt vostre i aprengueu de mi, que
sóc mansuet i humil de cor, i trobareu
repòs per a les vostres ànimes, perquè
el meu jou és suau i la meva càrrega,
lleugera.[26] Veniu ―glossa sant Joan
Crisòstom―, no pas a retre comptes,
sinó perquè sigueu deslliurats dels
vostres pecats; veniu, perquè jo no



tinc necessitat de la glòria que em
pugueu procurar: tinc necessitat de la
vostra salvació... No tingueu por, en
sentir parlar de jou, perquè és suau;
no tingueu por si parlo de càrrega,
perquè és lleugera.[27]

El camí de la nostra santificació
personal passa, quotidianament, per
la Creu: no és un camí desgraciat per
tal com és Crist mateix qui ens ajuda
i amb Ell no hi cap la tristesa. In
laetitia, nulla dies sine cruce!,
m’agrada de repetir; amb l’ànima
traspassada d’alegria, cap dia sense
Creu.

L’alegria cristiana

Recollim novament el tema que ens
proposa l’Església: Maria ha pujat al
cel en cos i ànima, els àngels
s’omplen de joia! Penso també en
l’alegria de Sant Josep, el seu Espòs
castíssim, que l’esperava en el
paradís. Però tornem a la terra. La fe
ens confirma que ací baix, en la vida



present, som en temps de
peregrinació, de viatge; no mancaran
els sacrificis, el dolor, les privacions.
Tot i així, l’alegria ha de ser sempre
el contrapunt del camí.

Serviu el Senyor amb alegria:[28] no
hi ha cap altra manera de servir-lo. 
Déu estima el qui dóna amb alegria,
[29] el qui es lliura enterament i de
gust en un sacrifici, perquè no hi ha
cap motiu que justifiqui el desconsol.

Tal vegada considerareu que aquest
optimisme sembla excessiu, ja que
tots els homes coneixen llurs
insuficiències i fracassos,
experimenten el sofriment, el
cansament, la ingratitud, i potser
l’odi. Els cristians, si som iguals que
els altres, ¿com podrem estar
exempts d’aquestes constants de la
condició humana?

Seria ingenu negar la reiterada
presència del dolor i del
descoratjament, de la tristesa i de la



soledat, durant la nostra
peregrinació en aquesta terra. Per la
fe hem après amb seguretat que tot
això no és producte de l’atzar, que el
destí de la criatura no és caminar
vers l’anihilació dels seus desigs de
felicitat. La fe ens ensenya que tot té
un sentit diví, puix que és propi de la
mateixa entranya de la crida que ens
duu a la casa del Pare. Aquest
enteniment sobrenatural de
l’existència terrenal del cristià, no
simplifica la complexitat humana;
però assegura a l’home que aquesta
complexitat pot estar travessada pel
nervi de l’amor de Déu, pel cable,
fort i indestructible, que enllaça la
vida a la terra amb la vida definitiva
a la Pàtria.

La festa de l’Assumpció de Nostra
Senyora ens proposa la realitat
d’aquesta esperança joiosa. Encara
som peregrins, però la Nostra Mare
ens ha precedit i ja ens assenyala la fi
de la sendera: ens repeteix que és



possible d’arribar-hi i que, si som
fidels, hi arribarem. Perquè la Verge
Santíssima no és tan solament el
nostre exemple: és l’auxili dels
cristians. I davant la nostra petició
―Monstra te esse Matrem―,[30] no
sap negar-se ni s’hi vol negar a tenir
cura dels seus fills amb sollicitud
maternal.

L’alegria és un bé cristià. Únicament
s’oculta amb l’ofensa a Déu, perquè
el pecat és producte de l’egoisme, i
l’egoisme és causa de la tristesa.
Llavors, aquesta alegria roman
encara en el caliu de l’ànima, ja que
ens consta que Déu i la seva Mare
mai no s’obliden dels homes. Si ens
penedim, si brolla del nostre cor un
acte de dolor, si ens purifiquem en el
sant sagrament de la Penitència, Déu
surt al nostre encontre i ens perdona;
i ja no hi ha tristor: és molt just 
d’alegrar-se, perquè aquest germà teu
era mort, i ha reviscut, s’havia perdut,
i ha estat retrobat.[31]



Aquests mots recullen el final
meravellós de la paràbola del fill
pròdig, que mai no ens cansaren de
meditar: heus aquí que el Pare ve al
teu encontre, s’inclinarà damunt la
teva esquena, et besarà con a penyora
d’amor i de tendresa; farà que et posin
vestit, anell i calçat. Tu encara tems
que et reprengui, i ell et retorna la
dignitat; tens por d’un càstig, i et besa;
tens por d’una paraula airada, i et
prepara un banquet.[32]

L’amor de Déu és insondable. Si ho fa
així amb qui l’ha ofès, ¿què no farà
per a honorar la seva Mare,
immaculada, Virgo fidelis, Verge
Santíssima, sempre fidel?

Si l’amor de Déu es mostra tan gran
quan la cabuda del cor humà
―sovint traïdor― és tan poca, ¿què
no serà en el Cor de Maria, que mai
no va posar el més petit obstacle a la
Voluntat de Déu?



Vegeu com la litúrgia de la festa es fa
ressò de la impossibilitat d’entendre
la misericòrdia infinita del Senyor,
amb raonaments humans; més que
explicar, canta; fereix la imaginació
perquè cadascú posi el seu
entusiasme en la lloança. Perquè tots
farem curt: i aparegué un gran
prodigi al cel: una dona vestida de sol,
amb la lluna sota els peus, i sobre el
cap una corona de dotze estrelles.[33]
El rei està corprès de la teva bellesa.
La filla del rei, com resplendeix, amb
el seu vestit de brocat d’or.[34]

La litúrgia acaba amb unes paraules
de Maria, en les quals la major
humilitat es conjuga amb la major
glòria: em diran benaurada totes les
generacions perquè aquell qui és
Totpoderós ha fet en mi coses grans
(Lc I, 48-49).

Cor Mariae Dulcissimum, iter para
tutum; Cor Dolcíssim de Maria, doneu
força i seguretat al nostre camí a la



terra: sigueu vós mateixa el nostre
camí, puix que vós mateixa coneixeu
el viarany i la drecera certa que ens
menen, pel vostre amor, a l’amor de
Jesucrist.

[1] Antífona de las Vespres de la festa
de l’Assumpció.

[2] Ioh XIX, 27.

[3] Lc II, 35.

[4] Deus caritas est (Déu és amor, 1
Ioh IV, 8).

[5] St. Joan Damascè, Homilia II in
dormitionem B. V. Mariae, 14 (PG 96,
742).

[6] Cfr. Joan Duns Scoto, In III
Sententiarum, dist. III, q. 1.

[7] Lc XI, 27-28.



[8] Lc I, 38.

[9] Cfr. Lc I, 48.

[10] Lc I, 49.

[11] Cfr. 1 Cor I, 27-29.

[12] Mt VII, 21.

[13] Ioh I, 14.

[14] Lc I, 38.

[15] Cfr. Rom VIII, 21.

[16] 1 Reg III, 5.

[17] Ps XLII, 2.

[18] Lc II, 51.

[19] 1 Tim II, 4.

[20] Mc I, 16-17.

[21] Cfr. Lc XVIII, 23.

[22] Cfr. Mc XVI, 15.



[23] Cfr. Phil I, 6.

[24] Rom VIII, 31-32.

[25] Lc IX, 23.

[26] Mt XI, 28-30.

[27] St. Joan Crisòstom, In Matthaeum
homiliae, 37, 2 (PG 57, 414).

[28] Ps XCIX, 2.

[29] 2 Cor IX, 7.

[30] Himne litúrgic Ave Maris Stella.

[31] Lc XV, 32.

[32] St. Ambròs, Expositio Evangelii
secundum Lucam, 7 (PL 15, 1540).

[33] Apoc XII, 1.

[34] Ps XLIV, 12-14.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/el-15-dagost-festa-
de-lassumpcio-de-la-mare-de-deu/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/el-15-dagost-festa-de-lassumpcio-de-la-mare-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/el-15-dagost-festa-de-lassumpcio-de-la-mare-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/el-15-dagost-festa-de-lassumpcio-de-la-mare-de-deu/

	El 15 d'agost: Festa de l’Assumpció de la Mare de Déu

