
opusdei.org

La llum de la fe (II):
«Déu va veure tot el
que havia fet, i era
molt bo». La creació,
I

Si el món abans transparentava
Déu, avui és, per a molts, opac.
Per què la fe en la creació és
encara decisiva en l’era de la
ciència.

02/10/2017

«Quan miro el cel que han creat les
teves mans, la lluna i els estels que hi



has posat, jo dic: «Què és l’home,
perquè te’n recordis? Què és un
mortal, perquè el tinguis
present?» (Sal 8,4-5). La
contemplació del món inspira
sorpresa en els homes de totes les
èpoques. També avui, encara que
puguem conèixer bé les causes
físiques dels colors d’una posta de
sol, d’un eclipsi o de l’aurora boreal,
ens fascina presenciar aquests
fenòmens. A més, a mesura que la
ciència avança, es fa més patent la
complexitat i la immensitat que ens
envolta, tant per sota de la nostra
escala —des de la vida microscòpica
fins a les entranyes mateixes de la
matèria— com per sobre, en les
distàncies i magnituds de les
galàxies, que sobrepassen la
imaginació de qualsevol.

L’estupor també ens pot captar de
manera profunda si ens aturem a
considerar la realitat del nostre jo:
quan un s’adona que existeix, sense



ser capaç de comprendre del tot
l’origen de la seva vida, i de la
consciència que té de si mateix. D’on
vinc? — Malgrat que la velocitat amb
què es viu avui a moltes parts del
planeta porta a eludir aquest tipus de
preguntes, en realitat no són res
reservat a esperits particularment
introspectius: responen a una
necessitat de trobar les coordenades
fonamentals, un sentit de l’orientació
que de vegades es pot adormir, però
que, d’una manera o altra, tard o
d’hora, torna a aflorar en la vida de
tots.

La recerca d’un rostre més enllà de
l’univers

La percepció de l’abisme de la
mateixa consciència o de la
immensitat del món es pot limitar de
vegades a experimentar un profund
vertigen. Tanmateix, la religiositat
dels homes ha sondejat en totes les
èpoques més enllà d’aquests



fenòmens; ha buscat, de formes molt
variades, un rostre per adorar. Per
això, davant l’espectacle de la
naturalesa, diu el salmista: «El cel
parla de la glòria de Déu, l’estelada
anuncia el que han fet les seves
mans» (Sal 19,2); i també, davant del
misteri del jo, de la vida: «Et dono
gràcies perquè m’has fet tan
admirable» (Sal 139,14). Durant
segles aquest pas des del món visible
fins a Déu es feia amb gran
naturalitat. Però el creient es veu
avui de vegades davant
d’interrogants que li poden causar
perplexitat: no és aquesta cerca d’un
rostre més enllà de l’univers conegut
una projecció de l’home, pròpia d’un
estadi superat de la humanitat? Els
avenços de la ciència, encara que
aquesta no disposi de resposta per a
totes les preguntes i problemes, no
fan de la noció de creació una mena
de vel de la nostra ignorància? No és,
fora d’això, una qüestió de temps que



la ciència arribi a sortir a la trobada
de totes aquestes preguntes?

Seria un error descartar massa ràpid
aquestes qüestions com a
impertinències, o com a símptomes
d’un escepticisme infundat.
Senzillament, posen en evidència
com «la fe ha de ser reviscuda i
retrobada en cada generació»:[1]
també en el moment present, en què
la ciència i la tecnologia han mostrat
amb escreix tot el que l’home pot
conèixer i fer per si mateix, fins al
punt que la idea d’un ordre anterior
a la nostra iniciativa ha esdevingut
de vegades llunyana i difícil
d’imaginar. Aquestes qüestions,
doncs, requereixen una consideració
assossegada, que permeti consolidar
la mateixa fe, i en comprengui el
sentit i la relació amb la ciència i la
raó, per poder il·luminar-ne també
d’altres. Naturalment, en un parell
d’articles només és possible traçar
algunes vies, sense esgotar una



qüestió que per si mateixa incideix
en multitud d’aspectes de la fe
cristiana.

La revelació de la creació

Al nostre recorregut podem partir
senzillament de l’afirmació
fonamental de la Bíblia sobre
l’origen de tot el que existeix i, en
particular, de cada persona al llarg
de la història. Es tracta d’una
afirmació molt concreta i fàcil
d’enunciar: som creació de Déu, fruit
de la seva llibertat, de la seva saviesa
i del seu amor. «El Senyor fa tot el
que es proposa, al cel i a la terra, als
mars i a tots els oceans» (Sal 135,6).
«Que en són, de variades, les teves
obres, Senyor! Totes les has fetes
amb saviesa. La terra és plena de les
teves criatures» (Sal 104,24).

Tanmateix, de vegades les
afirmacions més simples
encobreixen les realitats més
complexes. Si en l’actualitat la raó



humana percep de vegades
borrosament aquesta visió del món,
tampoc no hi va arribar d’una
manera senzilla. Històricament, la
noció de creació —en el sentit en què
l’Església la recull en el credo— va
sorgir només en el curs de la
revelació al poble d’Israel. El suport
de la paraula divina va permetre
posar al descobert els límits de les
diferents concepcions mítiques sobre
els orígens del cosmos i de l’home,
per arribar més enllà de les
especulacions dels brillants filòsofs
grecs, i reconèixer el Déu d’Israel
com l’únic Déu, que ho va crear tot
del no-res.

Un tret distintiu del relat bíblic és,
doncs, el fet que Déu creu sense
partir de res preexistent, amb la sola
força de la seva paraula: «Déu digué:
— Que existeixi la llum. — I hi va
haver llum (...). — Fem l’home a
imatge nostra (...) — I Déu va crear
l’home a imatge seva» (Gn 1,3.26-27).



També és propi d’aquest relat el fet
que en l’origen no hi hagi cap rastre
de dolent: «Déu veié que tot el que
havia fet era molt bo.» (Gn 1,31). El
mateix Gènesi no estalvia detalls
sobre les maneres en què el mal i el
dolor s’obren camí molt aviat en la
història. Amb tot, i en obert contrast
amb aquesta experiència universal,
la Bíblia afirma repetidament que el
món és essencialment bo, que la
creació no és una forma degradada
de ser, sinó un immens do de Déu.
«L’univers no va sorgir com a
resultat d’una omnipotència
arbitrària, d’una demostració de
força o d’un desig d’autoafirmació.
La creació és de l’ordre de l’amor
(...): «És que estimeu tot el que
existeix i no us repugna res del que
heu creat, ja que no heu fet res sense
estimar-ho» (Sb 11,24). Llavors, cada
criatura és objecte de la tendresa del
Pare, que li dona un lloc en el món.
Fins i tot la vida efímera de l’ésser
més insignificant és objecte del seu



amor i, en aquests pocs segons de la
seva existència, ell l’embolcalla amb
el seu afecte».[2]

L’inici de l’Evangeli de sant Joan
dona també una llum decisiva sobre
aquest relat. «Al principi existia el
qui és la paraula» (Jn 1,1), escriu el
quart evangelista, reprenent les
primeres paraules del Gènesi (Cf. Gn
1,1). A l’inici del món hi ha el logos
de Déu, que fa d’ell una realitat
profundament racional, radicalment
plena de sentit. «Amb tu hi ha la
saviesa, que coneix les teves obres i
era present quan creaves el món: ella
sap què et complau i què és
conforme als teus manaments» (Sb
9,9). A propòsit del terme grec amb
què es designa el verb de Déu,
explicava Benet XVI: «Logos significa
tant raó com paraula, una raó que és
creadora i capaç de comunicar-se,
però precisament com a raó.
D’aquesta manera, sant Joan ens ha
brindat la paraula conclusiva sobre



el concepte bíblic de Déu, la paraula
amb què tots els camins de la fe
bíblica, sovint ardus i tortuosos,
assoleixen la seva meta, troben la
seva síntesi. Al principi hi havia el 
logos, i el logos és Déu, ens diu
l’evangelista. La trobada entre el
missatge bíblic i el pensament grec
no era una simple casualitat».[3] Tot
diàleg pressuposa un interlocutor
racional, amb logos. Així, el diàleg
amb el món que van començar a
entaular els filòsofs grecs era
possible precisament perquè la
realitat creada està trasbalsada de
racionalitat, d’una lògica molt simple
i molt complexa alhora. Aquest
diàleg venia a trobar-se, doncs, amb
l’afirmació decidida que el món «no
és producte d’una necessitat
qualsevol, d’una destinació cega o de
l’atzar»,[4] sinó d’una intel·ligència
amorosa —un ésser personal— que
transcendeix l’ordre mateix de
l’univers, perquè el precedeix.



El nucli dels relats de la creació

No és infreqüent que els relats de la
creació al Gènesi es percebin avui
com a textos bonics i poètics, plens
de saviesa, però potser al cap i a la fi
poc a l’altura de la sofisticació i la
serietat metodològica que
mentrestant han adquirit la ciència i
la crítica literària i històrica.
Tanmateix, seria un error tractar
amb menyspreu els nostres
avantpassats perquè no tinguessin
microscopi, acceleradors de
partícules o revistes especialitzades:
oblidaríem massa fàcilment que
potser sabien i veien coses essencials;
coses que nosaltres podem haver
perdut de vista pel camí. Per
entendre allò que una persona o un
text ens volen dir, cal atendre'n la
manera de parlar, sobretot si és
diferent de la nostra. En aquest
sentit, convé tenir en compte que, en
els relats de la creació, «la imatge del
món queda delineada sota la ploma



de l’autor inspirat amb les
característiques de les cosmogonies
del temps»; i que és en aquest quadre
on Déu insereix la novetat específica
de la seva revelació a Israel i als
homes de tots els temps: «la veritat
sobre la creació de tot per obra de
l’únic Déu».[5]

Amb tot, s’objecta amb freqüència
que si la noció de creació va tenir un
paper en el passat, avui resulta
ingenu intentar proposar-la de nou.
La física moderna i les troballes
sobre l’evolució de les espècies
haurien fet obsoleta la idea d’un
creador que intervé per generar i
donar forma al món: la racionalitat
de l’univers seria, en el millor dels
casos, una propietat interior a la
matèria, i parlar d’altres agents
suposaria desafiar la serietat del
discurs científic. Tanmateix, es fa així
fàcilment, sense saber-ho, una
lectura literalista de la Bíblia, que la
Bíblia mateixa descarta. Si, per



exemple, es comparen els dos relats
sobre els orígens, situats l'un darrere
de l’altre en els dos primers capítols
del Gènesi, s’observen diferències
molt clares que no és possible
atribuir a una distracció redaccional.
Els autors sagrats eren conscients
que no havien de proporcionar una
descripció detallada i literal sobre
com es va produir l’origen del món i
de l’home: procuraven expressar, a
través del llenguatge i els conceptes
que disposaven, algunes veritats
fonamentals.[6]

Quan s’aconsegueix comprendre el
llenguatge peculiar d’aquests relats
—un llenguatge primitiu, però ple de
saviesa i de profunditat—, se'n pot
identificar el veritable nucli. Ens
parlen d’«una intervenció
personal»[7] que transcendeix la
realitat de l’univers: abans del món
existeix la llibertat personal i la
saviesa infinita d’un Déu creador. A
través d’un llenguatge simbòlic,



aparentment ingenu, s’obre camí una
profunda pretensió de veritat, que
podríem resumir així: tot això ho va
fer Déu, perquè va voler.[8] La Bíblia
no pretén pronunciar-se sobre els
estadis de l’evolució de l’univers i de
l’origen de la vida, sinó afirmar la
«llibertat de l’omnipotència»[9] de
Déu, la racionalitat del món que crea,
i el seu amor per aquest món. Es
desplega així una imatge de la
realitat, i de cadascun dels éssers que
la conformen, com «un do que
sorgeix de la mà oberta del Pare de
tots».[10] La realitat, en vista de la fe
en la creació, queda marcada en la
seva entranya sota el signe de
l’acollida. Fins i tot enmig de la
imperfecció, del mal, del dolor, el
cristià veu en cada ésser un regal que
sorgeix de l’amor i que crida a
l’amor: a divertir-se, a respectar, a
cuidar, a transmetre.

Marco Vanzini / Carles Ayxelá



Foto: Kurt K. Kreger (cc)

[1] J. Ratzinger, Dios y el mundo,
Random House Mondadori,
Barcelona, 2002, 49.

[2] Francesc, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 77.

[3] Benet XVI, Discurs a la Universitat
de Ratisbona (12-IX-2006).

[4] Catecisme de l’Església Catòlica,
295.

[5] Sant Joan Pau II, Audiència, 29-
I-1986.

[6] Juntament amb aquestes raons
internes a la mateixa Bíblia, el
coneixement sobre la manera
correcta d’interpretar el text sagrat
també s’ha aconseguit a través del
diàleg —no exempt de tensions, però



molt fructífer— entre la teologia i la
ciència. En aquests llargs processos
és freqüent que es donin excessos
per totes dues parts, que s’alimenten
mútuament: una lectura
fonamentalista de la Bíblia, per la
qual es pretén fer-li dir més del que
realment diu, acostuma a
desacreditar el text sagrat, de
manera que la ciència es considera
autoritzada a dir més del que
realment és capaç de dir sobre
l’origen i el sentit de la realitat.

[7] J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, 25.

[8] Aquesta convicció estava
establerta fortament en la fe d’Israel,
com mostren les paraules d’una
mare al seu fill, abans del martiri:
«T’ho demano, fill meu, mira cap al
cel i cap a la terra. Fixa’t en tot el que
s’hi troba i reconeix que Déu ho ha
creat del no-res, i que el llinatge



humà ha estat fet de la mateixa
manera» (2 M 7,28).

[9] R. Guardini, La fine dell’epoca
moderna. Il potere, Morcelliana,
Brescia 1993, 17.

[10] Francesc, Laudato si’ , 76.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/deu-va-veure-tot-
el-que-havia-fet-i-era-molt-bo-la-

creacio-i/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/deu-va-veure-tot-el-que-havia-fet-i-era-molt-bo-la-creacio-i/
https://opusdei.org/ca/article/deu-va-veure-tot-el-que-havia-fet-i-era-molt-bo-la-creacio-i/
https://opusdei.org/ca/article/deu-va-veure-tot-el-que-havia-fet-i-era-molt-bo-la-creacio-i/
https://opusdei.org/ca/article/deu-va-veure-tot-el-que-havia-fet-i-era-molt-bo-la-creacio-i/

	La llum de la fe (II): «Déu va veure tot el que havia fet, i era molt bo». La creació, I

