opusdei.org

Deixar actuar a Déu

Transcripcio d’una intervencio
oral del cardenal Ratzinger
publicada en el suplement
especial de I’Osservatore
Romano realitzat amb ocasio de
la canonitzacio de Josepmaria
Escriva.

30/10/2002

Sempre m’ha cridat ’atencio el sentit
que Josepmaria Escriva donava al
nom Opus Dei; una interpretacio que
podriem dir biografica i que permet
entendre el fundador en la seva
fisonomia espiritual. Escriva sabia



que havia de fundar alguna cosa, i a
la vegada estava convencut que
aquesta cosa no era obra seva: ell no
havia inventat res, senzillament el
Senyor s’havia servit d’ell i, en
consequencia, allo no era la seva
obra, sino I’Obra de Déu. Ell era
solament un instrument a través del
qual Déu havia actuat.

En considerar aquesta actitud em
vénen a la ment les paraules del
Senyor recollides en I’evangeli de
sant Joan 5,17: “El meu Pare obra
sempre”. SOn paraules pronunciades
per Jesus en el curs d’una discussio
amb alguns especialistes de la religio
que no volien reconéixer que Déu
pot treballar en el dia del dissabte.
Un debat encara obert i actual, en
certa manera, entre els homes -
tambeé cristians- del nostre temps.
Alguns pensen que Déu, després de la
creacio, s’ha “retirat” i ja no mostra
cap interes pels nostres assumptes de
cada dia. Segons aquesta forma de



pensar, Déu no podria intervenir en
el teixit de la nostra vida quotidiana;
tanmateix, les paraules de Jesucrist
ens indiquen més aviat el contrari.
Un home obert a la preséncia de Déu
s’adona que Déu obra sempre i que
també actua avui; per aixo hem de
deixar-lo entrar i facilitar-li que actui
en nosaltres. Es aixi com neixen les
coses que obren el futur i renoven la
humanitat.

Tot aix0 ens ajuda a comprendre
perque Josepmaria Escriva no es
considerava “fundador” de res, i
perque es veia solament com un
home que vol complir una voluntat
de Déu, secundar aquesta accio,
I’obra —en efecte— de Déu. En aquest
sentit, constitueix per a mi un
missatge de gran importancia el
teocentrisme d’Escriva de Balaguer:
és coherent amb les paraules de
Jesus aquesta confianca en el fet que
Déu no s’ha retirat del mon, perque
esta actuant constantment; i que a



nosaltres ens correspon nomes
posar-nos a la seva disposicio, estar
disponibles, sent capacos de
respondre a la seva crida. Es un
missatge que ajuda també a superar
allo que pot considerar-se com la
gran temptacio del nostre temps: la
pretensio de pensar que després del
big bang, Déu s’ha retirat de la
historia. L’acci6é de Déu no “s’ha
aturat” en el moment del big bang,
sind que continua en el decurs del
temps, tant en el mén de la
naturalesa com en el dels homes.

El fundador de ’Obra deia: “Jo no he
inventat res; és un altre qui ho ha fet
tot; jo he procurat estar disponible i
servir-lo com a instrument”. La
paraula i tota la realitat que en diem
Opus Dei esta profundament
acoblada amb la vida interior del
Fundador, que tot i procurant ser
molt discret en aquest punt, dona a
entendre que restava en dialeg
constant, en contacte real amb



Aquell que ens ha creat i obra per
nosaltres i amb nosaltres. De Moisés
es diu al llibre de I'’Exode (33,11) que
Déu parlava amb ell “cara a cara,
com un amic parla amb un amic”.
Em sembla que, tot i que el vel de la
discrecié amaga alguns petits
senyals, hi ha fonament suficient per
poder aplicar molt bé a Josepmaria
Escriva allo de “parlar com un amic
parla amb un amic”, que obre les
portes del mén perque Déu pugui
fer-se present, obrar i transformar
totes les coses.

En aquesta perspectiva es compren
millor que significa santedat i
vocacio universal a la santedat.
Coneixent una mica la historia dels
sants, sabent que en els processos de
canonitzacio es busca la virtut
“heroica” podem tenir, quasi
inevitablement, un concepte
equivocat de la santedat perque
tendim a pensar: “aixo no és per a
mi”; “jo no em sento capag de



practicar virtuts heroiques”; “és un
ideal massa alt per a mi”. En aquests
casos la santedat estaria reservada
per a alguns “grans” de qui veiem les
seves imatges en els altars 1 que son
molt diferents a nosaltres, pecadors
corrents. Aquesta seria una idea
totalment equivocada de la santedat,
una concepcio erronia que ha estat
corregida —i aix0 em sembla un punt
central- precisament per Josepmaria
Escriva.

Virtut heroica no vol dir que el sant
sigui una mena de “gimnasta” de la
santedat, que realitza uns exercicis
inassequibles per a les persones
normals. Vol dir, en canvi, que en la
vida d’un home es revela la
preséncia de Déu, i queda més patent
tot allo que I’home no és capag de fer
per si mateix. Potser, en el fons, es
tracta d’una questio terminologica,
perqueé I’adjectiu “heroic” ha estat
frequientment mal interpretat. Virtut
heroica no significa exactament que



un fa coses grans per si mateix, sind
que en la seva vida apareixen
realitats que no ha fet ell, perqué ell
només ha estat disponible per deixar
que Déu actués. Dit d’'una altra
manera, ser sant no és més que
parlar amb Déu com un amic parla
amb ’amic. Aixo0 és la santedat.

Ser sant no comporta ser superior als
altres; ben al contrari, el sant pot ser
molt débil, i comptar amb nombrosos
errors en la seva vida. La santedat és
el contacte profund amb Déu: és fer-
se amic de Déu, deixar obrar a
I’Altre, I’'Unic que pot fer realment
que aquest mon sigui bo i feli¢c. Quan
Josepmaria Escriva diu que tots els
homes estem cridats a ser sants, em
sembla que en el fons s’esta referint
a la seva experiéencia personal,
perqué mai no va fer per si mateix
coses increibles, sind que es va
limitar a deixar obrar a Déu. I per
aixo ha nascut una gran renovacio,
una forca de bé en el mén, encara



que romanguin presents totes les
debilitats humanes.

Veritablement tots som capagos, tots
estem cridats a obrir-nos a aquesta
amistat amb Déu, a no deixar-nos
anar de les seves mans, a no cansar-
nos de tornar i retornar al Senyor
parlant amb EIl com es parla amb un
amic sabent, amb certesa, que el
Senyor és el veritable amic de tots,
també de tots els que no sén capacos
de fer per si mateixos coses grans.

Per tot aix0 he compreés millor la
fisonomia de I’Opus Dei: el fort
lligam que existeix entre una
absoluta fidelitat a la gran tradicio de
I’Església, a la seva fe, amb una
simplicitat que desarma, i I’obertura
incondicionada a tots els
desafiaments d’aquest mon, sigui en
I’ambit academic, en el del treball
ordinari, en ’economia, etc. Qui té
aquesta vinculacié amb Déu, qui
manté un col-loqui ininterromput



amb Ell, pot gosar respondre a nous
desafiaments, i no té por; perque qui
esta en les mans de Déu, cau sempre
en les mans de Déu. Es aixi com
desapareix la por i neix la valentia de
respondre als reptes del mon d’avui.

Cardenal Joseph Ratzinger //
L'Osservatore Romano 06
d’octubre de 2002

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/deixar-actuar-a-
deu/ (15/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/deixar-actuar-a-deu/
https://opusdei.org/ca/article/deixar-actuar-a-deu/
https://opusdei.org/ca/article/deixar-actuar-a-deu/

	Deixar actuar a Déu

