
opusdei.org

Conèixer-lo i
conèixer-te (XII): 
Ànimes d’oració
litúrgica

Article de formació cristina
amb consideracions de sant
Josepmaria que ens poden
ajudar a unir-nos més a Déu i a
l’Església en les diferents
accions litúrgiques.

13/01/2021

És abril del 1936 i a Espanya hi ha
molta tensió social. Tanmateix, a
l’Acadèmia DYA s’intenta mantenir el



clima habitual d’estudi i de
convivència. Enmig d’aquelles
estranyes jornades, un resident
explica per carta als seus pares que
el dia anterior havien assajat el cant
litúrgic, amb l’ajuda d’un professor,
en un ambient que recordava molt
alegre.[1] En aquest context
particular, més enllà dels bons
moments que passaven entre ells,
per quin motiu trenta universitaris,
un diumenge a la nit, tenien una
classe de cant?

La resposta la podem trobar un
parell de mesos enrere, quan sant
Josepmaria va incloure en el pla de
formació de l’Acadèmia precisament
algunes classes de cant gregorià. Tot i
que sabem que, com a rector a
Perdiguera, sant Josepmaria
acostumava a celebrar Missa
cantada, aquella inclusió curricular
no responia a cap inclinació
personal. Tampoc no es devia a un
interès erudit, conseqüència del



coneixement i el desenvolupament
del moviment litúrgic a Espanya.
Aquella decisió va ser, més aviat,
fruit de la seva experiència pastoral,
moguda només pel desig d’ajudar els
joves a convertir-se en ànimes
d’oració.

És interessant observar un detall de
les tres publicacions que en aquells
anys trenta sant Josepmaria tenia
entre mans, totes dirigides justament
a facilitar el diàleg amb Déu:
cadascuna responia a una de les tres
grans formes d’expressió de l’oració
cristiana. La primera se centrava en
la meditació personal, una altra
fomentava la pietat popular i l’última
animava el lector a submergir-se en
l’oració litúrgica. El fruit de la
primera iniciativa va ser 
Consideracions espirituals, base de la
seva coneguda obra Camí; el fruit de
la segona va ser el breu llibret Sant
Rosari, i per a la tercera iniciativa va
projectar una obra que es titularia 



Devociones litúrgicas. Tot i que la
publicació d’aquesta última obra es
va anunciar per al 1939, per diversos
motius no va arribar mai a veure la
llum. Tanmateix, encara es conserva
el pròleg que Félix Bilbao, bisbe de
Tortosa, havia preparat i que es titula
«¡Orad y orad bien!». En aquest text
inèdit s’anima els lectors a endinsar-
se, amb el guiatge de l’autor del
llibre, en la litúrgia de l’Església, per
arribar a una «oració eficaç, sucosa,
sòlida, que els uneixi íntimament
amb Déu».[2]

Donar veu a l’oració de l’Església

Per a sant Josepmaria la litúrgia no
era un conjunt de preceptes dirigits
només a donar solemnitat a certes
cerimònies. Patia quan la manera de
celebrar els sagraments i altres
accions litúrgiques no estava
veritablement al servei de la trobada
de les persones amb Déu i amb els
altres membres de l’Església. Una



vegada, després d’assistir a una
celebració litúrgica, va escriure:
«Molt clergat: l’arquebisbe, el capítol
de canonges, els beneficiats,
cantaires, servents i escolans...
Ornaments magnífics: sedes, or,
plata, pedres precioses, encaixos i
velluts... Música, veus, art... I… sense
poble! Cultes esplèndids, sense
poble».[3]

Aquest interès pel poble en la litúrgia
és profundament teològic. En les
accions litúrgiques, la Trinitat
interactua amb tota l’Església, no
només amb una de les seves parts.
No és casualitat que la major part de
les reflexions que sant Josepmaria, a 
Camí, va dedicar a la litúrgia estiguin
al capítol titulat L’Església. Per al
fundador de l’Opus Dei, la litúrgia
era un lloc privilegiat on es podia
experimentar la dimensió eclesial de
l’oració cristiana; allà és palpable el
fet que ens adrecem tots junts a Déu.
L’oració litúrgica, sempre personal,



s’obre a horitzons que van més enllà
de les circumstàncies individuals. Si
en la meditació personal el subjecte
que parla som nosaltres, en la
litúrgia el subjecte és tota l’Església.
Si en el diàleg a soles amb Déu som
nosaltres els que parlem com a
membres de l’Església, en l’oració
litúrgica és l’Església qui parla a
través nostre.

D’aquesta manera, aprendre a dir el 
nosaltres de les oracions litúrgiques
és una gran escola per complementar
les diferents dimensions de la nostra
relació amb Déu. Allà un es
descobreix un fill més en aquesta
gran família que és l’Església. No
sorprèn, llavors, la clara exhortació
de sant Josepmaria: «La teva oració
ha de ser litúrgica. —Tant de bo
tinguessis afició a recitar els salms, i
les oracions del missal, en comptes
d’oracions privades o particulars».[4]



Aprendre a resar litúrgicament
requereix la humilitat de rebre
d’altres les paraules que direm.
També requereix el recolliment del
cor per identificar i valorar les
relacions que ens uneixen a tots els
cristians. En aquest sentit, ens pot
servir considerar que estem resant
units amb les persones que tenim al
costat en aquell moment i també
amb les que no hi són; amb els
cristians del mateix país, dels països
veïns, del món sencer... També resem
amb les persones que ens han
precedit i que s’estan purificant o
que ja gaudeixen de la glòria del cel.
De fet, l’oració litúrgica no és una
fórmula anònima, sinó que està
plena «de rostres i de noms»;[5] ens
unim a totes les persones concretes
que formen part de la nostra vida i
que, com nosaltres, viuen «en el nom
del Pare, i del Fill, i de l’Esperit Sant»,
partícips en la vida de la Trinitat.

Donar cos a l’oració de l’Església



Sabem que, per a sant Josepmaria, la
santificació del treball no consistia
principalment a intercalar oracions 
durant el treball, sinó sobretot a
convertir en oració la mateixa acció
que es duu a terme mitjançant una
atenció en fer-ho per la glòria de
Déu, obstinant-se en la perfecció
humana, sabent-se mirat
amorosament pel nostre Pare del cel.
De manera anàloga, l’oració litúrgica
no consisteix principalment a dir
oracions durant les accions
litúrgiques, sinó a fer aquestes
accions rituals digne, attenteac
devote, amb la dignitat, l’atenció i la
devoció que mereixen, sent present
en el que es fa. No són només
ocasions per dur a terme actes
individuals de fe, esperança i caritat,
sinó accions a través de les quals tota
l’Església expressa la seva fe, la seva
esperança i la seva caritat.

Sant Josepmaria donava molta
importància a aquest saber estar en



els diferents actes de culte, a aquesta 
urbanitat de la pietat. La dignitat que
requereix l’oració litúrgica té molt a
veure amb la gestió del mateix cos, ja
que, en certa manera, allà es
manifesta en un primer moment el
que volem fer. La celebració de la
santa Missa, apropar-se a la
Confessió, les benediccions amb el
Santíssim, etc., comporten diversos
moviments de la persona, ja que són
oració en acció. L’oració litúrgica, per
tant, també suposa resar amb el cos.
Més encara, suposa aprendre a donar
cos, aquí i ara, a l’oració de l’Església.
I, lògicament, encara que moltes
vegades sigui el sacerdot qui té la
missió de donar veu i mans a Crist
Cap, és l’assemblea la que dona veu i
visibilitat a tot el Cos Místic de Crist.
Saber que a través nostre es veu i
s’escolta l’oració dels sants i de les
ànimes del purgatori és un bon
estímul per cuidar aquesta urbanitat
de la pietat.



A més de dignitat, l’oració litúrgica
demana de ser feta amb atenció. En
aquest sentit, es podria dir que, a
més de concentrar-nos en les
paraules que diem, és important
experimentar de la manera més
profunda possible el moment que
estem vivint: tenir clar amb qui
estem, per què i per a què. Aquesta
presa de consciència exigeix una
formació prèvia, que sempre es pot
millorar. En paraules de sant
Josepmaria: «A poc a poc. —Mira què
dius, qui ho diu i a qui. —Perquè això
de parlar de pressa, sense espai per a
la consideració, és soroll, rebombori
de llaunes. I et diré amb Santa Teresa
que no en dic oració, per més que
belluguis els llavis».[6]

Trobada amb cada Persona de la
Trinitat

Malgrat les inevitables distraccions,
causades per la nostra fragilitat, en
l’oració litúrgica participem en la



misteriosa però real trobada de tota
l’Església amb les tres persones de la
Trinitat. Per això, és enriquidor
aprendre a distingir quan ens
dirigim al Pare, al Fill o a l’Esperit
Sant. Generalment, la litúrgia ens
acostuma a situar de cara a Déu Pare,
amb els seus trets propis, malgrat
que sovint s’invoqui amb un senzill
«Déu» o «Senyor». Ell és la font i
l’origen de totes les benediccions que
la Trinitat vessa sobre aquest món, i
a aquest tornen, a través del seu Fill,
totes les lloances que les criatures
són capaces d’expressar.

Perquè el que diem al Pare ho diem a
través de Jesús, que no és tant davant
nostre, sinó amb nosaltres. El Verb
s’ha encarnat per portar-nos al Pare
i, per això, descobrir la seva
presència al nostre costat, com a
germà que coneix i no s’avergonyeix
de la nostra flaquesa, ens omple de
consol i d’audàcia. És més, l’oració
litúrgica, com a oració pública de



l’Església, neix de l’oració de Jesús.
No només és una continuació de la
seva oració quan va estar sobre
aquesta terra, sinó que és l’expressió,
avui i ara, de la seva intercessió per
nosaltres al cel (cf. He 7, 25). De
vegades també trobem oracions que
es dirigeixen directament a Jesús,
que porten la nostra mirada cap al
Fill com a salvador. Per aquests
motius, l’oració litúrgica és una gran
via per sintonitzar amb el cor
sacerdotal de Jesucrist.

I l’oració que el Fill dirigeix al Pare es
realitza en l’Esperit Sant. Tenir
consciència de la presència de la
tercera Persona de la Trinitat en
l’oració litúrgica és un gran regal de
Déu. El gran Desconegut, com
l’anomenava sant Josepmaria, passa
externament inadvertit, com la llum
o com l’aire que respirem.
Tanmateix, sabem que sense llum no
veuríem res i que sense aire ens
ofegaríem. L’Esperit Sant opera d’una



manera similar en el diàleg litúrgic.
Tot i que no ens hi solem dirigir,
sabem que habita en nosaltres i que,
amb gemecs inenarrables, ens mou a
adreçar-nos al Pare amb les paraules
que ens va ensenyar Jesús. La seva
acció, per tant, es manifesta
indirectament. Més que en les
paraules que diem, o a qui les diem,
l’Esperit es manifesta en com les
diem: és present en els gemecs que es
fan cant i en els silencis que deixen
treballar Déu a l’interior del nostre
ésser.

De la mateixa manera que la
presència del vent es percep pels
objectes que posa en moviment,
podem entreveure la presència de
l’Esperit Sant quan experimentem els
efectes de la seva acció. Per exemple,
un primer efecte del seu actuar és
quan som conscients que estem
resant com a filles i fills de Déu a
l’Església. També l’experimentem
quan s’encarrega que la Paraula de



Déu ressoni al nostre interior no com
a paraula humana, sinó com a
Paraula del Pare adreçada a
cadascun de nosaltres. Sobretot,
l’Esperit Sant es manifesta en la
tendresa i la generositat amb què el
Pare i el Fill s’aboquen sobre cadascú
quan en la celebració litúrgica ens
perdonen, ens il·luminen, ens
enforteixen o ens fan un regal
particular.

Finalment, l’acció de l’Esperit Sant és
tan íntima i necessària que és qui fa
possible que l’acció litúrgica sigui
veritable contemplació de la Trinitat,
ens permet veure Jesús i tota
l’Església, quan els sentits ens diuen
una altra cosa. És l’Esperit Sant que
ens descobreix que l’ànima de
l’oració litúrgica no és el compliment
formal d’una sèrie de paraules o de
moviments exteriors, sinó l’amor
amb què sincerament desitgem
servir i deixar-nos servir. L’Esperit
Sant ens fa participar del seu misteri



personal quan aprenem a gaudir
d’un Déu que baixa per servir-nos, de
manera que després puguem servir
els altres.

He viscut l’Evangeli

No és estrany que un dels termes més
utilitzats en l’Escriptura i en la
Tradició per referir-se a les accions
litúrgiques sigui el de servei.
Descobrir aquesta dimensió de servei
en l’oració litúrgica té moltes
conseqüències per a la vida interior.
No només perquè qui serveix per
amor no es posa a si mateix al centre,
sinó també perquè veure la litúrgia
com a servei és clau per poder
transformar-la en vida. Encara que
sembli paradoxal, en nombroses
oracions trobem en els textos
litúrgics l’exhortació a imitar en la
vida ordinària el que hem celebrat.
Aquesta invitació no vol dir que
hàgim d’estendre el llenguatge
litúrgic a les nostres relacions



familiars i professionals, sinó que
hem de convertir en un programa de
vida allò que el ritu ens ha permès
contemplar i viure.[7] Per això, sant
Josepmaria, en contemplar l’acció de
Déu en la seva jornada, en més d’una
ocasió exclamava: «Veritablement,
he viscut l’Evangeli del dia».[8]

Per viure la litúrgia del dia i
transformar així la nostra jornada en
servei, en una Missa de vint-i-quatre
hores, cal contemplar les nostres
circumstàncies personals a la llum
del que hem celebrat. En aquesta
tasca, la meditació personal és
insubstituïble. Sant Josepmaria solia
prendre notes d’aquelles paraules o
expressions que el colpejaven durant
la celebració de la Missa o en la
pregària de la Litúrgia de les Hores,
fins al punt que un dia va escriure:
«Ja no anotaré cap salm, perquè
caldria anotar-los tots, ja que en tots
no hi ha més que meravelles, que
l’ànima veu quan Déu és servit».[9]



És veritat que l’oració litúrgica és
font d’oració personal, però és
igualment cert que sense la
meditació és molt difícil assimilar
personalment la riquesa de l’oració
litúrgica.

En el silenci del tu a tu amb Déu és
on, d’ordinari, les fórmules de
l’oració litúrgica adquireixen una
força íntima i personal. En aquest
sentit, l’exemple de Maria és
il·luminador: ella ens ensenya que,
per posar per obra el fiat—faci’s— de
la litúrgia, per transformar-lo en
servei, cal dedicar temps a conservar
personalment «totes aquestes coses
al cor» (Lc 2, 19).

Juan Rego

[1] Cf. «Un estudiante en la
Residencia DYA. Cartas de Emiliano
Amann a su familia (1935-1936)». A: 



Studia et Documenta, vol. 2, 2008, p.
343.

[2] Arxiu General de la Prelatura,
77-5-3.

[3] Apunts íntims, núm. 1590, 26.X.
1938. Citat a Camí. Edición crítico-
histórica, Rialp, Madrid, 2004, p. 677.

[4] Sant Josepmaria, Camí, núm. 86.

[5] Francesc, ex. ap. Evangelii
Gaudium, núm. 274.

[6] Sant Josepmaria, Camí, núm. 85.

[7] Cf. Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 88.

[8] Quadern IV, núm. 416, 26.XI.1931.
Citat a Camí. Edición crítico-histórica,
p. 298.

[9] Quadern V, núm. 681, 3.IV.1932.
Citat a Camí. Edición crítico-histórica,
p. 297.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-xii-animes-doracio-liturgica/

(07/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xii-animes-doracio-liturgica/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xii-animes-doracio-liturgica/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xii-animes-doracio-liturgica/

	Conèixer-lo i conèixer-te (XII): ​Ànimes d’oració litúrgica

