
opusdei.org

Conèixer-lo i
conèixer-te (XI): Sou
una carta de Crist

La relació amb Déu en la nostra
oració està íntimament unida a
totes les nostres accions en la
vida quotidiana. Ho va
assenyalar Jesús en la seva
predicació i ho recordava
sempre sant Josepmaria.

14/12/2020

A finals de l’any 57, sant Pau escriu
una carta als cristians que viuen a
Corint. L’apòstol és conscient que en



aquella comunitat alguns no el
coneixen i que d’altres s’havien
deixat portar per enraonies que el
desacreditaven, així que en gran part
del text exposa les característiques
que ha de tenir qui és portador de
l’Evangeli de Jesús. També sabem
que, per aquell mateix motiu, havia
promès tornar-los a visitar aviat,
però, fins aquell moment, no ho
havia pogut fer. En aquest context
trobem una de les frases més
boniques dels seus escrits. Pau es
pregunta, de manera retòrica, si cal
que enviï alguna carta de
recomanació perquè la comunitat el
conegui millor, per guanyar-se’n
novament l’estima. I respon, ple de fe
en l’acció de Déu en les persones, que
la seva veritable carta de
recomanació és el cor de cadascun
dels cristians de Corint; afirma que
és el mateix Esperit Sant qui l’escriu
a les seves ànimes, valent-se del que
sant Pau els havia transmès: «És



evident que vosaltres sou una carta
que ve de Crist» (2 Co 3, 3).

Com ens convertim en aquesta «carta
que ve de Crist»? Com s’ho fa Déu per
transformar-nos a poc a poc? «I tots
nosaltres, sense cap vel a la cara,
reflectint com un mirall la glòria del
Senyor, som transformats a la seva
mateixa imatge, amb una glòria cada
vegada més gran, per obra del
Senyor, és a dir, de l’Esperit» (2 Co 3,
18). Aquestes paraules de sant Pau
revelen el mètode de l’Esperit Sant en
nosaltres. Es tracta de fer-nos 
gloriosament semblants a Crist de
manera progressiva, tenint en
compte el temps: aquesta és la
dinàmica pròpia de la vida espiritual.

Voler el mateix que Jesús

Es comprèn molt bé que una de les
preocupacions més grans de Jesús fos
que l’oració, com que era un mitjà
privilegiat per conrear la nostra
relació amb Déu, no quedés com un



element aïllat enmig de les altres
tasques, amb poca força per
transformar la vida. Per això, Crist,
per insistir sobre aquesta necessitat
d’unir oració amb transformació de
la mateixa vida, en el Sermó de la
muntanya va dir: «No tothom qui em
diu: “Senyor, Senyor”, entrarà al
Regne del cel, sinó el qui fa la
voluntat del meu Pare del cel. Aquell
dia, molts em diran: “Senyor, Senyor,
no és cert que en nom teu vam
profetitzar, i vam treure dimonis, i
vam fer molts miracles?” Llavors jo
els diré clarament: “No us he conegut
mai. Aparteu-vos de mi, vosaltres
que obràveu el mal!”» (Mt 7, 21-23).
Són unes paraules fortes. No n’hi ha
prou amb haver-lo seguit, ni tan sols
amb haver fet coses grans en nom de
Jesús. Es tracta de quelcom molt més
profund: saber-se conformar amb la
voluntat de Déu.

No ens és difícil entendre aquestes
paraules de nostre Senyor. Si l’oració



és camí i expressió d’una relació
d’amistat, llavors ha de seguir les
característiques pròpies d’un amor
d’aquest tipus. Entre els amics
s’arriba, com recorden els clàssics, a
l’idem velle, idem nolle, a voler el
mateix i a rebutjar el mateix. L’oració
canvia la nostra vida, perquè ens
porta a sintonitzar amb els desitjos
del cor de Crist, a vibrar amb el seu
afany d’ànimes, a buscar amb il·lusió
agradar el nostre Pare celestial. Si no
fos així, si l’oració no ens portés a
aquesta semblança gloriosa de la
qual parlava sant Pau, sense adonar-
nos-en la nostra oració es podria
transformar en quelcom similar a
una teràpia d’autoajuda, amb la
finalitat de mantenir en pau el nostre
esperit o de garantir-nos un espai de
solitud. En aquest cas, encara que es
tracti d’objectius que poden ser
positius, l’oració no compliria la seva
funció principal: donar curs a una
autèntica relació d’amistat amb Crist,
cridada a transformar la vida.



Aquest ensenyament important de
Jesús ens ofereix una pista per
revisar lasituació de la nostra oració.
El criteri ja no serà el sentiment o el
gust espiritual que trobo en les
meves estones d’oració; tampoc el
nombre de propòsits que soc capaç
de plantejar-me; ni tan sols el grau de
concentració que he assolit. L’oració,
en canvi, es podrà revisar en vista
del grau de transformació que porta
a la nostra vida, en vista de la
superació progressiva de les
incoherències que es produeixen
entre el que creiem i el que, en
darrer terme, aconseguim viure.

Una identificació que té lloc en el
temps

El mateix sant Pau, que va rebre la
gràcia de trobar-se amb Jesús
ressuscitat al camí de Damasc, posa
de manifest en altres textos com els
primers cristians eren molt
conscients que la meta de l’oració era



la identificació amb Crist. Així,
exhortava els cristians de Filipos a
tenir «els mateixos sentiments que
tingué Jesucrist» (Fl 2, 5) i afirmava
amb senzillesa als de Corint que
«nosaltres, però, tenim el pensament
de Crist» (1 Co 2, 16). Ara bé, tenir els
mateixos sentiments i la mateixa 
ment del Fill de Déu és una cosa que
no es pot aconseguir només com a
fruit de l’esforç personal o de
l’aplicació d’unes tècniques
d’aprenentatge. Es tracta de quelcom
que és conseqüència, certament, de
la mateixa lluita per fer el bé de la
manera que ho faria Jesús, però dins
d’una experiència de comunió, la
pròpia de l’amor d’amistat; així,
mitjançant la gràcia, ens obrim a una
assimilació del que és propi de Crist.

En la mesura que és l’efecte mateix
d’una relació d’amistat, la
identificació amb Crist, fruit de
l’oració, és progressiva, requereix
temps. Per això sant Josepmaria



recordava que Déu porta les ànimes
com per un pla inclinat, treballant-ne
a poc a poc l’interior i donant-los
desitjos i forces de correspondre
cada vegada millor al seu amor: «En
aquest torneig d’amor no ens han
d’entristir les caigudes, ni que fossin
caigudes greus, si acudim a Déu amb
dolor i bon propòsit en el sagrament
de la Penitència. El cristià no és un
maníac col·leccionista d’un full de
serveis immaculat. Jesucrist Nostre
Senyor es commou tant amb la
innocència i la fidelitat de Joan com,
després de la caiguda de Pere,
s’entendreix amb el seu penediment.
Jesús comprèn la nostra feblesa i ens
atreu vers Ell, com fent-nos anar
sobre un pla inclinat, desitjós que
sapiguem insistir en l’esforç de pujar
una mica, de dia en dia».[1] Saber
que les misèries pròpies —fins i tot
les que més ens humilien— no són
cap obstacle insuperable en l’amor a
Déu i en el nostre camí
d’identificació completa amb ell, ens



omple d’esperança. I ens omple
també d’estupor: com és possible que
sigui veritat aquest crit —una vegada
més de sant Pau— que assegura que
res «no ens podrà separar de l’amor
de Déu que s’ha manifestat en
Jesucrist, Senyor nostre» (Rm 8, 39)?

La resposta, que només l’oració ens
permet percebre de manera
completa, es troba en la primacia de
la iniciativa divina: és Déu qui ens
busca i ens atreu. L’apòstol Joan, ja
en els últims anys de la seva vida, ho
recordava amb emoció: «L’amor
consisteix en això: no som nosaltres
qui ens hem avançat a estimar Déu;
ell ens ha estimat primer i ha enviat
el seu Fill com a víctima que expia
els nostres pecats» (1 Jn 4, 10). Fer
oració és, doncs, fer-se conscients
que estem en bones mans i que el
nostre amor —sempre imperfecte—
és només correspondència a l’amor
de Déu que ens precedeix, ens
acompanya i ens segueix. La



contemplació d’aquest amor és
l’estímul més gran per recórrer
aquest pla inclinat de la identificació
profunda amb Jesucrist.

Per créixer sempre en l’amor

Normalment, en la vida cristiana, el
pas del temps va unit al creixement
personal. Per això, la
correspondència amb l’amor de Déu
que anhelem en l’oració se sol
manifestar en desitjos de millora, en
un anhel ferm d’apartar de nosaltres
el que ens aparti de Crist. Per això,
potser amb relativa freqüència, se’ns
ha ensenyat a fer oració d’examen, i a
demanar llum per detectar el que no
és propi de la nostra condició de fills
de Déu; hem après a formular
propòsits concrets per —sempre amb
l’ajuda de la gràcia— aspirar a
agradar el Senyor i superar aspectes
de la nostra vida que ens n’aparten,
encara que sigui poc.



Sabem molt bé que aquest examen i
aquests propòsits no són una manera
de voler conquerir les coses pel
nostre compte, sinó que es tracta de
la manera veritablement humana
d’estimar: qui desitja agradar en tot
la persona estimada s’esforça per
assolir la millor versió de si mateix.
Sabent que Déu ens estima com som,
desitgem estimar-lo com ell es
mereix. Per això busquem, amb una
tensió saludable, lluitar cada dia una
mica. No volem caure en la
temptació —tan fàcil!— de justificar
les nostres debilitats i oblidar que
amb la seva mort i resurrecció Crist
ens ha obtingut la gràcia suficient
per vèncer els nostres pecats.[2]

Quan sant Josepmaria era un jove
sacerdot, molts bisbes li demanaven
que prediqués durant dies de recés
espiritual o exercicis espirituals.
Llavors, alguns el van acusar de
predicar «exercicis de vida i no de
mort».[3] Estaven acostumats que, en



aquelles jornades, es reflexionés
sobretot en el destí etern de cadascú i
se sorprenien que sant Josepmaria
parlés també molt àmpliament sobre
com viure coherentment la vocació
pròpia. Això posa de manifest una
característica important de la missió
de l’Opus Dei: ensenyar a 
materialitzar la vida espiritual i
evitar que l’oració es converteixi en
una dimensió independent i aïllada
en la vida de les persones; o, com diu
sant Josepmaria, «apartar així de la
temptació, tan freqüent llavors i ara,
de portar com una doble vida: d’una
banda, la vida interior, la vida de
relació amb Déu; i de l’altra, diferent
i separada, la vida familiar,
professional i social, plena de petites
realitats terrenals».[4]

Encara que en les nostres estones
d’oració no sempre experimentem
sensiblement l’amor de Déu —
algunes vegades sí que ho farem—,
en realitat sempre és allà present i



operant. Si a aquest amor li sumem
la lluita en el que el Senyor ens vagi
indicant, la nostra vida —els nostres
pensaments, els nostres desitjos, les
nostres intencions, les nostres obres
— es transformarà progressivament.
Arribarem a ser per als altres Crist
que passa, ipse Christus.

Estimar-lo en el proïsme

En una ocasió, un escrivà va
preguntar a Jesús: «Mestre, quin és el
manament més gran de la Llei?».
Recordem molt bé la seva resposta:
«Estima el Senyor, el teu Déu, amb
tot el cor, amb tota l’ànima i amb tot
el pensament. Aquest manament és
el més gran i el primer. El segon és
com aquest: estimaràs el teu proïsme
com a tu mateix. D’aquests dos
manaments depenen tota la Llei i els
Profetes» (Mt 22, 36-38). D’aquesta
manera, amb poques paraules, Jesús
va explicar per sempre la unió de
l’amor a Déu amb l’amor al proïsme.



I es tracta d’un ensenyament en el
qual el Senyor va voler continuar
insistint fins als últims instants abans
de pujar definitivament al cel. Fins i
tot quan, ja ressuscitat, es troba amb
Pere a la vora del mar de Galilea,
Jesús respon a les promeses d’amor
de qui va ser el primer Papa amb un
invariable: «Pastura les meves
ovelles» (cf. Jn 21, 15-17).

El motiu últim de la unió d’ambdós
manaments i, per tant, de la
necessitat d’aprendre a estimar Crist
en els altres el trobem explicat pel
mateix Jesús, amb gran força, en la
descripció que fa del judici final. Allà
posa de manifest que la raó es troba
en la unió profunda que ell ha
establert amb cada home: «Perquè
tenia fam, i em donàreu menjar;
tenia set, i em donàreu beure; era
foraster, i em vau acollir» (Mt 25, 35).
En efecte, com ensenya el Concili
Vaticà II, «Ell, el Fill de Déu, amb tota
la seva encarnació es va unir



d’alguna manera amb tot home».[5]
És impossible estimar-lo sense
estimar també el proïsme, sense
aprendre a estimar-lo també en el
proïsme.

L’oració, quan és autèntica, ens porta
a preocupar-nos dels altres; dels que
tenim més a prop i dels que més
pateixen. Ens porta a saber conviure
amb tothom i a donar cabuda al
nostre cor també als que no pensen
com nosaltres, procurant sempre el
seu bé, amb detalls freqüents de
servei. En ella trobem forces per
perdonar i llums per estimar cada
vegada millor i de manera més
concreta tothom, sortint dels nostres
egoismes i comoditats, sense temor
de complicar-nos santament la vida.
Com ens recorda el papa Francesc,
«la millor manera de discernir si el
nostre camí de pregària és autèntic
serà mirar la mesura en què es
transforma la nostra vida a la llum
de la misericòrdia».[6] Adquirir un



cor compassiu i misericordiós, com el
de Jesús —imatge perfecta del cor del
Pare—, és el fruit últim de la nostra
vida d’oració, un senyal cert de la
nostra identificació amb Crist.

[1] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 75.

[2] Sant Joan Pau II, Enc. Veritatis
splendor, núm. 102-103.

[3] Cf. Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 2, p.
675-680.

[4] Sant Josepmaria, Converses, núm.
114.

[5] Concili Vaticà II, Constitució
pastoral Gaudium et spes, núm. 22.

[6] Francesc, Ex. Ap. Gaudete et
Exsultate, núm. 105.



Nicolás Álvarez de las Asturias / Photo by Kelly
Sikkema on Unsplash

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-xi-sou-una-carta-de-crist/

(08/01/2026)

https://unsplash.com/@kellysikkema?utm_source=unsplash&utm_medium=referral&utm_content=creditCopyText
https://unsplash.com/@kellysikkema?utm_source=unsplash&utm_medium=referral&utm_content=creditCopyText
https://unsplash.com/@kellysikkema?utm_source=unsplash&utm_medium=referral&utm_content=creditCopyText
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xi-sou-una-carta-de-crist/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xi-sou-una-carta-de-crist/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-xi-sou-una-carta-de-crist/

	Conèixer-lo i conèixer-te (XI): ​Sou una carta de Crist

