
opusdei.org

Conèixer-lo i
conèixer-te (VIII): En
el temps oportú

Déu ens fa experimentar la
nostra oració de la manera que
més ens convé en cada
moment. Santa Elisabet és un
testimoni de com la paciència i
la constància es transformen en
una alegria plena.

19/08/2020

Quan la va veure entrar a casa seva,
Elisabet es va adonar que Maria
havia deixat de ser una nena.



Probablement l’havia vist néixer i
créixer, tan especial com era ella, ja
des de molt petita. Després havien
viscut lluny l’una de l’altra. En
reconèixer-la ara a la llinda de casa
seva, es va omplir d’alegria.
L’evangelista ens diu que la va rebre
«amb totes les forces»: «Qui soc jo
perquè la mare del meu Senyor em
vingui a visitar?» (Lc 1, 43). Es
tractava d’un goig profund, que
sorgia d’una vida plena d’oració.
Tant ella com Zacaries eren
considerats sants —justos— segons
l’Escriptura i la gent els observava
amb certa admiració (cf. Lc 1, 6).
Tanmateix, només ells dos sabien tot
el que hi havia darrere de tants anys
viscuts al costat de Déu: es tractava
d’experiències que tenien molt
d’incomunicable, com ens passa a
tots. El goig d’Elisabet sorgia a partir
d’un passat ple de dolor i esperança,
d’amargors i retrobaments, en què
tot havia anat fent cada vegada més
profunda la seva relació amb Déu.



Només ella sabia el desconcert que
havia creat en ella el fet de no poder
ser mare, quan aquesta benedicció
era el més esperat per una dona a
Israel. Però el Senyor l’havia volgut
fer passar per allò per elevar-la a una
intimitat més gran amb ell.

Un prec que és escoltat

La nostra relació amb Déu, la nostra
oració, té també sempre quelcom
únic, incomunicable, com la
d’Elisabet; té quelcom de l’au
solitària (cf. Sl 102, 8) a la qual, com
deia sant Josepmaria, Déu pot elevar
com les àguiles, fins a veure de fit a
fit el sol. Només ell sap quins són els
temps i els moments adequats per a
cadascú. Déu desitja aquesta 
intimitat divinitzadora amb nosaltres
molt més del que podem imaginar.
Però el fet que només ell sàpiga els
temps —com coneixia el moment
oportú perquè naixés Joan Baptista—
no impedeix que cadascun de



nosaltres pugui anhelar, en cada
instant, més intimitat amb el Senyor.
Tampoc no impedeix que la
demanem constantment, buscant el
punt més alt, estirant el coll entre la
gent per veure Jesús que passa, o
pujant a un arbre si fa falta, com
Zaqueu. Podem imaginar que
Elisabet va moure el seu cor moltes
vegades cap a Déu, i que empenyia el
seu marit a fer el mateix, fins que
aquest finalment va sentir: «La teva
súplica ha estat escoltada. Elisabet, la
teva muller, et donarà un fill, i li
posaràs el nom de Joan» (Lc 1, 13).

Per a Elisabet, el que acabaria sent
una oració confiada en el Senyor va
haver de passar pel forn purificador
del temps i de les adversitats.
Vesprejava a la seva vida, i Déu
continuava ocult en un aspecte
crucial: per què semblava que ell no
havia escoltat les seves pregàries de
tants anys? Per què no li havia donat
un fill? És que ni tan sols el sacerdoci



del seu marit no era suficient? En
aquella necessitat exposada, en la
debilitat orant o en l’aparent silenci
de Déu, la seva fe, la seva esperança i
la seva caritat es van purificar;
perquè no només va perseverar, sinó
que es va deixar transformar cada
dia, acceptant, sempre i en tot, la
voluntat del Senyor. Potser
precisament la identificació amb la
Creu —a la qual Elisabet, d’alguna
manera, s’anticipava— és la millor
manera de comprovar l’autenticitat
de la nostra oració: «No es faci la
meva voluntat, sinó la teva» (Lc 22,
42). Si els justos de l’antiga aliança
van viure en aquesta acceptació, i
després Jesús va fer d’aquesta actitud
cap al Pare el motiu de tota la seva
vida, també els cristians estem
cridats a unir-nos a Déu d’aquesta
manera; sempre és temps oportú per
resar així: «El meu aliment és fer la
voluntat del qui m’ha enviat i dur a
terme la seva obra» (Jn 4, 34).



Moment de recordar

Potser la mateixa Elisabet havia
mantingut la flama encesa de l’oració
del vell Zacaries, fins que al seu
marit finalment se li va aparèixer un
àngel: a ella, a la qual anomenaven 
estèril, el Senyor li donaria un fill
perquè per a Déu no hi ha res
impossible (Lc 1, 36). Així, deixant-se
portar per aspera ad astra —després
d’una tasca imprescindible de
purificació que ell fa a qui es deixa—,
Elisabet va arribar en exclamar en
oració el que, després de tants anys,
nosaltres continuem repetint
diàriament: «Ets beneïda entre totes
les dones i és beneït el fruit de les
teves entranyes!» (Lc 1, 42).

Saber que el nostre camí cap a Déu
comporta una identificació profunda
amb la Creu és essencial per adonar-
nos de com el que de vegades sembla
estancament, en realitat és progrés.
Així, en lloc de viure esperant temps



millors, o una oració més conforme
als nostres gustos, acceptarem amb
agraïment l’aliment que Déu ens vol
donar: «Si mirem al nostre voltant,
ens adonem que hi ha moltesofertes
d’aliment que no venen del Senyor i
que aparentment poden satisfer més.
Alguns es nodreixen amb els diners,
altres amb l’èxit i la vanitat, altres
amb el poder i l’orgull. Però l’aliment
que ens nodreix veritablement i que
ens sadolla és només el que ens dona
el Senyor. L’aliment que ens ofereix
el Senyor és diferent dels altres, i
potser no ens sembla tan gustós com
alguns menjars que ens ofereix el
món. Llavors somiem amb altres
menjars, com els jueus en el desert,
que enyoraven la carn i les cebes que
menjaven a Egipte, però oblidaven
que aquests aliments els menjaven a
la taula de l’esclavitud. Ells, en
aquells moments de temptació,
tenien memòria, però una memòria
malalta, una memòria selectiva. Una
memòria esclava, no lliure».[1] Per



això convé que ens preguntem: D’on 
vull menjar? Quina és la meva
memòria? La del Senyor que em
salva, o la de la carn, els alls i les
cebes de l’esclavitud? Amb quina
memòria sadollo la meva ànima?
Vull menjar aliment sòlid o
continuar-ne alimentant de llet? (Cf. 
1 Co 3, 2).

En la vida pot sorgir la temptació de
mirar enrere i de desitjar, com
passava als israelites, els alls i les
cebes d’Egipte. El mannà, un aliment
que en el seu moment van percebre
com a benedicció i signe de protecció
(cf. Nm 21, 5), va arribar a cansar-los.
Com ens pot passar a nosaltres,
sobretot si ens refredem, a base de
desatendre l’abecedari elemental de
l’oració: buscar el recolliment, tenir
cura dels detalls de pietat, triar el
millor temps, ser afectuosos... És
llavors, amb més motiu, el moment
de recordar, de fer memòria, de
buscar en l’oració i en les lectures



espirituals aquest aliment sòlid del
qual parla sant Pau, un aliment que
obre horitzons de vida.

Com atrets per la força d’un imant

Fer memòria en l’oració és molt més
que un simple record: té a veure amb
el concepte de «memorial» propi de
la religió d’Israel; és a dir, es tracta
d’un esdeveniment salvador que
porta fins al moment present l’obra
de la redempció. L’oració memoriosa
és un conversar nou sobre el que ja
és conegut, un record del passat que
es percep una altra vegada de
manera present. Els episodis centrals
de la nostra relació amb Déu els
entenem i els vivim de manera
diferent cada vegada. Així li va
passar potser a Elisabet quan, des de
la seva maternitat acabada
d’adquirir, va percebre de manera
nova a què la destinava Déu.

Amb el pas dels anys, al compàs de la
nostra entrega i de les nostres



resistències, el Senyor ens va
mostrant les diferents profunditats
del seu misteri. Ell ens vol portar
molt amunt, com en una espiral que
va pujant lentament, fent voltes i
més voltes. És cert que podem no
pujar i quedar-nos fent cercles en
horitzontal, o que també podem
baixar estrepitosament o, fins i tot,
sortir per la tangent i abandonar el
tracte amb el nostre creador... però
ell no desisteix en el seu afany per
dur-lo a terme: el seu és un pla
d’elecció i de justificació, de
santificació i de glorificació (cf. Rm 8,
28-30).

Com tants autors, sant Josepmaria
descriu aquest procés amb un
enorme realisme i bellesa. L’ànima
se’n va «cap a Déu, com el ferro atret
per la força de l’imant. Es comença a
estimar Jesús, d’una forma més
eficaç, amb un dolç sobresalt».[2]
Quan meditem els misteris de la
filiació divina, la identificació amb



Crist, l’amor a la Voluntat del Pare,
l’afany de corredempció... i intuïm
que tot allò és un do de l’Esperit Sant,
calibrem millor el nostre deute amb
ell. I llavors creix impetuosament en
nosaltres l’agraïment. Ens despertem
a les seves mocions, que són molt
més freqüents del que pensem: «Són,
poden ser-ho molt bé, fenòmens
ordinaris de la nostra ànima: una
bogeria d’amor que, sense espectacle,
sense extravagàncies, ens ensenya de
patir i de viure».[3]

Així, amb sorpresa, se’ns va revelant
la immensitat de l’amor que hem
rebut de Déu durant tota la nostra
vida: dia rere dia, any rere any... des
del si matern! «L’amor consisteix en
això: no som nosaltres qui ens hem
avançat a estimar Déu; ell ens ha
estimat primer i ha enviat el seu Fill
com a víctima que expia els nostres
pecats» (1 Jn 4, 10). Espantats, ens
descobrim immersos en un amor
fascinant, curós, desarmant. Així li



passa a Elisabet: «Com ha obrat amb
mi el Senyor! Ha volgut treure’m la
vergonya de no tenir fills» (Lc 1, 25).
Després d’anys de foscor, pren
consciència de ser estimada de
manera infinita per qui és la font de
tot amor; i això d’una manera que ni
es mereix, ni és capaç de valorar del
tot, ni arriba a correspondre: «Qui
soc jo perquè la mare del meu
Senyor em vingui a visitar?» (Lc 1,
43); com és possible que Déu
m’estimi tant? I també, amb quelcom
de desconcert i de dolor: Com no me
n’havia adonat abans? En què estava
pensant?

Tota bona oració prepara el cor
perquè sàpiga què demanar (cf. Rm
8, 26) i perquè rebi el que demanem.
Posar una mica d’amor a Déu en
cada detall de pietat, gran o petit,
facilita el camí. Tractar Jesucrist pel
seu nom, afectuosament, expressant-
li el nostre afecte sense pudor,
apropa el moment. Hem d’insistir i



respondre amb promptitud als petits
tocs de l’amor. Fer «memòria de les
coses boniques, grans, que el Senyor
ha fet en la vida de cadascun de
nosaltres», ja que una oració 
memoriosa «fa molt de bé al cor
cristià».[4] Per això, sant Josepmaria,
en la seva predicació, solia
recomanar: «Que cadascú de
nosaltres mediti en tot allò que Déu
ha fet per ell».[5]

Déu ho és tot i amb això és
suficient

Tantes vegades, Elisabet tornaria
sobre el que el Senyor havia fet amb
ella. Com s’havia transformat la seva
vida! I com d’audaç es va haver de
tornar! Des d’aleshores, tots els seus
comportaments adquireixen una
riquesa singular. S’amaga durant
mesos per pudor, com van fer els
profetes, per significar amb gestos
l’acció divina (cf. Lc 1, 24); també
adquireix una claredat més gran per



seguir els seus designis: «No! S’ha de
dir Joan» (Lc 1, 60). També és capaç
d’entreveure l’obra de Déu en la seva
cosina: «Feliç tu que has cregut: allò
que el Senyor t’ha anunciat es
complirà!» (Lc 1, 45). Elisabet es
comporta com qui tracta Déu amb tot
el seu cor.

De la mateixa manera, en la nostra
oració hi ha d’haver amor i lluita,
lloança i reparació, adoració i petició,
afectes i intel·lecte. Cal atrevir-se
amb totes les lletres de l’abecedari,
amb totes les notes de l’escala
musical, amb tota la paleta de colors,
perquè ja s’ha entès que no es tracta
de complir, sinó d’estimar amb tot el
cor. Els exercicis de pietat, les
persones, les tasques de cada dia...
són el mateix que abans, però ja no
es viuen de la mateixa manera. Així
augmenta la llibertat d’esperit, la
«capacitat i l’actitud habitual d’obrar
per amor, especialment en l’afany de
seguir el que, en cada circumstància,



Déu demana a cadascú».[6] El que
abans es presentava com una
obligació pesada, es converteix en
una ocasió de trobada amb l’Amor.
Els venciments continuen costant,
però ara aquests esforços es duen a
terme amb alegria.

Davant de la infinitud de l’amor
descobert i de la pobra
correspondència humana, el cor es
desfà en una oració profunda de
desgreuge i de reparació; sorgeix un
dolor que arrenca dels mateixos
pecats i que mou una contrició
personal. Creix el convenciment que
«Déu ho és tot, jo no soc res. I per
avui és suficient».[7] Així podem
llançar de nosaltres els escuts que
ens dificulten el contacte amb ell.
També sorgeix l’agraïment sincer,
profund i explícit al Senyor, que es
torna en adoració, en «reconèixer-lo
com a Déu, com el Creador i el
Salvador, com a Amo i Senyor de tot
el que existeix, com l’Amor infinit i



misericordiós».[8] Per això convé fer
servir totes les tecles del cor. Perquè
l’oració sigui variada, enriquidora,
perquè no discorri per camins
gastats; tant si el sentiment
acompanya com si no ho fa, perquè
el que ens agrada de Déu encara no
és Déu: ell és infinitament més gran.

Rubén Herce

[1] Francesc, Homilia en la
solemnitat del Corpus Christi, 19.VI.
2014.

[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 296.

[3] Ibídem, núm. 307.

[4] Francesc, Homilia a Santa Marta,
21.IV.2016.

[5] Amics de Déu, núm. 312



[6] Del Pare, Carta, 9.I.2018, núm. 5.

[7]Sant Joan XXIII, Il giornale
dell'anima, Edizioni di Storia e
Letteratura, Roma, 1964, p. 110.

[8] Catecisme de l’Església Catòlica,
2096.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-viii-en-el-temps-oportu/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-viii-en-el-temps-oportu/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-viii-en-el-temps-oportu/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-viii-en-el-temps-oportu/

	Conèixer-lo i conèixer-te (VIII): En el temps oportú

