
opusdei.org

Conèixer-lo i
conèixer-te (VII):
Buscant la connexió

Les paraules que sant
Josepmaria feia servir en
iniciar o acabar la seva oració
també ens poden servir de guia
per a la nostra.

05/06/2020

Al segle passat es va parlar molt
sobre la suposada existència d’un 
telèfon vermell que comunicava els
dirigents de dues grans potències
mundials, encara que aquestes



estiguessin a milers de quilòmetres
de distància entre si. La idea de
poder parlar immediatament amb
persones tan llunyanes va causar
molta sorpresa. Encara eren
inimaginables els dispositius mòbils
que coneixem avui dia. Referint-se a
aquest artefacte, el 1972 sant
Josepmaria va dir que nosaltres
tenim «un fil directe amb Déu Nostre
Senyor, molt més directe (...). És tan
bo, que està sempre disponible, que
no ens fa esperar».[1]

Per la fe sabem que el Senyor està
sempre a l’altre costat de la línia.
Tanmateix, quantes vegades hem
experimentat dificultats per sentir-lo
o per ser constants en els temps
d’oració que ens hem proposat!
Algunespersones les expressen dient
que «no connecten amb Déu». És una
experiència dolorosa que pot conduir
a abandonar l’oració. Probablement
també nosaltres ho hem viscut. De
vegades, per molt afany que hi



posem, fins i tot després de fer-ho
durant anys, persisteix la sensació de
no saber parlar amb Déu: malgrat
que estiguem segurs de tenir-hi un fil
directe, no aconseguim sortir del
monòleg interior, no assolim aquesta
intimitat que tant anhelem.

El Papa Francesc ens encoratja a
«mantenir la connexió amb Jesús,
estar en línia amb Ell (...). Així com et
preocupa no perdre la connexió amb
internet, procura que estigui
activada la teva connexió amb el
Senyor, i això significa no trencar el
diàleg, escoltar-lo, explicar-li les
teves coses».[2] Com ens podem
mantenir desperts a l’altre costat de
la línia? Què podem fer perquè la
nostra oració sigui un diàleg de dos?
Quin és el camí perquè, amb el pas
dels anys, continuem creixent en
intimitat amb el Senyor?

Els mira des de la vora



Després de la Resurrecció, els
deixebles es traslladen a Galilea,
perquè així ho havia indicat el
Senyor a les santes dones: «Allà em
veuran» (Mt 28, 10). S’està fent de
dia. Pere i Joan, acompanyats de cinc
deixebles més, remen cap a la terra
després d’una nit de pesca
infructuosa. Jesús els mira des de la
vora (cf. Jn 20, 4). De manera similar
al que passa en aquella escena, quan
comencem a pregar ens posem en
presència de Jesús, sabent que ell ens
està esperant; ens observa des de la
vora en actitud d’espera i d’escolta.
Imaginar que la mirada del Senyor es
posa sobre nosaltres ens ajudarà
durant tota l’oració. També nosaltres
el volem mirar: «Que jo et vegi: aquí
hi ha el nucli de l’oració».[3] En
l’origen del diàleg amb Déu,
efectivament, hi ha un encreuament
de mirades entre dues persones que
s’estimen: «Mirar Déu i deixar-se
mirar per Déu: això és pregar».[4]



Però també volem escoltar les seves
paraules, percebre quant ens estima i
saber què vol. Els deixebles no
havien pescat res, però Jesús els
parla, els dona instruccions perquè
no tornin amb les mans buides:
«Tireu la xarxa a la dreta de la barca
i trobareu peix» (Jn 21, 6). Les bones
converses depenen moltes vegades
de la sintonia que s’estableix amb les
primeres paraules. De la mateixa
manera, els primers minuts d’oració
són importants, perquè marquen
una pauta per a la resta. Entossudir-
nos a començar la conversa ens
ajudarà a mantenir viu el diàleg
posterior amb més facilitat.

Fins aquell moment, els deixebles
que anaven a la barca dubtaven.
Quan van veure les xarxes plenes de
peixos, quan es van adonar que
haver entrat en aquell diàleg amb
Jesús va ser més eficaç que tantes
hores d’esforç solitari, Joan li va dir a
Pere: «És el Senyor!» (Jn 21, 7).



Aquesta certesa ja és un
començament d’oració: el Senyor és
aquí, al nostre costat, tant si som
davant del tabernacle com a
qualsevol altre lloc.

Com l’Esperit Sant ho permet

Arrossegant la barca, pesada per les
xarxes plenes, els deixebles arriben a
la vora. Allà es troben un esmorzar
inesperat de pans i peix a la brasa.
En asseure’s entorn del foc, mengen
en silenci. Cap dels deixebles «no
gosava preguntar-li qui era, perquè
sabien que era el Senyor» (Jn 21, 12).
El pes de la conversa recau sobre
Jesús. Certament, la clau en l’oració
és deixar fer a Déu, més que l’esforç
del mateix cor. Quan van preguntar a
sant Joan Pau II com era la seva
oració, va respondre: «Caldria
preguntar-ho a l’Esperit Sant! El Papa
resa tal com l’Esperit Sant li permet
resar».[5] L’element més important



és el tu, perquè és Déu qui té la
iniciativa.

Després de posar-nos en presència de
Déu, cal apagar els sorolls i perseguir
un silenci interior que suposa cert
esforç. Així serà més fàcil escoltar la
veu de Jesús que ens pregunta: «Nois,
no teniu res per a menjar?» (Jn 21, 5);
que ens indica: «Porteu peixos dels
que acabeu de pescar» (Jn 21, 10); o
que ens demana amablement:
«Segueix-me» (Jn 21, 19). Per això, el
Catecisme de l’Església assenyala que
és necessari un combat per 
desconnectar per connectar i, així,
parlar amb Déu en la solitud del
nostre cor.[6] Els sants han repetit
moltes vegades aquest consell:
«Deixa un moment les teves
ocupacions habituals; entra un
instant en tu mateix, lluny del tumult
dels teus pensaments. Deixa fora teu
les preocupacions aclaparadores;
aparta de tu les teves inquietuds (...).
Entra a l’estança de la teva ànima;



exclou-ho tot, excepte Déu i el que et
pugui ajudar per buscar-lo; i així,
amb totes les portes tancades, ves
darrere d’Ell. Digues, doncs, ànima
meva, digues a Déu: “Buscar la teva
presència és el que vull, Senyor” (Sl
27, 8)».[7]

Això no sempre serà senzill, perquè
les tasques i preocupacions capten
fortament la nostra memòria i
imaginació i poden omplir la nostra
interioritat. Sens dubte, no hi ha cap
vareta màgica, perquè les
distraccions són d’ordinari
inevitables i és difícil mantenir una
atenció sense alts i baixos. Sant
Josepmaria aconsellava convertir-les
en tema de conversa amb Jesús,
aprofitant «per demanar per
l’objecte d’aquesta distracció, per
aquelles persones, i deixar actuar el
Senyor, que treu sempre el que vol
de cada flor».[8] És també una ajuda
eficaç trobar bons moments i llocs
propicis; tot i que es pot pregar a tot



arreu, no totes les circumstàncies
faciliten el diàleg ni expressen de la
mateixa manera els desitjos sincers
de pregar.

L’oració introductòria: connexió

Amb l’objectiu de facilitar la 
connexió, sant Josepmaria
recomanava una oració
introductòria que ell solia fer servir.
[9] En aquestes paraules ens ensenya
a començar amb un acte de fe i amb
una disposició humil: «Crec que ets
aquí», «t’adoro amb reverència». És
simplement una manera de dir a
Jesús: «He vingut a estar amb tu, et
vull parlar i vull que tu també em
parlis; et dedico aquests moments
amb la il·lusió que aquesta trobada
m’ajudi a unir-me més a la teva
voluntat». En dir «crec fermament»
estem expressant una realitat, però
també un desig; demanem al Senyor
que ens augmenti la fe, perquè
sabem que «la fe és la que atorga ales



a l’oració».[10] I aquest acte de fe ens
porta immediatament a l’adoració
amb què reconeixem, d’una banda,
la seva grandesa i, alhora, li
manifestem la decisió d’abandonar-
nos a les seves mans. Tot seguit,
reconeixem les nostres debilitats
demanant perdó i gràcia, perquè «la 
humilitat és el fonament de la
pregària».[11] Ens considerem petits
davant de la seva grandesa, mancats
de recursos propis. L’oració és un do
gratuït que l’home ha de demanar
com un captaire. Per això sant
Josepmaria concloïa que «l’oració és
la humilitat de l’home que reconeix
la seva profunda misèria».[12]

Creure, adorar, demanar perdó i
sol·licitar ajuda: quatre moviments
del cor que ens obren a una bona
connexió. Ens pot ajudar la repetició
serena d’aquesta oració
introductòria, degustant-la paraula
per paraula. Potser convé repetir-la
diverses vegades fins que la nostra



atenció quedi centrada en el Senyor.
També ens pot servir construir una
oració introductòria més
personalitzada i fer-la servir quan
estiguem més secs o dispersos. En
general, si ens trobem distrets o amb
la ment buida, repetir a poc a poc
una oració vocal (el Parenostre o la
que més ens mogui en aquell
moment) és avantatjós per fixar
l’atenció i asserenar l’ànima: una,
dues, tres vegades, cuidant la
cadència, reposant les paraules o
canviant-ne algunes.

Una foguera encesa: diàleg

Aquesta connexió inicial precedeix el
nucli de l’oració, aquest «diàleg amb
Déu, de cor a cor, en el qual intervé
tota l’ànima: la intel·ligència i la
imaginació, la memòria i la
voluntat».[13] Si tornem a aquella
matinada en què els deixebles
continuaven sorpresos per la pesca
miraculosa, Jesús encén un foc per



escalfar el que ha preparat. Podem
imaginar com ho faria, esquivant els
possibles esculls perquè el foc agafés
cos. De la mateixa manera, si
considerem l’oració com una petita
foguera que volem veure créixer, en
primer lloc hem de trobar un 
combustible adequat.

El combustible que alimenta la
foguera és ordinàriament el conjunt
de tasques que tenim entre mans i
les nostres circumstàncies personals:
el tema del diàleg és la nostra vida.
Les nostres alegries, tristeses i
preocupacions són el millor resum
del que portem al cor. Amb paraules
senzilles, la nostra conversa va
enganxada al terreny del dia a dia,
com podem imaginar que va passar
en l’esmorzar pasqual. Fins i tot, en
no poques ocasions, començarà amb
un: «Senyor, que no en sé!».[14] Així
mateix, l’oració cristiana no es limita
a obrir la mateixa intimitat a Déu, ja
que d’una manera especial



alimentem la foguera amb la mateixa
vida de Crist. Parlem amb Déu també
d’ell, del seu pas per la terra, dels
seus desitjos de redempció.
Juntament amb tot això, com que ens
sentim responsables dels nostres
germans, «el cristià no deixa el món
fora de la porta de la seva habitació,
sinó que porta al cor les persones i
les situacions, els problemes, tantes
coses».[15]

A partir d’aquí, cadascú buscarà les
maneres de pregar que li vagin
millor. No hi ha regles fixes.
Indubtablement, seguir un cert
mètode ens permet saber què fer fins
que experimentem la iniciativa de
Déu. Així, per exemple, a algunes
persones els serveix tenir un pla
flexible d’oració al llarg de la
setmana. De vegades, escriure el que
diem ofereix molts avantatges per no
distreure’ns. L’oració serà d’una
manera en períodes de treball intens
i d’una altra en èpoques més



pacífiques; també anirà compassada
al temps litúrgic en què es troba
l’Església. Hi ha molts camins que
se’ns obren: capbussar-nos en la
contemplació de l’Evangeli buscant
la Humanitat Santíssima del Senyor o
meditar un tema acompanyats d’un
bon llibre, conscients que la lectura
facilita l’examen; hi haurà dies de
més petició, lloança o adoració; resar
amb assossec jaculatòries és un bon
camí per a moments d’agitació
interior; altres vegades ens
quedarem callats, sabent que Crist o
Maria ens miren afectuosament. Al
final, sigui quin sigui el camí pel qual
ens hagi portat l’Esperit Sant, tot ens
condueix a «conèixer-lo i conèixer-
te».[16]

El vent i la fullaraca

A més d’un bon combustible, ens
convé tenir en compte els obstacles
que podem trobar per mantenir viva
la flama: el vent de la imaginació que



intenta apagar la feble flama inicial i
la fullaraca humida de les petites
misèries que intentarem cremar.

La imaginació, certament, té un
paper important en el diàleg i caldrà
comptar-hi especialment quan
contemplem la vida del Senyor. Però,
alhora, és la boja de la casa i la que
sol portar la veu cantant en els
nostres mons de fantasia. Tenir la
imaginació massa solta i sense
control és font de dispersió. D’aquí la
necessitat de rebutjar les escomeses
del vent que vol apagar el foc i,
alhora, encoratjar les que ajuden a
avivar-lo. Hi ha un detall significatiu
en la trobada del Ressuscitat amb els
seus deixebles a la vora del
Tiberíades. Només un d’ells ha estat
al Calvari, sant Joan, i és precisament
ell qui descobreix el Senyor. El
contacte amb la creu ha purificat la
seva mirada: s’ha fet més fina i
encertada. El dolor aplana el camí de
l’oració; la mortificació interior



condueix a la imaginació, a avivar la
foguera, i evitar que es converteixi
en un vent descontrolat que la
sufoqui.

Finalment, hem de tenir en compte la
humitat de la fullaraca. Al nostre
interior hi ha un submon de mals
records, petits rancors,
susceptibilitats, enveges,
comparacions, sensualitat i desitjos
d’èxit que ens centren en nosaltres
mateixos. L’oració ens porta
precisament en la direcció contrària:
a oblidar-nos del jo amb l’objectiu de
centrar-nos en ell. Necessitem que
aquest fons afectiu es ventili en la
nostra oració, traient aquesta
humitat a la llum, posant-la davant
del sol que és Déu i dir: «Mira això, i
això, tan dolent, ho deixo davant teu,
Senyor: purifica-ho». Llavors, li
demanarem ajuda per perdonar,
oblidar, alegrar-nos del bé aliè; per
veure la part positiva de les coses,
rebutjar les temptacions o agrair les



humiliacions. D’aquesta manera,
s’evaporarà aquesta humitat que
podria dificultar la nostra conversa
amb Déu.

Un desig que continua

Connexió, diàleg i balanç. El tram
final de l’oració és el moment de 
retenir, de saber què ens emportem.
Això conduïa sant Josepmaria a
pensar en els «propòsits, afectes i
inspiracions».[17] Després del diàleg
amb Déu brolla amb senzillesa un
desig de millora, de complir-ne la
voluntat. Aquest desig, deia sant
Agustí, és ja bona oració: mentre
continuïs desitjant, seguiràs orant.
[18] Aquestes intencions de vegades
es podran plasmar en propòsits que,
sovint, seran concrets i pràctics. En
qualsevol cas, l’oració serveix
d’impuls per viure en presència de
Déu les hores següents. Els afectes
han pogut ser presents amb més o
menys vivor; no sempre són



importants, tot i que, si no hi hagués
mai afectes, ens hauríem de
preguntar on posem habitualment el
cor. Sens dubte, no són
necessàriament emocions sensibles,
perquè els afectes també es poden
suscitar amb els desitjos tranquils de
la voluntat, com quan un vol estimar.

Les inspiracions són llums de Déu
que convindrà anotar, perquè ens
ajudaran molt en oracions futures.
Passat el temps, poden ser un bon
combustible que desperti l’ànima en
moments més àrids, en els quals
estiguem poc lúcids o apàtics. Encara
que quan entreveiem aquestes
inspiracions ens sembli que mai no
les oblidarem, en realitat el temps
desgasta la memòria. Per això convé
apuntar-les en calent, quan
s’escriuen amb una vivor singular:
«Aquestes paraules que t’han ferit en
l’oració, grava-les en la teva memòria
i recita-les a poc a poc, moltes
vegades durant el dia.»[19]



No ens oblidem de l’ajuda que ens
ofereixen els aliats del cel. En sentir-
nos dèbils acudim als que són més a
prop de Déu. Ho podem fer tant al
principi com al final, i també quan
notem la dificultat per mantenir viva
la flama. Especialment present serà
la nostra Mare, el seu espòs Josep i
l’àngel de la guarda que ens «portarà
santes inspiracions».[20]

José Manuel Antuña

[1] Sant Josepmaria, apunts d’una
reunió familiar el 8.XI.1972.

[2] Francesc, Ex. ap. Christus vivit,
núm. 158.

[3] Benet XVI, Audiència, 4.V.2011.

[4] Francesc, Audiència, 13.II.2019.



[5] Sant Joan Pau II, Travessant el
llindar de l’esperança, Plaza & Janés,
Barcelona 1994, p. 41.

[6] Cf. Catecisme de l’Església
catòlica, núm. 2725.

[7] Sant Anselm, Proslogion, cap. 1.

[8] Sant Josepmaria, apunts d’una
reunió familiar el 21.II.1971.

[9] L’oració és la següent: «Senyor
meu i Déu meu: crec fermament que
ets aquí, que em veus, que em sents.
T’adoro amb profunda reverència. Et
demano perdó pels meus pecats i
gràcia per fer amb fruit aquesta
estona d’oració. Mare meva
immaculada, sant Josep, pare i
senyor meu, àngel de la meva
guarda: intercediu per mi».

[10] Sant Joan Clímac, Escala del
Paradís, esglaó 28.



[11] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2559.

[12] Sant Josepmaria, Solc, núm. 259.

[13] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 119.

[14] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 244.

[15] Francesc, Audiència, 13.II.2019.

[16] Sant Josepmaria, Camí, núm. 91.

[17] L’oració final completa que
recomanava sant Josepmaria és: «Us
dono gràcies, Déu meu, pels bons
propòsits, afectes i inspiracions que
m’heu comunicat en aquesta
meditació. Us demano ajuda per
posar-los en pràctica. Mare meva
immaculada, sant Josep, pare i
senyor meu, àngel de la meva
guarda: intercediu per mi».

[18] Cf. sant Agustí, Enarrat. in Ps. 37,
14.



[19] Sant Josepmaria, Camí, núm. 103

[20] Sant Josepmaria, Camí, núm.
567.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-vii-buscant-la-connexio/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-vii-buscant-la-connexio/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-vii-buscant-la-connexio/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-vii-buscant-la-connexio/

	Conèixer-lo i conèixer-te (VII): Buscant la connexió

