opusdei.org

Coneixer-lo i
coneixer-te (IX): No
tinguis por, que jo
soc amb tu

Al llarg de la nostra vida
d’oracio també apareixeran
dificultats o dubtes. Hi ha molts
motius per pensar que en
aquells moments Déu esta
especialment a prop.

15/09/2020

Aproximadament sis segles abans del
naixement de Jesus, el poble jueu
estava dominat per Babilonia. Molts



havien estat portats presoners a terra
estrangera. Les promeses antigues
semblava que s’esvaien. La
temptacio de pensar que tot havia
estat un engany era molt a prop. En
aquest context, sorgeixen textos
profétics sobre I’alliberament del
poble i, especialment, oracles de
molta fondaria espiritual en que Déu
ens manifesta la seva proximitat en
tot moment. «No tinguis por»,
repeteix una vegada i una altra: «Si
travesses aiglies profundes, jo soc
amb tu; si passes rius, el corrent no
et cobrira. Si camines pel foc, no et
cremaras, no et consumiran les
flames» (Is 43, 1-2). I continua més
endavant: «No tinguis por, que jo soc
amb tu (...). Fes-me venir de lluny
fills i filles» (Is 43, 5-6).

Una tornada constant

Al Nou Testament, com és logic, no
desapareix aquesta crida a confiar en
Déu, no cessa aquest consol enmig de



les inquietuds de la vida. Algunes
vegades el Senyor se serveix dels
seus angels, com quan es dirigeix a
Zacaries, espos de santa Isabel, el dia
en que va entrar a oferir encens al
santuari; eren ja un matrimoni ancia
ino havien pogut tenir fills fins
aquell moment. «No tinguis por,
Zacaries: la teva suplica ha estat
escoltada» (Lc 1, 13), li diu I’angel. Els
missatgers de Déu havien portat un
anunci similar tant a sant Josep,
quan no sabia si rebre o no Maria a
casa seva (cf. Mt 1, 20), com als
pastors, quan es van atemorir en
saber que Déu volia que fossin els
primers a adorar el nen Jesus nounat
(cf. Lc 2, 10). Aquesta i moltes altres
ocasions sO6n una mostra que el
Senyor sempre ens vol acompanyar
en les decisions importants de la
nostra existencia.

Pero no nomeés els profetes i els
angels son portadors d’aquest «no
tinguis por». Quan el mateix Déu es



va fer home, va ser ell qui
personalment va continuar amb
aquesta tornada al mig dels camins
de la vida dels qui ’envoltaven. Amb
aquestes mateixes paraules, per
exemple, Jesus anima els seus oients
a no deixar-se envair per la incertesa
de I’aliment o del vestit, sind a
preocupar-se sobretot per la seva
anima (cf. Mt 10, 31). També Crist vol
portar pau al cap de la sinagoga que
havia perdut la filla, pero no havia
perdut la fe (cf. Mt 5, 36); donar
tranquil-litat als apostols quan,
després d’una nit de tempesta, el
veuen apropar-se caminant sobre les
aigues (cf. Jn 6, 19), o tranquil-litzar
els tres apostols —Pere, Joan i Jaume
— que van veure la seva gloria al
Tabor (cf. Mt 17, 7). Déu busca
sempre interceptar aquesta por,
natural davant de les manifestacions
ordinaries o extraordinaries de les
seves accions.



També sant Josepmaria notava
aquesta reaccio divina en recordar
un esdeveniment especial en la seva
vida interior. Concretament quan un
dia d’estiu de ’any 1931, mentre
celebrava la santa Missa, va
comprendre d’una manera
especialment clara que son els homes
iles dones corrents els que
aixecarien la creu de Crist en totes
les activitats humanes.
«Ordinariament, davant del que és
sobrenatural, tinc por. Després, ve el
ne timeas!, soc Jo».[1] Aquesta por no
apareix només davant d’aquestes
accions singulars de la gracia. Es
presenta també, de diverses
maneres, en la vida cristiana
ordinaria; per exemple, quan Déu
ens fa entreveure la grandesa del seu
amor 1 de la seva misericordia, quan
comprenem una mica millor la
profunditat del seu lliurament a la
creu i en ’Eucaristia, o quan
experimentem la invitacio a seguir-lo
més de prop... i ens inquieta quines



consequencies poden tenir aquestes
gracies en la nostra vida.

Més fort que qualsevol dubte

L’oracid, mentre siguem a la terra, és
un combat.[2] Resulta dramatic que
els desitjos més nobles del cor huma
—com pot ser viure en comunicacio
amb el nostre propi creador— hagin
estat parcialment desfigurats i
desviats pel pecat. Els nostres anhels
d’amistat, amor, bellesa, veritat,
felicitat o pau estan units, en la
nostra situacio actual, a I’esfor¢ per
superar errors, a la dificultat per
vencer algunes resistencies. I
aquesta condicio general de la vida
humana es troba també en la relacio
amb el Senyor.

En els inicis de la vida de pietat,
molts s’espanten en pensar que no
saben fer oracid, o es confonen
davant dels fracassos, les
inconstancies i el desordre que
poden acompanyar l'inici de



qualsevol tasca. S’intueix, llavors,
que apropar-se al Senyor significa
topar amb la Creu; no ha de
sorprendre que apareguin el dolor, la
solitud, les contradiccions.[3] Es tem
també, amb el pas dels anys, que el
Senyor permeti proves i foscors que
exigeixin més del que podem oferir.
O es mira amb nerviosisme la
possibilitat que ens envaeixi la rutina
1, al final, ens hagim de conformar
amb una relacio mediocre amb Déu.

Aquestes paraules —«no tinguis
por»— que van escoltar Zacaries,
Josep, els pastors, Pere, Joan, Jaume i
tants altres també es dirigeixen a
cadascun de nosaltres al llarg de tota
la nostra vida. Ens recorden que, en
la vida de la gracia, el més decisiu no
és el que fem, sino el que obra el
Senyor. «L’oracio és una tasca
conjunta de Jesucrist i de cadascun
de nosaltres»[4] en que el
protagonista principal no és la
criatura, que intenta estar atenta a



I’accid de Déu, sing el Senyor i la seva
accio en ’anima. Aixo ho entenem
amb facilitat quan Déu ens obre nous
horitzons, quan desperta sentiments
d’agraiment o ens convida a
emprendre senders de santedat...
Pero aquesta mateixa confianca
hauria de continuar present quan
apareixen les dificultats, quan sentim
la nostra petitesa i sembla que es
tanca la foscor al nostre voltant.

«Soc jo, no tingueu por». Jesus, aixi
com entenia les dificultats, les
confusions, les pors i els dubtes
d’aquells que el volien seguir, ho
continua fent amb cadascun de
nosaltres. El nostre afany per viure al
seu costat és sempre inferior que el
seu per tenir-nos a prop. Es ell qui
s’entossudeix a fer que siguem felicos
1 és prou fort per aconseguir aquest
designi seu, tenint en compte fins i
tot les nostres fragilitats.

Disposicions que ajuden a pregar



Per la nostra part, hem de fer el
possible per entrar en autéentics
camins d’oracio. Tot i que la
conversa amb els altres sembli
espontania o natural, en realitat vam
aprendre a parlar —i vam descobrir
les actituds elementals del dialeg—
amb ajuda dels altres, molt
lentament. E1 mateix passa en el
tracte amb Déu, perque «l’oracid ha
de calar en I’anima de mica en mica,
com la petita llavor que es convertira
més endavant en un arbre frondos».
[5] I per aix0 és comprensible que els
deixebles hagin demanat a Jesus que
els ensenyés a pregar (cf. Lc 12, 1).

Entre aquestes actituds fonamentals
per entrar en una vida d’oracio hi ha
la fe i la confianca, la humilitat i la
sinceritat. Quan preguem amb una
disposicio equivocada —per
exemple, quan no volem revisar el
que ens allunya de Déu o quan no
estem disposats a renunciar a la
nostra autosuficiéncia—, correm el



risc de fer estéril 'oracio. Es veritat
que sovint aquestes actituds erronies
son inconscients. També, si
perseguim un model erroni d’eficacia
per a la nostra oracio, tan frequent
en la nostra cultura, és facil que
caiguem en la trampa de mesurar la
nostra relacio amb el Senyor només
pels resultats que es perceben i que,
a la llarga, ens costi trobar temps per
resar.

D’entre aquestes disposicions intimes
per pregar, son singularment
essencials les que fan referencia a la
confianca en el Senyor. Tot i que
tinguin bona voluntat, certes llacunes
en la formacio fan que forca
persones visquin amb una noci6
equivocada de Déu i de si mateixes.
De vegades poden imaginar que Déu
és un jutge rigid, que exigeix una
conducta perfecta; altres vegades
poden pensar que hem de rebre el
que demanem tal com ho volem
nosaltres, o que els pecats son una



barrera insalvable per assolir un
tracte sincer amb el Senyor. Encara
que pugui semblar obvi, necessitem
construir la nostra vida d’oracid
sobre el fonament segur d’algunes
veritats nuclears de la fe. Per
exemple, que Déu és un Pare amoros
que es plau amb el nostre tracte; que
I’oracid és sempre efica¢ perque ell
atén les nostres supliques encara que
els seus camins no siguin els nostres,
0 que les nostres ofenses son
precisament una ocasio per apropar-
nos de nou al nostre salvador.

Regalar a Déu les nostres
dificultats

«Que no saps pregar? —Posa’t a la
presencia de Déu i tot just comencis a
dir: “Senyor, que no sé fer oracio...”,
pots estar segur que has comencat a
fer-la».[6] Com va fer amb els
apostols, el Senyor ens va ensenyant
a poc a poc a créixer en aquestes
actituds intimes, si no ens amaguem



en el monoleg interior ni en una
oracio anonima, aliena als nostres
desitjos i preocupacions reals.[7]

Com els passava a ells, la nostra
relacié amb el Senyor avanca enmig
de les mateixes debilitats. La falta de
temps, les distraccions, el cansament
o la rutina son habituals en I’oracio,
de manera similar a com es
produeixen també en les relacions
humanes. De vegades aix0 exigeix
cuidar I’ordre, vencer la mandra,
situar el que és important per sobre
del que és urgent. Altres vegades
requereix realisme per ajustar amb
finor els moments dedicats al Senyor,
com ha de fer una mare de familia
que no es pot desentendre dels seus
fills petits en cap moment. Sabem
que, de vegades, en ’oracio «cal una
atencio dificil de disciplinar».[8] Ens
dispersen les preocupacions, les
tasques pendents, els estimuls de les
pantalles. I la part dolenta de tot aixo
és que pot confondre el nostre mon



interior: sorgeixen les ferides de
I’amor propi, les comparacions, els
somnis i les fantasies, els
ressentiments o els records de tota
mena. Podem experimentar que,
malgrat saber-nos en la presencia de
Déu, «bullen al cap els assumptes en
els moments més inoportuns».[9]

Ens afecta, també com és logic, el
cansament fisic: «La feina rendeix el
teu cos, i no pots fer oracio».[10] Ens
pot servir de consol recordar que la
fatiga també adorm els apostols en la
gloria del Tabor (Lc 9, 32) 0 en
I’angoixa de Getsemani (Lc 22,45).1a
més del cansament fisic, en la nostra
cultura és frequient una classe de
cansament interior que neix de
I’ansietat en les tasques, de la pressio
en la professio i en les relacions
socials, o de la incertesa davant del
futur... i que aquest estat interior pot
augmentar la dificultat per meditar
amb serenitat.



El Senyor entén bé —de fet, molt
millor que nosaltres— aquestes
dificultats. Per aix0, encara que ens
facin patir perque voldriem un tracte
més delicat amb ell, moltes vegades
«no hi fa res... si no aconsegueixes
concentrar-te i recollir-te».[11]
Podem intentar parlar amb Jesus
precisament d’aquests assumptes,
noticies, persones o records que
ocupen la nostra imaginacio. A Déu li
interessa tot el que és nostre, per
trivial o insignificant que sembli. I,
sovint, ens ajudara a valorar aquests
assumptes, persones o reaccions
d’una altra manera, amb sentit
sobrenatural, des de la caritat. Aixi
com fan els nens en bracos de la seva
mare, podem descansar en ell,
Iliurar-li el nostre atordiment,
refugiar-nos al seu cor per assolir la
pau.

Un afany més gran que el nostre



Probablement, les dificultats més
greus son «els enganys del
Temptador que ho fa tot per desviar
I’home de la pregaria, de la unié amb
el seu Déu».[12] El nostre Senyor va
ser temptat pel dimoni al final
d’aquells quaranta dies de retir al
desert, quan sentia la ganaila
debilitat (Mt 4, 3). Ordinariament, el
maligne aprofita les nostres
distraccions i pecats per introduir en
I’anima la desconfianca, la
desesperanca i la renuncia a ’amor.
En canvi, com apareix constantment
en ’Evangeli, la nostra debilitat és en
realitat un motiu per apropar-nos
encara més al Senyor. I «<a mesura
que un avanca en la vida interior, els
defectes personals son percebuts
amb més claredat».[13]

Amb aparenca d’humilitat, el dimoni
ens pot fer creure que som indignes
de tractar Déu, que els nostres
desitjos d’entrega son aparents i que
poden amagar certa dosi d’hipocresia



i de falta de determinacio. «Et penses
que son tants els teus pecats, que el
Senyor no podra escoltar-te?».[14] La
consciencia de la nostra indignitat —
tan valuosa en si mateixa— pot
provocar llavors un sofriment real,
pero equivocat, que poc té a veure
amb el dolor veritable, i que ens pot
tancar en una actitud queixosa, que
fins i tot arriba a impossibilitar
Poracié. Evidentment, la tebiesa i els
pecats poden ser un obstacle per a
I’oracio, pero no en aquest sentit. E1
Senyor no deixa d’estimar-nos per
molt grans que siguin les nostres
flaqueses. No ’espanten, ni el
sorprenen, i no renuncia al seu desig
que assolim la santedat. Encara que
arribéssim deliberadament a pactar
amb la rutina, amb el conformisme o
amb la tebiesa, Déu no deixaria
d’esperar el nostre retorn.

Pero I’enemic també pot temptar
«fins i tot quan ’anima crema encesa
en ’amor de Déu. Sap que aleshores



la caiguda és més dificil, pero que —
si aconsegueix que la criatura
ofengui el seu Senyor per poc que
sigui— podra llancar sobre aquella
consciencia la temptacio6 de la
desesperanca».[15] Llavors poden
apareixer ’'amargor i el desencant.
Per mantenir viva ’esperanca en tot
moment, cal ser realistes, admetre la
nostra poquesa, adonar-se que
aquest suposat ideal de santedat que
teniem al cap —una plenitud
inabastable— és equivocat. Hem
d’advertir que només importa
agradar a Déu, i, sobretot, que el que
realment és decisiu és el que el
Senyor obra amb el seu amor
poderos comptant amb la nostra
lluita i amb la nostra flaquesa.

L’esperanca cristiana no és una
esperanca simplement humana,
basada en les nostres forces o en la
intuicio natural sobre la bondat del
creador. L’esperanca és un do que
ens supera, que Esperit Sant infon i



renova constantment en nosaltres.
En aquests moments de
descoratjament, «és I’hora de clamar:
recorda’t de les promeses que m’has
fet, per emplenar-me d’esperanca;
aixo em consola en el meu no res i
m’omple la vida de fortalesa (S 118,
49-50)».[16] Es Déu qui ens ha cridat.
Es Déu qui s’entossudeix, més que
nosaltres, a portar-nos a la unié amb
ell i qui té el poder per aconseguir-
ho.

Quan la foscor és llum

Al llarg de la vida, com en totes les
relacions duradores, el Senyor ens va
ensenyant a entendre’l cada vegada
millor i a entendre’ns a nosaltres
mateixos de manera diferent. Es
diferent el tracte de Pere amb Jesus
al principi, en la seva primera
trobada als voltants del Jorda, que
després de la seva mort i resurreccio,
a la vora del llac de Genesaret.
També passa aixi amb nosaltres. No



ens hauria d’estranyar que el Senyor
ens porti per camins divins que no
son els que teniem pensats. De
vegades s’lamaga, encara que 'anem
a buscar amb sincera pietat, com
quan les dones que van anar al
sepulcre no el van trobar (Lc 24, 3).
Altres vegades, en canvi, es fa
present quan estem tancats en
nosaltres mateixos, com quan es va
presentar als apostols al cenacle (Lc
24, 36). Si mantenim la confianca,
quan passi el temps, descobrirem
que aquella foscor era lluminosa, que
Crist mateix ens abracava
sol'licitament —«no tinguis por», ens
repetia— en aquells moments en que
estavem forjant el nostre cor a la
seva mida.

Jon Borobia




[1] Beat Alvar del Portillo, Una vida
para Dios. Reflexiones en torno a la
figura de Josemaria Escriva de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1992, p.
163-164.

[2] Cf. Catecisme de ’Església
Catolica, nam. 2573.

[3] Cf. Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 301.

[4] Eugene Boylan, Dificultades en la
oracion mental, Rialp, Madrid, 1974,
p. 147.

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 295.

[6] Sant Josepmaria, Cami, num. 90.

[7] Cf. Sant Josepmaria, Solc, num.
65.

[8] Catecisme de I’Església Catolica,
num. 2705.

[9] Sant Josepmaria, Solc, nam. 670.



[10] Sant Josepmaria, Cami, num.
895.

[11] Sant Josepmaria, Solc, nam. 449.

[12] Catecisme de IEsglésia Catolica,
num. 2725.

[13] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 20.

[14] Ibidem, nim. 253.
[15] Ibidem, ntim. 303.
[16] Ibidem, num. 305.

Photo by: Sabine Ojeil on Unsplash

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-ix-no-tinguis-por-que-jo-soc-
amb-tu/ (09/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ix-no-tinguis-por-que-jo-soc-amb-tu/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ix-no-tinguis-por-que-jo-soc-amb-tu/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ix-no-tinguis-por-que-jo-soc-amb-tu/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-ix-no-tinguis-por-que-jo-soc-amb-tu/

	Conèixer-lo i conèixer-te (IX): No tinguis por, que jo soc amb tu

