opusdei.org

Coneixer-lo i
coneixer-te (IV):
Quan sabem posar-
nos a I’escolta

La vida de Moisés ens ensenya
que, per complir la missio a la
qual estem cridats, necessitem
ser transformats per ’Esperit
Sant a traves de I’escolta de Déu
en el dialeg filial amb EII.

27/04/2020

El Senyor va pensar en Moises per a
una missio crucial: guiar el seu poble
en una nova etapa de la historia de la



salvacio. Amb la seva cooperacio,
Israel va ser alliberat de I’esclavitud
a Egipte i conduit fins a la terra
promesa. Per la seva mediacio, el
poble jueu va rebre les taules de la
Lleiiles bases del culte a Déu. Com
va arribar Moisés a ser el que va ser?
Com va assolir aquesta sintonia amb
Déu que, amb el temps, el va portar a
ser un gran bé per a tantes persones,
ni més ni menys que per a tot el seu
poble i tots els que vindriem
després?

Tot i que Moisés havia estat escollit
per Déu des que va néixer —n’hi ha
prou amb considerar la seva
miraculosa supervivencia de la
persecucio del Fara6—, és curids que
no hagi trobat el Senyor fins passats
molts anys. En la seva joventut
nomeés semblava un home comu,
certament preocupat pels de la seva
raca (cf. Ex 2, 15). Potser el que
millor explica aquesta transformacio
va ser la seva capacitat d’escoltar el



Senyor.[1] De manera semblant, per
arribar a ser el que estem cridats a
ser, també nosaltres necessitem
transformar-nos a través de I’escolta.
Es veritat que no és facil arribar a
experimentar el que ens explica el
llibre de 'Exode, que «el Senyor
parlava a Moises cara a cara, com un
home parla amb un altre» (Ex 33, 11).
Es un procés que acostuma a durar
uns anys —la vida sencera— i moltes
vegades cal recomencar a aprendre a
fer oracio, com si estiguéssim als
inicis del nostre dialeg amb el
Senyor.

«Moises, Moises!»

Descobrir la necessitat de ’oracio és
saber que «Déu ens ha estimat
primer» (1 Jn 4, 19) i que, seguint
aquesta logica, també Déu ens va
parlar primer: «Déu va crear ’home
a imatge seva, el va crear a imatge de
Déu, crea I’home ila dona. Déu els
benei dient-los...» (Gn 1, 27-28).[2]



Déu, que va tenir la iniciativa de
crear-nos per amor i de triar-nos per
a una missio determinada, també
se’ns avanca en la vida d’oracio. En
el nostre dialeg amb el Senyor, és ell
que pronuncia la primera paraula.

Aquesta paraula inicial ja es pot
reconeixer en el desig de Déu, que ell
mateix ha sembrat al nostre cor i que
es desperta per mil experiéncies
diferents. La primera aparicio a
Moises va tenir lloc a ’'Horeb, també
anomenat «la muntanya de Déu».
Alla, «se li va apareixer ’angel del
Senyor en una flama enmig d’una
bardissa. Moisés va mirar i veié que
la bardissa cremava pero no es
consumia. I es va dir: “M’atansaré a
contemplar aquest espectacle
extraordinari: que ho fa que la
bardissa no es consumeixi?”» (Ex 3,
2-3). No és mera curiositat davant
d’un esdeveniment extraordinari,
sind la clara percepcio que alguna
cosa transcendent, superior a ell



mateix, esta passant. En la nostra
vida, també nosaltres ens podem
sorprendre davant de fets que ens
obren una dimensié més profunda
de la realitat. Pot ser un
descobriment intim, de quelcom que
potser abans ens havia passat
inadvertit: intuim la preséncia de
Déu en reconeixer algun dels seus
dons, o en veure com les
contradiccions ens han fet madurar i
ens han preparat per afrontar
diferents circumstancies o tasques.
Pot ser també un descobriment en la
realitat que ens envolta: la familia,
els amics, la naturalesa... D’una
manera o una altra, experimentem la
necessitat de pregar, d’agrair, de
demanar... i ens adrecem a Déu.
Aquest és el primer pas.

«Quan el Senyor va veure que Moises
s’atansava per mirar, el crida de la
bardissa estant: —«Moises, Moises!»
Ell respongué: —Soc aqui» (Ex 3, 4).
El dialeg s’estableix quan la nostra



mirada es troba amb la de Déu, que
ja ens estava mirant. I les paraules —
si és que sOn necessaries— flueixen
quan deixem que vinguin primer les
seves. Si ho intentem sols, no podrem
pregar. Més aviat, convé posar els
ulls en el Senyor i recordar la seva
promesa consoladora: «Jo soc amb
vosaltres dia rere dia fins a la fi del
moén» (Mt 28, 20).

Aixi doncs, una fe confiada en Déu és
un ingredient basic de qualsevol
oracio sincera. Sovint, la millor
manera de comencar a pregar és
demanar al Senyor que ell ens
ensenyi. Es el que van fer els apostols
i és el cami que sant Josepmaria ens
va animar a recorrer: «Si no et
consideres preparat, ves a Jesus com
ho feien els seus deixebles:
ensenyeu-nos de pregar! Veuras com
I’Esperit Sant ajuda la nostra feblesa,
perqueé nosaltres no sabem qué hem
de demanar per pregar com cal, pero
el mateix Esperit facilita els nostres



precs amb gemecs inefables, que no
poden comptar-se, que no es poden
contar, per tal com no hi ha maneres
adients per a descriure’n tota la
profunditat».[3]

«Treu-te les sandalies dels peus»

En finalitzar uns dies de recés
espiritual, la beata Guadalupe Ortiz
de Landazuri escrivia a sant
Josepmaria: «Del meu tracte intim
amb Déu, de la meva oracio, etc., ja
us n’he parlat altres vegades: quan hi
poso una mica de la meva part, el
Senyor m’ho fa facil i em rendeixo
del tot».[4] La iniciativa de I’oraciéo —
il’oracié mateixa— s6n un do de
Déu. Alhora, també convé preguntar-
nos quin paper ens correspon a
nosaltres. El dialeg amb el Senyor és
una gracia i, per aixo, no és quelcom
merament passiu, ja que per rebre es
necessita, d’alguna manera, voler-la
rebre.



A part de disposar-se de manera
receptiva, que més es pot fer per
tenir una vida d’oracio intensa? Un
bon comencament pot ser adonar-
nos de qui tenim davant, responent
amb una actitud de reverencia i
d’adoracio. En el dialeg del mont
Horeb, «Déu li digué: —No t’acostis.
Treu-te les sandalies, que el lloc que
trepitges és sagrat. I va afegir: —Jo
soc el Déu del teu pare, el Déu
d’Abraham, el Déu d’Isaac i el Déu de
Jacob. Moiseés es va tapar la cara
perque tenia por de mirar Déu» (Ex
3, 5-6).

Treure’s les sandalies i cobrir-se el
rostre va ser la resposta del més gran
profeta del poble d’Israel en la seva
primera trobada amb Déu. Amb
aquests gestos expressava la seva
consciéncia de ser davant del Déu
transcendent. Quelcom semblant
podem fer nosaltres quan ens
apropem a Jesus al sagrari en una
actitud d’adoracid. Durant una vigilia



d’oracio, davant de Jesus
sagramentat, Benet XVI s’expressava
amb paraules que ens parlen de com
podem adorar el Senyor: «Aqui, en
I’Hostia consagrada, ell és davant
nostre i entre nosaltres. Com llavors,
s’oculta misteriosament en un sant
silenci 1, com llavors, revela
precisament aixi el veritable rostre
de Déu. Per nosaltres s’ha fet el gra
de blat que cau a la terra i, si mor,
dona molt de fruit fins al final del
mon (cf. Jn 12, 24). Es present, com
llavors a Betlem. I ens convida a la
peregrinacio interior que s’anomena
adoracio. Posem-nos ara en cami per
a aquesta peregrinacio, i demanem-li
que ens guii».[5]

L’actitud d’adoracid es pot
manifestar en la nostra oracio de
diferents maneres. Davant del
Santissim, per exemple, ens
agenollem, com un signe de la nostra
petitesa davant de Déu. I quan, per
diverses circumstancies, no sigui



possible resar davant del Santissim,
podem fer actes equivalents, com
mirar a l'interior de la nostra anima
per descobrir-hi el Senyor, i posar
I’anima de genolls, recitant amb
calma cada paraula de I’oracio inicial
0 d’una altra oracio que ens recordi
que estem en la seva presencia.

El nuvol el va cobrir

En un segon moment del seu dialeg
amb Déu, Moises va rebre les taules
de la Llei. I’escena és tremenda i,
alhora, de gran intimitat: «La gloria
del Senyor es va posar damunt la
muntanya del Sinai, i el nuvol la va
cobrir durant sis dies. El dia sete, el
Senyor va cridar Moises d’enmig del
nuvol. La gloria del Senyor apareixia
als ulls dels israelites com un foc
abrandat al cim de la muntanya.
Moises va entrar al mig del nuvol,
puja a la muntanya i s’hi estigué
quaranta dies i quaranta nits» (Ex 24,
16-18).



Aquest nuvol, a part de manifestar la
gloria de Déu i ser figura anticipada
de la presencia de I’Esperit Sant,
permetia un ambient d’intimitat en
el dialeg entre el profeta i el seu
creador. Aix0 ens mostra que per
pregar cal exercitar-se en algunes
destreses que facilitin la intimitat
amb Déu: amor al silenci, exterior i
interior; constancia, i una disciplina
de lescolta que permeti percebre la
seva veu.

De vegades ens costa valorar el
silenci i, si en ’oracio no sentim res,
acostumem a omplir el temps de
paraules, lectures o, fins i tot, imatges
i sons. Pero és possible que, encara
que ho fem amb bona intencio,
d’aquesta manera no aconseguim
escoltar el Senyor. Potser necessitem
una conversio al silenci, que és més
que un mer callar. Sant Josepmaria
va recollir un apunt durant l’estiu del
1932 —posteriorment recollit a Cami
— que mostra de manera grafica com



el dialeg amb Déu sempre haura de
passar per aquesta ruta: «El silenci és
com el porter de la vida interior».[6]

Mentre els sons externs i les passions
internes ens aparten de nosaltres
mateixos, el silenci ens recull i ens
porta a interrogar-nos sobre la
nostra propia vida. L’activisme o la
loquacitat en I’oracio no ens apropen
a Déu, ni ens permeten tampoc una
activitat profunda. Amb l’agitacio no
queda temps per recollir-se, per
pensar, per viure en profunditat,
mentre que el silenci —interior i
exterior— ens condueix a la trobada
amb el Senyor, a meravellar-nos-hi.
En efecte, I’oracio necessita un silenci
que no sigui merament negatiu, buit,
sinod que estigui ple de Déu, que ens
porti a descobrir la seva preseéncia.
Com apuntava la beata Guadalupe:
«Aprofundir en aquest silenci fins a
arribar on només hi ha Déu; on ni els
angels, sense permis nostre, no
poden entrar». I alla, «adorar Déu,



lloar-lo i dir-li coses tendres».[7]
Aquest és el silenci que permet
escoltar Déu.

Es tracta, en definitiva, de centrar la
nostra atencié —intel-ligéncia,
voluntat, afectes— en Déu, per
deixar-nos interpel-lar per ell. Per
aixo, ens podem fer les preguntes
que suggeria el papa Francesc: «Hi
ha moments en els quals et poses en
la seva preséncia en silenci, romans
amb ell sense presses, i et deixes
mirar per ell? Deixes que el seu foc
abrandi el teu cor? Sino li permets
que ell alimenti ’escalfor del seu
amor i de la seva tendresa, no tindras
foc, 1 aixi, com podras encendre el
cor dels altres amb el testimoni i les
paraules?».[8]

Al costat del silenci, és igualment
necessaria la constancia, perque
pregar €s costos. Suposa temps i
esforc, com li va passar a Moises, que
va estar sis dies cobert pel nuvol, i



només el seté dia va rebre la paraula
del Senyor. Es requereix, en primer
lloc, una constancia exterior per
mantenir un horari més o menys fix
d’oracio i una durada concreta.
Aquesta va ser una recomanacio
constant en la vida de sant
Josepmaria: «Meditacid. —Temps fix
i a hora fixa. —Si no, s’adaptara a la
nostra comoditat: aixo és falta de
mortificacio. I ’oracio sense
mortificacio és poc eficag».[9]
Aquesta constancia, si esta moguda
per 'amor, sera la porta d’entrada
per a un tracte d’amistat amb Déu
que estara farcit de conversa, ja que
ell no s’imposa: nomeés ens parla si
nosaltres ho volem. La constancia,
per part nostra, és una manera de
manifestar i de conrear un desig
ardent de rebre les seves paraules
d’afecte.

A més de la constancia exterior, es
requereix una constancia interior
com a part de la disciplina de



I’escolta: necessitem centrar la
intel-ligéncia que es dispersa, moure
la voluntat que no acaba de voler i
alimentar els afectes que algunes
vegades no acompanyen. Aixo pot
cansar, sobretot si cal fer-ho sovint,
perque els estimuls que ens
distreuen sén molts. Alhora, ’escolta
disciplinada no es pot confondre
amb un rigorisme excessiu o amb
uns exercicis de concentracié massa
metodics, perque ’oracid flueix
d’acord amb moltes circumstancies.
Fonamentalment flueix per on Déu
permet —«el vent bufa alla on

vol» (Jn 3, 8)—, pero també corre
d’acord amb la nostra situacio
particular. De vegades passem
llargues estones pensant en les
persones que estimem, demanant al
Senyor per elles, 1 aix0 pot ser ja un
dialeg d’amor.

Alguns consells concrets que faciliten
una escolta disciplinada poden ser:
fugir de l’actitud multitasca per



poder enfocar-se i ser present durant
el dialeg, sense estar pensant en
altres coses; fomentar la disposicio
de qui aprendra, reconeixent
humilment el nostre res i el seu tot,
potser servint-nos de jaculatories o
oracions breus; formular al Senyor
preguntes obertes, deixant-li espai
perqueé ens respongui quan vulgui, o
simplement dient-li que estem
disposats a fer el que ens indiqui;
seguir el ritme i el rumb per on ens
portin les consideracions del seu
amor, evitant les distraccions amb
altres pensaments col-laterals;
aprendre a tenir la ment oberta per
deixar-nos sorprendre per ell i per
somiar amb els somnis de Déu, sense
pretendre controlar massa l’oracio.
D’aquesta manera, ens anem obrint
al misteri i a la logica del Senyor, 1
aixo ens permet acceptar amb pau el
fet de desconeixer per on ens
portara.

«Mostra’m la teva gloria»



En comencar una estona d’oracio,
tenim I’expectativa raonable que el
Senyor ens parlara —com, de fet,
passa algunes vegades. Tanmateix,
ens podria frustrar que en finalitzar
aquesta trobada no hagim escoltat
res, 0 molt poca cosa. En qualsevol
cas, cal mantenir la certesa que en
I’oracio sempre hi ha fruit. Al mont
Sinai, «Moises va dir: «Deixa’m
contemplar, si et plau, la teva gloria».
El Senyor sembla que vol satisfer
aquest desig: «Jo faré passar davant
teu tota la meva bondat i
pronunciaré el meu nom, que és “el
Senyor”. Jo concedeixo el meu favor
a qui el vull concedir i em
compadeixo de qui em vull
compadir». No obstant aixo, les seves
paraules prenen de cop un caire que
podria semblar decebedor: «No
podras veure la meva cara, perque el
qui em veu no pot continuar vivint
(...). «(...)i, quan passara la meva
gloria, tamagaré en una esquerda de
la rocaiet taparé amb la ma fins que



jo hagi passat. Després retiraré la
meva ma i em podras veure
d’esquena; pero la meva cara, ningu
no la pot veure» (Ex 33, 18-23). Si
Moiseés s’hagués sentit frustrat per no
haver aconseguit veure el rostre de
Déu, com era el seu desig, hauria
pogut abandonar el seu intent o
perdre la motivacio per a futures
trobades. I, en canvi, es va deixar
portar per Déu i aixi va arribar a ser
aquell «que conegués el Senyori el
tractés cara a cara» (Dt 34, 10).

La clau de I’oraci6 no consisteix a
obtenir resultats tangibles, ni de bon
tros estar ocupats durant un temps
determinat. El que busquem
mitjancant el dialeg amb el Senyor
no és un resultat immediat, sino ser
capacos d’arribar fins aquell lloc,
aquell estat vital —per dir-ho
d’alguna manera— en que ’oracio
s’identifica cada vegada més amb la
mateixa vida: pensaments, afectes,
il-lusions... Es tracta d’estar amb el



Senyor, mantenir-nos en la seva
presencia al llarg del dia. En
definitiva, el fruit principal de
I’oraci6 és viure en Déu. Aixi, I’oracié
s’entén com una comunicacio de vida:
vida rebuda i vida viscuda, vida
acollida i vida entregada. Es igual,
llavors, que no tinguem sentiments
encesos, o llums fascinants. D’'una
manera molt més senzilla, el tema de
la nostra oracio sera —com ens deia
sant Josepmaria[10]— el tema de la
nostra vida, i viceversa, perqueé la
nostra vida sencera es convertira en
autentica oracio, avangant en un
«curs ample, mans i segur».[11]

Jorge Mario Jaramillo

[1] Com suggereix el papa Benet XVI
en les seves catequesis sobre 1’oracio:
«Llegint I’Antic Testament, ressalta
una figura entre les altres: la de



Moises, precisament com a home
d’oracio», Audiencia general, 1.VI.
2011.

[2] E]1 mateix passa en el segon relat
de la creacio de ’home: cf. Gn 2, 16.
Les cursives no son originals del text
biblic.

[3] Amics de Déu, num. 244

[4] Carta, 12.X11.1949. A: Letras a un
santo, II.

[5] Benet XVI, Discurs, 20.VIII.2005.
[6] Cami, num. 281.

[7] Mercedes Eguibar Galarza,
Guadalupe Ortiz de Landdzuri.
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid, 2001, p. 87.

[8] Francesc, Ex. Ap. Gaudete et
Exsultate, num. 151.

[9] Solc, num. 446.



[10] Es Crist que passa, num. 174.

[11] Amics de Déu, nam. 306

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-iv-quan-sabem-posar-nos-a-
lescolta/ (01/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-iv-quan-sabem-posar-nos-a-lescolta/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-iv-quan-sabem-posar-nos-a-lescolta/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-iv-quan-sabem-posar-nos-a-lescolta/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-iv-quan-sabem-posar-nos-a-lescolta/

	Conèixer-lo i conèixer-te (IV): Quan sabem posar-nos a l’escolta

