
opusdei.org

Conèixer-lo i
conèixer-te (IV):
Quan sabem posar-
nos a l’escolta

La vida de Moisès ens ensenya
que, per complir la missió a la
qual estem cridats, necessitem
ser transformats per l’Esperit
Sant a través de l’escolta de Déu
en el diàleg filial amb Ell.

27/04/2020

El Senyor va pensar en Moisès per a
una missió crucial: guiar el seu poble
en una nova etapa de la història de la



salvació. Amb la seva cooperació,
Israel va ser alliberat de l’esclavitud
a Egipte i conduït fins a la terra
promesa. Per la seva mediació, el
poble jueu va rebre les taules de la
Llei i les bases del culte a Déu. Com
va arribar Moisès a ser el que va ser?
Com va assolir aquesta sintonia amb
Déu que, amb el temps, el va portar a
ser un gran bé per a tantes persones,
ni més ni menys que per a tot el seu
poble i tots els que vindríem
després?

Tot i que Moisès havia estat escollit
per Déu des que va néixer —n’hi ha
prou amb considerar la seva
miraculosa supervivència de la
persecució del Faraó—, és curiós que
no hagi trobat el Senyor fins passats
molts anys. En la seva joventut
només semblava un home comú,
certament preocupat pels de la seva
raça (cf. Ex 2, 15). Potser el que
millor explica aquesta transformació
va ser la seva capacitat d’escoltar el



Senyor.[1] De manera semblant, per
arribar a ser el que estem cridats a
ser, també nosaltres necessitem
transformar-nos a través de l’escolta.
És veritat que no és fàcil arribar a
experimentar el que ens explica el
llibre de l’Èxode, que «el Senyor
parlava a Moisès cara a cara, com un
home parla amb un altre» (Ex 33, 11).
És un procés que acostuma a durar
uns anys —la vida sencera— i moltes
vegades cal recomençar a aprendre a
fer oració, com si estiguéssim als
inicis del nostre diàleg amb el
Senyor.

«Moisès, Moisès!»

Descobrir la necessitat de l’oració és
saber que «Déu ens ha estimat
primer» (1 Jn 4, 19) i que, seguint
aquesta lògica, també Déu ens va
parlar primer: «Déu va crear l’home
a imatge seva, el va crear a imatge de
Déu, creà l’home i la dona. Déu els
beneí dient-los...» (Gn 1, 27-28).[2]



Déu, que va tenir la iniciativa de
crear-nos per amor i de triar-nos per
a una missió determinada, també
se’ns avança en la vida d’oració. En
el nostre diàleg amb el Senyor, és ell
que pronuncia la primera paraula.

Aquesta paraula inicial ja es pot
reconèixer en el desig de Déu, que ell
mateix ha sembrat al nostre cor i que
es desperta per mil experiències
diferents. La primera aparició a
Moisès va tenir lloc a l’Horeb, també
anomenat «la muntanya de Déu».
Allà, «se li va aparèixer l’àngel del
Senyor en una flama enmig d’una
bardissa. Moisès va mirar i veié que
la bardissa cremava però no es
consumia. I es va dir: “M’atansaré a
contemplar aquest espectacle
extraordinari: què ho fa que la
bardissa no es consumeixi?”» (Ex 3,
2-3). No és mera curiositat davant
d’un esdeveniment extraordinari,
sinó la clara percepció que alguna
cosa transcendent, superior a ell



mateix, està passant. En la nostra
vida, també nosaltres ens podem
sorprendre davant de fets que ens
obren una dimensió més profunda
de la realitat. Pot ser un
descobriment íntim, de quelcom que
potser abans ens havia passat
inadvertit: intuïm la presència de
Déu en reconèixer algun dels seus
dons, o en veure com les
contradiccions ens han fet madurar i
ens han preparat per afrontar
diferents circumstàncies o tasques.
Pot ser també un descobriment en la
realitat que ens envolta: la família,
els amics, la naturalesa... D’una
manera o una altra, experimentem la
necessitat de pregar, d’agrair, de
demanar... i ens adrecem a Déu.
Aquest és el primer pas.

«Quan el Senyor va veure que Moisès
s’atansava per mirar, el cridà de la
bardissa estant: —«Moisès, Moisès!»
Ell respongué: —Soc aquí» (Ex 3, 4).
El diàleg s’estableix quan la nostra



mirada es troba amb la de Déu, que
ja ens estava mirant. I les paraules —
si és que són necessàries— flueixen
quan deixem que vinguin primer les
seves. Si ho intentem sols, no podrem
pregar. Més aviat, convé posar els
ulls en el Senyor i recordar la seva
promesa consoladora: «Jo soc amb
vosaltres dia rere dia fins a la fi del
món» (Mt 28, 20).

Així doncs, una fe confiada en Déu és
un ingredient bàsic de qualsevol
oració sincera. Sovint, la millor
manera de començar a pregar és
demanar al Senyor que ell ens
ensenyi. És el que van fer els apòstols
i és el camí que sant Josepmaria ens
va animar a recórrer: «Si no et
consideres preparat, ves a Jesús com
ho feien els seus deixebles:
ensenyeu-nos de pregar! Veuràs com
l’Esperit Sant ajuda la nostra feblesa,
perquè nosaltres no sabem què hem
de demanar per pregar com cal, però
el mateix Esperit facilita els nostres



precs amb gemecs inefables, que no
poden comptar-se, que no es poden
contar, per tal com no hi ha maneres
adients per a descriure’n tota la
profunditat».[3]

«Treu-te les sandàlies dels peus»

En finalitzar uns dies de recés
espiritual, la beata Guadalupe Ortiz
de Landázuri escrivia a sant
Josepmaria: «Del meu tracte íntim
amb Déu, de la meva oració, etc., ja
us n’he parlat altres vegades: quan hi
poso una mica de la meva part, el
Senyor m’ho fa fàcil i em rendeixo
del tot».[4] La iniciativa de l’oració —
i l’oració mateixa— són un do de
Déu. Alhora, també convé preguntar-
nos quin paper ens correspon a
nosaltres. El diàleg amb el Senyor és
una gràcia i, per això, no és quelcom
merament passiu, ja que per rebre es
necessita, d’alguna manera, voler-la
rebre.



A part de disposar-se de manera
receptiva, què més es pot fer per
tenir una vida d’oració intensa? Un
bon començament pot ser adonar-
nos de qui tenim davant, responent
amb una actitud de reverència i
d’adoració. En el diàleg del mont
Horeb, «Déu li digué: —No t’acostis.
Treu-te les sandàlies, que el lloc que
trepitges és sagrat. I va afegir: —Jo
soc el Déu del teu pare, el Déu
d’Abraham, el Déu d’Isaac i el Déu de
Jacob. Moisès es va tapar la cara
perquè tenia por de mirar Déu» (Ex
3, 5-6).

Treure’s les sandàlies i cobrir-se el
rostre va ser la resposta del més gran
profeta del poble d’Israel en la seva
primera trobada amb Déu. Amb
aquests gestos expressava la seva
consciència de ser davant del Déu
transcendent. Quelcom semblant
podem fer nosaltres quan ens
apropem a Jesús al sagrari en una
actitud d’adoració. Durant una vigília



d’oració, davant de Jesús
sagramentat, Benet XVI s’expressava
amb paraules que ens parlen de com
podem adorar el Senyor: «Aquí, en
l’Hòstia consagrada, ell és davant
nostre i entre nosaltres. Com llavors,
s’oculta misteriosament en un sant
silenci i, com llavors, revela
precisament així el veritable rostre
de Déu. Per nosaltres s’ha fet el gra
de blat que cau a la terra i, si mor,
dona molt de fruit fins al final del
món (cf. Jn 12, 24). És present, com
llavors a Betlem. I ens convida a la
peregrinació interior que s’anomena 
adoració. Posem-nos ara en camí per
a aquesta peregrinació, i demanem-li
que ens guiï».[5]

L’actitud d’adoració es pot
manifestar en la nostra oració de
diferents maneres. Davant del
Santíssim, per exemple, ens
agenollem, com un signe de la nostra
petitesa davant de Déu. I quan, per
diverses circumstàncies, no sigui



possible resar davant del Santíssim,
podem fer actes equivalents, com
mirar a l’interior de la nostra ànima
per descobrir-hi el Senyor, i posar
l’ànima de genolls, recitant amb
calma cada paraula de l’oració inicial
o d’una altra oració que ens recordi
que estem en la seva presència.

El núvol el va cobrir

En un segon moment del seu diàleg
amb Déu, Moisès va rebre les taules
de la Llei. L’escena és tremenda i,
alhora, de gran intimitat: «La glòria
del Senyor es va posar damunt la
muntanya del Sinaí, i el núvol la va
cobrir durant sis dies. El dia setè, el
Senyor va cridar Moisès d’enmig del
núvol. La glòria del Senyor apareixia
als ulls dels israelites com un foc
abrandat al cim de la muntanya.
Moisès va entrar al mig del núvol,
pujà a la muntanya i s’hi estigué
quaranta dies i quaranta nits» (Ex 24,
16-18).



Aquest núvol, a part de manifestar la
glòria de Déu i ser figura anticipada
de la presència de l’Esperit Sant,
permetia un ambient d’intimitat en
el diàleg entre el profeta i el seu
creador. Això ens mostra que per
pregar cal exercitar-se en algunes
destreses que facilitin la intimitat
amb Déu: amor al silenci, exterior i
interior; constància, i una disciplina
de l’escolta que permeti percebre la
seva veu.

De vegades ens costa valorar el
silenci i, si en l’oració no sentim res,
acostumem a omplir el temps de
paraules, lectures o, fins i tot, imatges
i sons. Però és possible que, encara
que ho fem amb bona intenció,
d’aquesta manera no aconseguim
escoltar el Senyor. Potser necessitem
una conversió al silenci, que és més
que un mer callar. Sant Josepmaria
va recollir un apunt durant l’estiu del
1932 —posteriorment recollit a Camí
— que mostra de manera gràfica com



el diàleg amb Déu sempre haurà de
passar per aquesta ruta: «El silenci és
com el porter de la vida interior».[6]

Mentre els sons externs i les passions
internes ens aparten de nosaltres
mateixos, el silenci ens recull i ens
porta a interrogar-nos sobre la
nostra pròpia vida. L’activisme o la
loquacitat en l’oració no ens apropen
a Déu, ni ens permeten tampoc una
activitat profunda. Amb l’agitació no
queda temps per recollir-se, per
pensar, per viure en profunditat,
mentre que el silenci —interior i
exterior— ens condueix a la trobada
amb el Senyor, a meravellar-nos-hi.
En efecte, l’oració necessita un silenci
que no sigui merament negatiu, buit,
sinó que estigui ple de Déu, que ens
porti a descobrir la seva presència.
Com apuntava la beata Guadalupe:
«Aprofundir en aquest silenci fins a
arribar on només hi ha Déu; on ni els
àngels, sense permís nostre, no
poden entrar». I allà, «adorar Déu,



lloar-lo i dir-li coses tendres».[7]
Aquest és el silenci que permet
escoltar Déu.

Es tracta, en definitiva, de centrar la
nostra atenció —intel·ligència,
voluntat, afectes— en Déu, per
deixar-nos interpel·lar per ell. Per
això, ens podem fer les preguntes
que suggeria el papa Francesc: «Hi
ha moments en els quals et poses en
la seva presència en silenci, romans
amb ell sense presses, i et deixes
mirar per ell? Deixes que el seu foc
abrandi el teu cor? Si no li permets
que ell alimenti l’escalfor del seu
amor i de la seva tendresa, no tindràs
foc, i així, com podràs encendre el
cor dels altres amb el testimoni i les
paraules?».[8]

Al costat del silenci, és igualment
necessària la constància, perquè
pregar és costós. Suposa temps i
esforç, com li va passar a Moisès, que
va estar sis dies cobert pel núvol, i



només el setè dia va rebre la paraula
del Senyor. Es requereix, en primer
lloc, una constància exterior per
mantenir un horari més o menys fix
d’oració i una durada concreta.
Aquesta va ser una recomanació
constant en la vida de sant
Josepmaria: «Meditació. —Temps fix
i a hora fixa. —Si no, s’adaptarà a la
nostra comoditat: això és falta de
mortificació. I l’oració sense
mortificació és poc eficaç».[9]
Aquesta constància, si està moguda
per l’amor, serà la porta d’entrada
per a un tracte d’amistat amb Déu
que estarà farcit de conversa, ja que
ell no s’imposa: només ens parla si
nosaltres ho volem. La constància,
per part nostra, és una manera de
manifestar i de conrear un desig
ardent de rebre les seves paraules
d’afecte.

A més de la constància exterior, es
requereix una constància interior
com a part de la disciplina de



l’escolta: necessitem centrar la
intel·ligència que es dispersa, moure
la voluntat que no acaba de voler i
alimentar els afectes que algunes
vegades no acompanyen. Això pot
cansar, sobretot si cal fer-ho sovint,
perquè els estímuls que ens
distreuen són molts. Alhora, l’escolta
disciplinada no es pot confondre
amb un rigorisme excessiu o amb
uns exercicis de concentració massa
metòdics, perquè l’oració flueix
d’acord amb moltes circumstàncies.
Fonamentalment flueix per on Déu
permet —«el vent bufa allà on
vol» (Jn 3, 8)—, però també corre
d’acord amb la nostra situació
particular. De vegades passem
llargues estones pensant en les
persones que estimem, demanant al
Senyor per elles, i això pot ser ja un
diàleg d’amor.

Alguns consells concrets que faciliten
una escolta disciplinada poden ser:
fugir de l’actitud multitasca per



poder enfocar-se i ser present durant
el diàleg, sense estar pensant en
altres coses; fomentar la disposició
de qui aprendrà, reconeixent
humilment el nostre res i el seu tot,
potser servint-nos de jaculatòries o
oracions breus; formular al Senyor
preguntes obertes, deixant-li espai
perquè ens respongui quan vulgui, o
simplement dient-li que estem
disposats a fer el que ens indiqui;
seguir el ritme i el rumb per on ens
portin les consideracions del seu
amor, evitant les distraccions amb
altres pensaments col·laterals;
aprendre a tenir la ment oberta per
deixar-nos sorprendre per ell i per
somiar amb els somnis de Déu, sense
pretendre controlar massa l’oració.
D’aquesta manera, ens anem obrint
al misteri i a la lògica del Senyor, i
això ens permet acceptar amb pau el
fet de desconèixer per on ens
portarà.

«Mostra’m la teva glòria»



En començar una estona d’oració,
tenim l’expectativa raonable que el
Senyor ens parlarà —com, de fet,
passa algunes vegades. Tanmateix,
ens podria frustrar que en finalitzar
aquesta trobada no hàgim escoltat
res, o molt poca cosa. En qualsevol
cas, cal mantenir la certesa que en
l’oració sempre hi ha fruit. Al mont
Sinaí, «Moisès va dir: «Deixa’m
contemplar, si et plau, la teva glòria».
El Senyor sembla que vol satisfer
aquest desig: «Jo faré passar davant
teu tota la meva bondat i
pronunciaré el meu nom, que és “el
Senyor”. Jo concedeixo el meu favor
a qui el vull concedir i em
compadeixo de qui em vull
compadir». No obstant això, les seves
paraules prenen de cop un caire que
podria semblar decebedor: «No
podràs veure la meva cara, perquè el
qui em veu no pot continuar vivint
(...). «(...)i, quan passarà la meva
glòria, t’amagaré en una esquerda de
la roca i et taparé amb la mà fins que



jo hagi passat. Després retiraré la
meva mà i em podràs veure
d’esquena; però la meva cara, ningú
no la pot veure» (Ex 33, 18-23). Si
Moisès s’hagués sentit frustrat per no
haver aconseguit veure el rostre de
Déu, com era el seu desig, hauria
pogut abandonar el seu intent o
perdre la motivació per a futures
trobades. I, en canvi, es va deixar
portar per Déu i així va arribar a ser
aquell «que conegués el Senyor i el
tractés cara a cara» (Dt 34, 10).

La clau de l’oració no consisteix a
obtenir resultats tangibles, ni de bon
tros estar ocupats durant un temps
determinat. El que busquem
mitjançant el diàleg amb el Senyor
no és un resultat immediat, sinó ser
capaços d’arribar fins aquell lloc,
aquell estat vital —per dir-ho
d’alguna manera— en què l’oració
s’identifica cada vegada més amb la
mateixa vida: pensaments, afectes,
il·lusions... Es tracta d’estar amb el



Senyor, mantenir-nos en la seva
presència al llarg del dia. En
definitiva, el fruit principal de
l’oració és viure en Déu. Així, l’oració
s’entén com una comunicació de vida:
vida rebuda i vida viscuda, vida
acollida i vida entregada. És igual,
llavors, que no tinguem sentiments
encesos, o llums fascinants. D’una
manera molt més senzilla, el tema de
la nostra oració serà —com ens deia
sant Josepmaria[10]— el tema de la
nostra vida, i viceversa, perquè la
nostra vida sencera es convertirà en
autèntica oració, avançant en un
«curs ample, mans i segur».[11]

Jorge Mario Jaramillo

[1] Com suggereix el papa Benet XVI
en les seves catequesis sobre l’oració:
«Llegint l’Antic Testament, ressalta
una figura entre les altres: la de



Moisès, precisament com a home
d’oració», Audiència general, 1.VI.
2011.

[2] El mateix passa en el segon relat
de la creació de l’home: cf. Gn 2, 16.
Les cursives no són originals del text
bíblic.

[3] Amics de Déu, núm. 244

[4] Carta, 12.XII.1949. A: Letras a un
santo, II.

[5] Benet XVI, Discurs, 20.VIII.2005.

[6] Camí, núm. 281.

[7] Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri.
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid, 2001, p. 87.

[8] Francesc, Ex. Ap. Gaudete et
Exsultate, núm. 151.

[9] Solc, núm. 446.



[10] És Crist que passa, núm. 174.

[11] Amics de Déu, núm. 306

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-
coneixer-te-iv-quan-sabem-posar-nos-a-

lescolta/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-iv-quan-sabem-posar-nos-a-lescolta/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-iv-quan-sabem-posar-nos-a-lescolta/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-iv-quan-sabem-posar-nos-a-lescolta/
https://opusdei.org/ca/article/coneixer-lo-i-coneixer-te-iv-quan-sabem-posar-nos-a-lescolta/

	Conèixer-lo i conèixer-te (IV): Quan sabem posar-nos a l’escolta

