opusdei.org

Combat, proximitat,
missio (6): «Més gran
que el teu cor»
Contricio i
reconciliacio

Només Déu és meés gran que el

nostre cor, i per aixo nomes ell
pot guarir-lo, reconciliar-lo fins
al fons.

23/10/2024

Part de la fascinaci6 que Jesus
generava als seus contemporanis es
devia a la seva capacitat de curar el



que és incurable. El Senyor atreia
també molt d'interes pel sorprenent
d'alguns prodigis, per la forca i
'originalitat de la seva predicacio,
per la seva simpatia i el seu bon
humor, perqueé apareixia com el
Messies promes a les Escriptures...
pero molts s'acostaven a la seva
figura sobretot pels miracles que feia
amb els malalts. S'havia corregut la
veu que leprosos, paralitics, cecs,
sordmuts o persones amb problemes
de mobilitat, s’havien curat gracies a
les paraules i els gestos.

Pero aquell misterios metge guaria
els cossos també per mostrar un
poder més gran: guarir les animes.
Jesus reconcilia com només ho
podria fer Déu: ve a curar el fons del
nostre cor. «Que és més facil, dir: “Els
teus pecats et son perdonats”, o dir:
“Aixeca't i camina”? Doncs perque
sapigueu que el Fill de I'Home té
potestat a la terra per perdonar els
pecats —es va dirigir al paralitic—, a



tu et dic: aixeca't, agafa la teva llitera
i marxa a casa teva» (Lc 5, 23-24). Al
Senyor li interessa, sobretot, guarir la
nostra ceguesa interior: la que ens
impedeix adonar-nos de tot allo que
en rebem; vol guarir la nostra
mudesa, la nostra incapacitat de
posar paraules al mal que hi ha en
nosaltres; la sordesa que ens
impedeix atendre la veu de Déu i les
necessitats del nostre proisme; la
nostra paralisi per moure'ns cap al
que ens pot fer veritablement lliures;
o la lepra que fa creure'ns indignes
d'un Déu que mai no es cansa de
buscar-nos. Cada moment de la vida
de Crist, i en especial la seva passio i
resurreccid, manifesta el seu desig de
curar. L'inica cosa que necessita és
trobar en nosaltres aquest mateix
desig. La curacié només és possible si
no amaguem la nostra ferida davant
de qui té el poder de guarir.

Déu és més gran que el nostre cor



«I tot aix0 és obra de Déu, que ens ha
reconciliat amb ell mateix per Crist i
ens ha confiat a nosaltres aquest
servei de la reconciliacid», escriu
sant Pau als de Corint.
«Efectivament, Déu, en Crist,
reconciliava el mén amb ell mateix,
no tenint-li més en compte els seus
pecats, i a nosaltres ens ha
encomanat I'anunci de la
reconciliacio» (2Co 5, 18-19). Les
primeres comunitats cristianes,
potser pel contrast amb la dura
logica social que les envoltava, van
anar comprenent que la reconciliacio
amb Déu i amb els altres era un do
que nomeés podia venir de dalt.
S'adonaven que nosaltres no podem
“causar” el perdd de Déu amb la
nostra peniténcia o amb els nostres
actes de reparacio, siné que nomes
podem acceptar amb agraiment el
regal gratuit —la “gracia”— que ell
ens ofereix.



Es facil que, sense adonar-nos-en, ens
trobem aplicant al perdé de Déu la
logica d'un perdé massa huma. Per a
una mentalitat estrictament legal, el
que és important és el pagament
d'una sancio, la quantitat que s'ha de
reparar, 'esfor¢ per tornar a un
equilibri anterior al dany. Pero
precisament aquesta logica, amb la
desesperacio silenciosa que pot
generar en qui no té com reparar, €s
allo que Jesus va venir a superar.
«jMira quines entranyes de
misericordia té la justicia de Déu! —
Perqué, en els judicis humans, es
castiga qui confessa la culpa: i, en el
divi, se’l perdona»'’.

La primera carta de sant Joan també
explica aquesta noticia consoladora,
amb unes paraules que ens poden
omplir de pau: «Davant de Déu
mantindrem en pau la nostra
consciéncia. Perque, encara que la
consciencia ens acusi, Déu és més
gran que la nostra consciencia i ell



ho sap tot» (1 Jn 3, 19-20). Jesus
repeteix una vegada i una altra que
ha vingut a salvar-nosino a
condemnar-nos, pero, aixi i tot,
poden sorgir facilment al nostre
interior veus que tractin d'inquietar-
nos: la d'una esperanca feble, que
convida a tirar la tovallola, perque
no acaba de creure's que Déu ho pot
perdonar tot; o la de la supérbia que
no suporta constatar una vegada meés
la propia debilitat.

El Papa ens encoratja a sortir al pas
d'aquestes veus: «Tu, germana,
germa, si els teus pecats t'espanten, si
el teu passat t'inquieta, si les teves
ferides no cicatritzen, si les continues
caigudes et desmoralitzen i sembla
que has perdut l'esperanca, si us
plau, no tinguis por. Déu coneix les
teves debilitats i és més gran que els
teus errors. Déu és més gran que els
nostres pecats, és molt més gran. Et
demana una sola cosa: que les teves
fragilitats, les teves miséries, no les



guardis dintre teu; sino que les portis
a Ell, les col-loquis davant d'Ell, i els
motius de desolacio es convertiran
en oportunitats de resurreccio»™.

En aquest mateix sentit, sant
Josepmaria ens convidava a fixar-nos
en els personatges que s'acosten a
Jesus, conscients que no tenen cap
possibilitat de pagar la factura de la
curacio, ni fisica ni espiritual. Pero
aquesta conviccio els obre les portes
de la veritable vida espiritual, 1'espai
de la gratuitat, on aquesta “gracia” és
el més important: «;Et penses que
son tants els teus pecats, que el
Senyor no podra escoltar-te? Doncs,
no es aixi, perqueé té entranyes de
misericordia (...). Si, malgrat aquesta
meravellosa veritat, t’adones de la
teva miseria, digues com el publica:
Senyor, soc aqui, Vos mateix! I vegeu
que ens diu sant Mateu, quan a Jesus
li posen un paralitic davant. Aquell
malalt no fa cap comentari: només és
alli, a la preséncia de Déu. I Crist,



remogut per aquesta contricio, per
aquest dolor del qui sap que no es
mereix res, no triga a reaccionar
amb la seva misericordia habitual:
confianga, fill, et son perdonats els
pecats/»™,

Cura'm, Senyor, del que se
m'amaga

La conviccié que Déu sempre ens
perdona vibra també al cor del
salmista: «Pero ara reconec el meu
pecat, no t'amago més la meva culpa.
Tan bon punt m'he proposat, Senyor,
de confessar-te la falta, m'has
perdonat la culpa comesa» (Sal 32, 5).
Aixi ens apropem nosaltres al misteri
de la santa Missa: per poder unir-nos
a la creu de Jesus, per entrar en la
seva transformacio amant de tot el
mal de la historia, comencem per
reconeixer amb humilitat la nostra
culpa; i ens colpegem el pit en fer-ho,

perqueé el cor es desperti®.



En aquesta insisténcia per reconéixer
els nostres pecats, conscients o
inconscients, alguns han volgut
veure un possible desequilibri
psicologic o un afany per carregar
pesos innecessaris a I'anima. En
realitat, encara que hi ha tendencies
escrupoloses que bloquegen el
creixement de la vida interior, també
hi ha un sa sentiment de culpa,
indispensable per desplegar les ales
del cor. Només hi ha llibertat alla on
hi ha responsabilitat, on les nostres
accions son preses de debo. Tot
procés de creixement espiritual
passa per mirar de front, amb
realisme, les nostres propies accions;
també aquelles en que
experimentem inquietud o
remordiment. Necessitem veure,
juntament amb Déu, els nostres
pensaments, paraules, obres o
omissions®: comprendre en qué hem
pogut ferir —o, gairebé pitjor, tractar
amb indiferencia— Déu i els altres;
en que ens hem fet mal a nosaltres



mateixos, deixant que creixi a la
nostra anima el jull. Perqué només la
veritat ens allibera (cf. Jn 8, 32),
especialment la veritat sobre la
nostra propia vida.

En aquesta tasca cal evitar tres
temptacions: primer, la de
minimitzar la nostra culpa, per un
examen de consciéncia superficial, o
per defugir el silenci interior en qué
ens espera 1'Esperit Sant per mostrar-
nos la nostra propia veritat; segon, la
de transferir la culpa als altres o a les
circumstancies, de manera que
apareguem habitualment com a
victimes, o com si mai féssim mal a
ningu; i, en darrer lloc, una
temptacio que sembla el contrari de
I'anterior, pero que acaba portant a
la mateixa complaenca esteril: la que
desvia el nostre penediment de Déu i
dels altres per centrar-lo en el nostre
orgull ferit, en el fet d’haver-nos-hi
fallat de nou a nosaltres mateixos.



«Pero qui s'adona d'una falta
involuntaria? Disculpa allo que em
passa inadvertit! Preserva el teu
servent de 1'orgull, que no s'apoderi
de mi; aixi seré irreprensible, i net
d'una gran culpa» (Sal 19, 13-14). En
el fons d'un sentiment de culpa sa no
hi ha I'actitud d'«un maniac
col-leccionista d’un full de serveis
immaculat»'”, siné la humilitat de
qui vol descobrir que és allo que
I'allunya de Déu, que és allo que crea
divisio en la seva anima i al seu
voltant, que és el que li impedeix
donar i rebre amor. No confessem la
nostra «imperfeccio» sino la nostra
indiferéncia o el nostre poc afecte,
manifestats en detalls concrets: «hi
ha hagut alguna cosa en mi que et
pugui a Tu, Senyor, Amor meu,
doldre?»"™. D'aquesta actitud en pot
sortir la llum que ens porti a
descobrir serenament la nostra
propia veritat: a mirar al més
profund del nostre cor, on ja es
troba, volent obrir-se cami en



nosaltres, el Regne de Déu (cf. Lc 17,
21). Un saludable sentit de culpa és
un aliat en el nostre afany per ser
més de Déu; un catalitzador de les
nostres «conversions successives»,
sempre que recordem que sense Ell
no podem fer res.

Un sagrament que torna la bellesa
al mon

Sant Agusti deia que «I'Església és el
mon reconciliat»"”. Per aixo la
familia de Déu es desenvolupa
«reconciliant el mén amb Déu.
Aquesta és la gran missio apostolica
de tots»™". I el sagrament de la
reconciliacid és un dels centres
neuralgics del gran moviment de
reconstruccio, de pacificacio, de
perdd. Es el millor lloc des d'on
podem prendre distancia de la nostra
culpa; aqui ens adonem que, encara
que som pecadors, no som el nostre
pecat; i que, davant d'un Pare que
ens estima sense condicions, no



necessitem amagar res. El sagrament
de la reconciliacio ens ajuda a
enfrontar-nos amb la nostra
fragilitat, les nostres contradiccions,
les nostres ferides; 1 a mostrar-les a
I'inic metge que les pot curar. Sant
Pau ho feia amb una seguretat sense
limits: «Per aix0o em gloriaré sobretot
de les meves febleses, perqué reposi
sobre meu el poder del Crist» (2 Co
12,9).

Aquesta confianca, pero, va de bracet
de la contricio, el patiment del cor
pel mal que troba dins seu: «Renta'm
ben bé de les culpes, purificam dels
pecats. Ara reconec les meves faltes,
tinc sempre present el meu

pecat» (Sal 51, 4-5). La tradicid
catolica sol diferenciar dos tipus de
contricio: la que sorgeix de I'amor a
Déu —el penediment per haver
rebutjat 'amor de la Trinitat, és a dir,
de les persones més importants de la
meva vida—; o la que sorgeix, de
manera indirecta, ja sigui per



comprendre el dany ocasionat amb
el pecat, les consequéncies
espirituals, o la confianca en la
saviesa de 1'Església””. La primera és
anomenada «contrici6é perfecta»: per
ella, Déu ens perdona els pecats, fins
i tot greus, per tal que ens proposem
acudir al sagrament de la
reconciliacié quan sigui possible. La
segona €és I'anomenada “contricid
imperfecta”; també és un do de Déu
que inicia un cami espiritual, perque
ens disposa a rebre el perdo dels
pecats al sagrament. Els actes de
contricio, que poden ser breus
oracions improvisades al llarg del dia
—Perdo, Jesus!— desperten aquest
dolor del cor; ens preparen per rebre
1 per compartir més abundantment
la misericordia de Déu.

El Catecisme de I'Església ens recorda
també que, juntament amb el
sagrament de la peniténcia, unic lloc
on Jesus ens allibera dels pecats
greus, també podem rebre d'altres



maneres la reconciliacio dels altres
pecats. La Sagrada Escriptura i els
Pares citen, entre ells, «els esforcos
realitzats per reconciliar-se amb el
proisme, les llagrimes de peniténcia,
la preocupacio per la salvacio del
proisme (cf. Jm 5, 20), la intercessio
dels sants i la practica de la caritat
“que cobreix multitud de pecats” (1
Pe 4, 8)»™, Tot i aix0, I'Església no
deixa de recomanar la confessio
sacramental també per a aquestes
faltes menys greus. Sant Pau VI
recordava que «la confessio frequent
continua sent una font privilegiada
de santedat, pau i alegria»"*. I sant
Josepmaria: «Acudiu setmanalment
—1 sempre que en tingueu necessitat,
sense donar cabuda als escrupols—
al sant Sagrament de la Penitéencia, al
sagrament del perdo divi, (...) i
redescobrirem el mon amb una
perspectiva joiosa, perqueé sorti bell i
net de les mans de Déu, i aixi de bell
I’hi tornarem, si aprenem de penedir-
nos»5!



La confessio frequent ens permet
afinar el cor, i evita que ens
acostumem a la nostra fredor, les
nostres resistencies a 'amor de Déu.
Benet XVI comentava una vegada:
«Es veritat que els nostres pecats sén
gairebé sempre els mateixos, pero
netegem les nostres cases, les nostres
habitacions, almenys un cop per
setmana, encara que la bruticia sigui
sempre la mateixa, per viure en un
lloc net, per recomencar; altrament,
potser la bruticia no es veu, pero s'hi
acumula. Una cosa semblant també
val per a I'anima, per a mi mateix; si
no em confesso mai, I'anima es
descuida i, al final, estic sempre
satisfet de mi mateix ija no
comprenc que m'he d'esforcar també
per ser millor, que he d'avancar. I
aquesta neteja de I'anima, que Jesus
ens dona al sagrament de la
Confessio, ens ajuda a tenir una
consciencia més desperta, més
oberta, 1 aixi també a madurar



espiritualment i com a persona
humana»™®.

«El sagrament de la Reconciliacio
necessita tornar a trobar el lloc
central a la vida cristiana»™”, ha
escrit el Papa Francesc. Més enlla de
la curaci6 de les grans ferides, és un
aliat necessari en la vida cristiana
diaria: ens ajuda a conéixer-nos cada
vegada millor, i a familiaritzar-nos
amb el cor misericordios de Déu.
Dificilment superarem de manera
immediata totes les rutines o
disposicions que ens porten al mal: la
gracia compta amb la historia, i s'ha
de fer una cosa amb la nostra®. Per
aixo, sense expectatives irreals que
ens poden fer desesperar de la nostra
debilitat, o fins i tot de la gracia,
tinguem sempre la mirada posada en
Jesus; no deixem d'acudir a qui vol i
ens pot guarir. Perque la vida
espiritual és «un continu comencar i
recomencar. —Recomencar? Si!:



cada cop que fas un acte de
contricié»",

Andrés Cardenas Matute

™ Sant Josepmaria, Cami, n. 309.
PIct. per exemple Jn 3,17; 12, 47.
BIFrancesc, Homilia, 25-111-2022.

I Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
253.

Y Cf, Missal roma, ritus inicials.
I 1hid.

"I Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 75.

) Sant Josepmaria, Forja, n. 494.

! Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 57.



19 sant Agusti, Sermd 96 n. 8.

M F. Ocariz, Missatge pastoral, 21-
X-2023.

21 Cf. Catecisme de Església catolica,
nn. 1452-1453.

131 1hid., n. 1434.

14 sant Pau VI, Ex. ap. Gaudete in
Domino, n. 52.

"5 Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
219.

1% Benet XVI, Catequesi, 15-X-2005.

07 Francesc, Misericordia et misera,
n. 11.

181 Cf, Francesc, Gaudete et exsultate,
n. 50.

"9 Sant Josepmaria, Forja, n. 384.




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/combat-
proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-
teu-cor-contricio-i-reconciliacio/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-teu-cor-contricio-i-reconciliacio/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-teu-cor-contricio-i-reconciliacio/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-teu-cor-contricio-i-reconciliacio/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-6-mes-gran-que-el-teu-cor-contricio-i-reconciliacio/

	Combat, proximitat, missió (6): «Més gran que el teu cor» Contrició i reconciliació

