
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (3): «tot és
nostre i tot és de
Déu»

Qualsevol esport requereix
esforç, però genera un espai de
gaudi i obre noves possibilitats.
Així passa amb la vida
cristiana: enmig del combat i de
la lluita, és possible passar-ho
bé amb el Senyor, creixent i
afrontant nous reptes amb ell.

16/08/2024



«Ets ja una nova criatura i t’has
revestit de Crist. Que aquest vestit
blanc sigui per a tu signe de la teva
dignitat; ajudada amb la paraula i
l’exemple dels teus familiars, guarda
aquesta dignitat sense taca fins a la
vida eterna».[1] Des de molt antic, a
l’Església hi ha la tradició de vestir de
blanc els nous batejats, per expressar
visiblement la il·lusió de fer-se una
cosa amb Crist, de deixar que ell
visqui en nosaltres.[2] A aquesta
realitat precisa responen també el
nom i el gest mateix del baptisme: 
baptizein significa “submergir”,
perquè per aquest sagrament entrem
en la vida de la Trinitat, com una
esponja que entra a l’aigua i, sense
deixar de ser ella mateixa, es fa una
cosa amb aquest nou medi. Es
produeix així «una interpenetració
de l’ésser de Déu i del nostre ésser,
un ésser immers en el Déu Trinitat,
Pare, Fill i Esperit Sant, com en el
matrimoni, per exemple, dues
persones arriben a ser una carn i es



converteixen en una nova i única
realitat, amb un nou i únic nom».[3] A
partir de llavors, tenir cura d’aquesta
vida nova es converteix en una tasca
diària, que requereix un combat
espiritual constant, com adverteix
l’Escriptura: «Fill meu, si et proposes
de servir el Senyor, prepara’t per a la
prova. Redreça el teu cor, sigues
valent i no t’espantis en els moments
difícils. Agafa’t al Senyor, no te
n’apartis, que a la fi de la vida seràs
enaltit» (Sir 2, 1-3).

Punt de partida: Déu ens estima
sense condicions

En el nostre Baptisme, Déu ens ha dit
per a sempre que ens estima tal com
som, passi el que passi. Aquesta
convicció és el punt de partida en
l’itinerari interior; sense aquesta,
estaríem corrent pel camí equivocat,
perquè en aquesta cursa no es tracta
de merèixer res per nosaltres
mateixos, ni de demostrar res a



ningú, sinó de viure lliurement,
gaudint de l’amor de Déu. «Nosaltres
hem conegut l’amor que Déu ens té i
hi hem cregut», escriu sant Joan (1 Jn
4, 16). I que n’és de necessari «deixar
que aquestes veritats de la nostra fe
vagin calant en l’ànima, fins a
canviar tota la nostra vida. Déu ens
estima!».[4]

Alhora, la gràcia de Déu no
reemplaça l’ús intel·ligent i
perseverant de les nostres forces: «La
nostra santificació personal és un do
de Déu; però l’home no pot romandre
passiu».[5] És veritat que, per la
gràcia, la nostra vida té un valor que
supera les nostres possibilitats, però
la gràcia no substitueix la naturalesa:
necessita treballar... ballar-hi! Es
podria dir que en la nostra vida tot és
nostre i, alhora, tot és de Déu. «Sobre
la continuïtat dels petits fets
quotidians, agradables o penosos,
previstos o imprevistos, corre la sèrie
paral·lela de les gràcies actuals, que



en cada instant se’ns ofereixen. (…) A
poc a poc, entre ell i nosaltres
s’establirà una conversa gairebé
ininterrompuda que serà la veritable
vida interior».[6]

Així doncs, seria reductiu descriure
aquesta vida que es desplega al cor
de l’home només amb paraules com
«lluita» o «combat». El que, des de la
perspectiva de les resistències que
trobem dins i fora de nosaltres,
apareix com un combat, des d’una
visió més àmplia es pot descriure
com a activitat i moviment, com
dinamisme i creixement. Aquests
aspectes del desenvolupament de
qualsevol ésser vivent —que
inclouen la lluita contra les
amenaces o les asprors de l’ambient
com moments d’aquest mateix
desenvolupament— expressen d’una
manera millor la riquesa de la vida
espiritual.



Mirar el paisatge, no només el
terra

Els alpinistes i els ciclistes d’alta
muntanya saben com n’és de
necessària la concentració en l’esforç
i la dosificació de les energies; per
això, moltes vegades avancen mirant
gairebé només a terra. Tanmateix,
seria una llàstima que aquesta
concentració els impedís de gaudir
del panorama que s’obre al seu
voltant a mesura que avancen. En el
combat espiritual ens pot passar una
cosa similar: que ens fixem massa en
el mal que volem superar, o que
només vegem el cost que té
aconseguir algun bé. Per això sempre
és bo aixecar la mirada, per no
perdre de vista tot el que estem
guanyant en el camí.

«No et deixis vèncer pel mal; al
contrari, venç el mal amb el bé» (Rm
12, 21), escriu sant Pau en un versicle
que sant Josepmaria de vegades



resumia així: «ofegar el mal en
abundància de bé».[7] El combat
cristià no consisteix tant en una lluita
contra els pecats com en un esforç 
per alimentar aquesta vida que ens
ha estat lliurada des del nostre
baptisme. Per exemple, si en una
ocasió deixem el millor per als altres,
podem veure aquest venciment com
una lluita contra l’egoisme, o com un
exercici per no aferrar-nos a certes
coses; però, millor encara, ho podem
veure com una lluita per engrandir el
cor, per créixer en amor, en
generositat, en despreniment, etc. I
això no per un afany individual de
perfecció, sinó perquè, des del cor de
Crist, volem viure per als altres.

Aquestes dues maneres diferents
d’enfocar el combat cristià estan
unides també a dues maneres de
formular els propòsits de millora. En
aquest sentit, en lloc de proposar-nos
«de no tornar a fer alguna cosa», pot
ser molt més enriquidor aixecar la



mirada, contemplar l’horitzó i
afirmar el que sí que volem fer. In
omnibus respice finem, diu un adagi
clàssic: «en totes les coses mira a la
fi»; o, en una formulació més actual,
«comença amb el perquè». Per viure
amb la mirada a la meta moltes
vegades cal agafar distància respecte
a la situació concreta, dedicar un
temps a reflexionar, a compartir les
nostres impressions amb Déu.
Llavors hi veurem millor: ens
adonarem que no està en joc només
un propòsit immediat, una petita
batalla concreta, sinó la nostra
obertura a la gràcia de Déu, al fet que
Déu faci de nosaltres, un altre Jesús, 
alter Christus.

Lluitar és ja estimar

«Fills meus, no estimem amb frases i
paraules, sinó amb fets i de
veritat» (1 Jn 3, 18). Ningú no se sent
veritablement volgut quan l’amor,
afirmat amb tota mena de



declaracions i promeses, és
desmentit després per la via dels fets.
Per això, amb cadascuna de les
nostres decisions responem a aquella
pregunta de Jesús a Pere:
«M’estimes?» (Jn 21, 16). La vida
cristiana —escrivia el prelat de
l’Opus Dei— és «una resposta lliure,
plena d’iniciativa i de disponibilitat,
a aquesta pregunta del Senyor».[8]

Cada moment en què ens
sobreposem al nostre egoisme, cada
esforç per créixer en aquesta virtut o
en una altra que ens permetrà servir
millor; cada vegada que escollim la
humilitat davant el nostre desig
d’afirmar-nos contra els altres, estem
dient sense paraules a Déu: t’estimo
més.

«Aquest és el nostre destí a la terra:
lluitar, per Amor, fins a l’últim
instant», va escriure sant Josepmaria
una vegada, fent balanç en acabar
l’any.[9] Lluitar per amor és molt més
que simplement afegir a la lluita, des



de fora, un motiu d’amor: «Després,
mentre parlaves amb el Senyor en la
teva oració, has entès més clarament
que lluita és sinònim d’Amor, i li has
demanat un Amor més gran».[10] El
combat espiritual és més necessari
que la victòria, perquè «mentre hi ha
lluita, lluita ascètica, hi ha vida
interior. Això és el que ens demana
el Senyor: la determinació de voler
estimar-lo amb obres, en les petites
coses de cada dia».[11] I el que
converteix la lluita en amor és la
finalitat del combat: per què lluito i
per a qui lluito. Aquestes respostes
donen forma al mateix combat; es
converteixen en la base mateixa del
seu desenvolupament.

En llegir les vides de sants, és
possible que arribem a imaginar el
combat espiritual com la lluita d’uns
herois que s’esforcen fins al límit,
que fan front a tasques difícils, que
exigeixen una gran força interior,
una valentia fora del comú. El sant



apareixeria així com «una espècie de
“gimnasta” de la santedat, que fa uns
exercicis inassequibles per a les
persones normals».[12] Tanmateix,
aquesta impressió no capta el més
essencial del secret dels sants; el que
compta al final —i en cada moment
del camí— és l’amor, la caritat, que
ve de Déu. «Fins i tot el martiri rep la
seva grandesa no d’un acte de
fortalesa, sinó principalment d’una
acció heroica de caritat meravellosa.
Els tres segles de persecució de la
primitiva Església van ser certament
temps de valor, de fortalesa heroica,
però encara ho van ser més d’amor
ardent de Déu».[13]

De vegades, un afany de seguretat
excessiu ens pot portar a un
plantejament quantitatiu de la lluita,
pel qual voldríem mesurar els
nostres progressos,com qui es
confronta amb un pla d’entrenament
personalitzat per millorar la forma
física. Certament, és important fer



propòsits de millora, superar-se en
molts aspectes, sacrificar coses, però
tot això no és necessàriament un
signe del progrés que es pretén
assegurar. La santedat, deia sant
Josepmaria, «no consisteix a fer coses
cada dia més difícils, sinó a fer-les
cada dia amb més amor».[14] El que
dona fruits espirituals no és fer coses
àrdues, sinó respondre amb amor a
aquest amor primer que Déu ens té;
santedat no significa que un «fa coses
grans per si mateix, sinó que en la
seva vida apareixen realitats que no
ha fet ell, perquè ell només ha estat
disponible per deixar que Déu
actués».[15] Per això, perquè tot
s’inicia en el fet d’estimar gratuït de
Déu, que ens ha donat el do del
Baptisme i de la vida cristiana en
nosaltres, podem comprendre el que
ens diu la Sagrada Escriptura: la
santedat «depèn no del voler o dels
esforços humans, sinó de la
compassió de Déu» (Rm 9, 16).



Saber que tota obra de santedat
s’inicia amb un impuls diví, que és
Déu qui va iniciar la seva obra i és ell
mateix qui la portarà a terme: això és
el que marca la nostra comprensió
de la batalla espiritual. Nosaltres no
«guanyem punts» davant de Déu, de
manera que mereixem el seu amor:
ell se’ns dona contínuament, passi el
que passi. «L’Església ensenyà moltes
vegades que no som justificats per les
nostres obres o pels nostres esforços,
sinó per la gràcia del Senyor que
pren la iniciativa (...). La seva amistat
ens supera infinitament, no pot ser
comprada per nosaltres amb les
nostres obres i només pot ser un
regal de la seva iniciativa d’amor (...).
Així com el suprem manament de
l’amor, aquesta veritat hauria de
marcar el nostre estil de vida, perquè
beu del cor de l’Evangeli i ens
convoca no només a acceptar-la amb
la ment, sinó a convertir-la en una
joia encomanadissa».[16]



Com un esport

Per on és millor «començar i
recomençar»?[17] En quin front
concret de l’ànima s’inicia aquesta
lluita? La resposta canviarà per a
cada persona, però una bona pista
pot ser detectar quin és el nostre
defecte més recurrent, tenint en
compte que sol tractar-se d’una cosa
que té relació íntima amb la nostra
manera de ser. Per exemple, si som
molt forts per temperament, aquesta
manera de ser sovint podria
degenerar en formes brusques; o si la
nostra característica personal és
l’amabilitat, el defecte principal
podria ser la blanor o l’aturament. El
combat s’enfocarà a excloure,
primer, tot el que sigui contrari a
l’amor de Déu —és a dir, el pecat
mortal—, després aquelles coses que
impedeixen que el nostre cor s’obri
cap al Senyor i cap als altres —és a
dir, els pecats venials— i, finalment i
sempre, també les faltes d’amor, la



mediocritat. Tot un programa de vida
que sant Nicolau de Flüe va
condensar en uns quants versos:
«Senyor meu i Déu meu, aparta de mi
tot el que m’aparti de tu. Senyor meu
i Déu meu, dona’m tot el que
m’apropi a tu. Senyor meu i Déu
meu, deslliura’m de mi mateix, per
donar-me tot sencer a tu».[18]

A sant Josepmaria li agradava
comparar aquesta lluita amb l’esport:
«La lluita ascètica no és una cosa
negativa ni, per tant, odiosa, sinó una
afirmació alegre. És un esport».[19]

Qualsevol esport requereix esforç,
però genera un espai de gaudi: per la
interacció amb els altres, per les
noves vivències, pel goig de superar-
se... De la mateixa manera, amb una
mica d’entrenament podem
començar a passar-ho bé amb el
Senyor enmig de la lluita espiritual.
Així, en les dificultats objectives hi
veurem no només obstacles, sinó
també oportunitats per al



desenvolupament de la nostra vida
en Déu. Si acceptem les dificultats
com un repte, ens molestaran molt
menys. Canviarà també la manera en
què mirem els qui ens envolten,
sobretot aquells amb qui potser
tenim menys afinitat: «No diguis:
aquesta persona em carrega. —
Pensa: aquesta persona em
santifica».[20]

Un factor clau en l’entrenament
esportiu és la constància. No
s’aconsegueixen grans victòries en
un sol dia. De vegades fan falta molts
intents. «L’esportista insisteix, el bon
esportista passa molt de temps
entrenant-se, preparant-se. Si es
tracta de saltar, ho intenta una
vegada i una altra».[21] Els passos
petits, amb tenacitat i perseverança,
porten finalment a l’èxit. En aquest
sentit, sol ser més eficaç fer propòsits
petits i concrets, per viure’ls amb
constància, que fer grans propòsits
que moltes vegades deixarem



incomplerts. A més, en les batalles de
l’ànima cal tenir temps, començar i
recomençar, refer els propòsits amb
humilitat i creativitat, totes les
vegades que calgui. Una resposta
d’amor es fa discretament al llarg de
tota la vida.

Com en l’esport, en la vida espiritual
també les derrotes formen part del
joc. Però, així com hi ha «més alegria
per un sol pecador que es converteix
que no pas per noranta-nou justos
que no necessiten convertir-se» (Lc
15, 7), podem pensar que amb
cadascuna de les nostres petites
victòries, o amb cadascun dels
nostres «recomençaments», el Senyor
s’alegra més que amb tot el que ja
ens surt bé. Tot i que sempre ens
quedi molt per fer, no hauríem de
continuar sense més ni més després
d’una victòria. Les victòries
s’assaboreixen: cada pas endavant és
un moment per donar gràcies a Déu,
per treure forces noves. No podem



oblidar tampoc que no estem sols en
la nostra lluita. Com els atletes, tenim
persones al voltant, posades per Déu,
que ens ajuden a entrenar-nos i a
superar-nos. Podem comptar amb els
nostres germans i germanes en la fe,
amb la seva oració i amb el seu
suport; amb el dels qui ens han
precedit i ens ajuden des del cel; amb
el del nostre àngel custodi i el de
santa Maria.

Maria Schörghuber

[1] Ritual de la celebració del
Baptisme de nens.

[2] Cf. Rm 13, 14; Ga 2, 20.

[3] Benet XVI, Lectio Divina, 11.VI.
2012.

[4]Sant Josepmaria, És Crist que passa,
núm. 144.



[5] Ibídem, núm. 176.

[6] R. Garrigou-Lagrange, Las tres
edades de la vida interior, tom I, p.
184 i s.

[7] Sant Josepmaria, Solc, núm. 864.

[8]F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.I.2018,
núm. 5.

[9] Sant Josepmaria, En diálogo con el
Señor, núm. 83.

[10] Solc, núm. 158.

[11] Sant Josepmaria, Via Crucis, 3a
estació.

[12] J. Ratzinger, «Dejar obrar a
Dios» (traducció de l’original a:
L’Osservatore Romano, 6.X.2002;
disponible a www.opusdei.org).

[13] R. Garrigou-Lagrange, Las tres
edades de la vida interior, tom I, p.
167.



[14] Sant Josepmaria, Apunts de la
predicació (AGP, P10, núm. 25), cit.
per E. Burkhart i J. López, Vida
Cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid 2013,
vol. II, p. 295.

[15] J. Ratzinger, «Dejar obrar a Dios».

[16] Francesc, Gaudete et exsultate,
núm. 52, 54, 55.

[17] Sant Josepmaria solia parlar així
de la vida interior. Cf. per exemple 
Camí, núm. 292; Forja, núm. 384; És
Crist que passa, núm. 114.

[18] Aquesta oració es pot trobar, per
exemple, integrada a la que va
pronunciar sant Joan Pau II davant
de la tomba del sant, el 14.VI.1984.
Sant Josepmaria resava amb
paraules semblants: «Aparta, Senyor,
de mi el que m’aparti de Tu!» (cf.
A .Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, Rialp, Madrid, 2003, vol. 3,
p. 462).



[19] Forja, núm. 169.

[20] Camí, núm. 174.

[21] En diálogo con el Señor, núm. 32.

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca/article/combat-

proximitat-missio-3-tot-es-nostre-i-tot-
es-de-deu/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-3-tot-es-nostre-i-tot-es-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-3-tot-es-nostre-i-tot-es-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-3-tot-es-nostre-i-tot-es-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-3-tot-es-nostre-i-tot-es-de-deu/

	Combat, proximitat, missió (3): «tot és nostre i tot és de Déu»

