
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (21): «Ell
treballa amb mi»: la
força
transformadora del
treball

Quan deixem que la saviesa de
Déu romangui i treballi amb
nosaltres, els nostres esforços
no queden simplement dedicats
a ell: es converteixen en el
mateix treball de Déu.

20/02/2026



«Envia la teva saviesa, Senyor, des
del teu tron de glòria, perquè
m’acompanyi i perquè treballi amb
mi, de manera que sàpiga el que
t’agrada».1 En els primers compassos
del Temps ordinari, l’Església resa
cada any amb aquestes paraules,
inspirades en el llibre de la Saviesa
(cf. Sv 9, 10). La saviesa, que és «el
sabor del bé»:2 la capacitat d’encertar
el que és veritablement important,
l’única cosa necessària, la millor part
(cf. Lc 10, 42). Cada dia més persones
aprecien aquest tresor intangible:
desil·lusionades amb imperatius
d’èxit i de seguretat que les han
deixat buides, es posen a buscar més
enllà. De vegades aquesta cerca les
condueix a la fe cristiana, tot i que
altres vegades les porta a explorar les
antigues tradicions religioses i
filosòfiques de l’Orient Llunyà,
escoles gregues com l’estoïcisme, o
fins i tot les espiritualitats del New
Age.



«Envia la teva saviesa, des del teu
tron de glòria»: en resar així,
l’Església s’alça enmig d’aquests
anhels i proclama Déu com la font
única de la veritable saviesa. En això,
l’oració no té res d’insòlit per a un
creient; però, en canvi, què pot voler
dir que aquesta saviesa de dalt
«treballi amb mi», que m’acompanyi
en el meu treball diari? En algunes
de les tradicions que acabem
d’esmentar, el treball quotidià
tendeix a veure’s precisament com
un obstacle en la cerca de la saviesa,
de la plenitud vital. Tanmateix, a la
Bíblia la saviesa —pla de salvació de
Déu per al seu poble, revelat a poc a
poc en la Llei i els profetes— es va
obrint camí a través de les vides i el
treball dels homes. Plasmada, en
primer lloc, en l’obra de la creació
del món, arribarà al seu cim amb
l’encarnació del Verb, amb les
paraules, els gestos i el treball de
Jesús de Natzaret.



«Un motiu sobrenatural»

En la seva predicació, sant
Josepmaria tornava sovint sobre el
fet que la salvació de Jesús, la
revelació definitiva de la saviesa, no
només inclou els seus ensenyaments,
els seus miracles i el seu sacrifici a la
creu, sinó també el seu treball diari a
Natzaret. «En haver estat assumit per
Crist, el treball se’ns presenta com
una realitat redimida i redemptora:
no solament és l’àmbit en què l’home
viu, sinó mitjà i cap a la santedat,
realitat santificable i santificadora».3

Amb el treball de Jesús a Natzaret,
totes les activitats adreçades a
atendre les diferents necessitats de la
vida humana s’han incorporat al
projecte de Déu.

«No podem dir que hi hagi nobles
realitats exclusivament profanes, un
cop que el Verb s’ha dignat a assumir
una naturalesa humana íntegra i
consagrar la terra amb la seva



presència i amb el treball de les seves
mans».4 Tot el que fem adquireix així
un significat nou: la saviesa que «està
amb mi» i «treballa amb mi» és el
Jesús mateix, que associa el meu
treball amb el seu. El meu treball es
pot convertir llavors en una
expressió d’aquesta saviesa divina, i
això és el que significa «santificar-
lo»: convertir-lo en una cosa que
pertany a Déu, en una extensió de la
benedicció permanent de Déu sobre
el món (cf. Gn 1).

Aquest horitzó, sens dubte bonic, es
pot ennuvolar o tardar a aparèixer a
la vista. No són poques les persones
que estan simplement esgotades o
aixafades sota el pes de la seva
professió, o «cremades» després
d’haver treballat amb gran intensitat
durant anys. D’altres pateixen per
una cerca infructuosa de feina o es
refan després d’un fracàs
professional important. I alguns
porten amb dificultat la «forçosa



inactivitat»5 deguda a la vellesa o a la
malaltia. Per a tothom, en l’estat en
què es trobi, regeix el que sant
Josepmaria va escriure a Camí: «Posa
un motiu sobrenatural a la teva
ordinària tasca professional, i hauràs
santificat el treball».6 Aquesta frase
sembla senzilla, però tanca una visió
del món que continua sent nova i
insòlita. El meu treball, o els meus
esforços per trobar una feina o per
ser útil als altres malgrat els meus
límits físics... tot això cap —vol
caber!— en el pla de la saviesa de
Déu. El que es torna sant,
misteriosament fecund, és la meva
«ordinària tasca», el mateix que
podria estar fent pel meu compte. De
fet, el meu treball ja pertany a Déu
per endavant, com una cosa que pot
ser santa, però que requereix la
disposició adequada del cor.

El «motiu sobrenatural» es visualitza
en la qualitat i en la calidesa del
treball: «part essencial d’aquesta



obra —la santificació del treball
ordinari— que Déu ens ha
encomanat és la bona realització del
treball mateix, la perfecció també
humana, el bon compliment de totes
les obligacions professionals i
socials».7 Aturem-nos en aquestes
paraules: la «perfecció» del treball,
ens diu sant Josepmaria, es mesura
en termes d’«obligacions
professionals i socials». Això ens
porta al cor de la santedat del treball,
a la seva manera particular de
pertànyer a Déu.

Quan el treball adquireix un
rostre

Qualsevol treball s’entén a partir
d’un context de relacions: es tracta
d’un servei que devem a una persona
o a una comunitat en particular, algú
que té una necessitat que el
professional s’ha compromès a
satisfer. D’aquí la paraula
“professió”, del llatí professio:



declaració pública d’un compromís.
La xarxa d’intercanvi de serveis que
es genera així és el que fa del treball
una tasca genuïnament humana.
Malgrat la despersonalització
aparent de molts treballs del segle
xxi, aquestes relacions continuen
existint silenciosament: el
treballador de la neteja que es
compromet a proveir un espai
agradable per a la resta del personal,
l’enginyer aeronàutic que sent la
responsabilitat per les vides dels
passatgers, l’arquitecta que projecta
espais pensant en la convivència dels
qui els habitaran, el treballador de
magatzem que busca el lliurament
puntual de mercaderies sense danys,
la restauradora de patrimoni que
preserva béns culturals per a les
generacions següents...

Per a qui es proposa santificar el seu
treball —és a dir, inserir-lo en els
plans de Déu— aquestes relacions
passen a estar en un primer pla: el



treball es personalitza, adquireix un
rostre. I, per això, és exactament en
aquesta xarxa de relacions humanes
en què es col·loca el «motiu
sobrenatural» que santifica el treball:
«Convé no oblidar (…) que aquesta
dignitat del treball està fundada en
l’Amor. El gran privilegi de l’home és
poder estimar, transcendint així allò
que és efímer i transitori. Pot estimar
les altres criatures, dir un tu i un jo
plens de sentit. I pot estimar Déu,
que ens obre les portes del cel, que
ens fa membres de la seva família,
que ens autoritza a parlar-li també
de tu a Tu, cara a cara. Per això
l’home no ha de limitar-se a fer
coses, a construir objectes. El treball
neix de l’amor, manifesta l’amor,
s’ordena devers l’amor».8

En altres paraules, el «motiu
sobrenatural» no és cap altre que
l’amor a Déu i als homes. En aquestes
línies, com altres vegades, sant
Josepmaria ho escriu, en primer lloc,



amb majúscula, perquè l’Amor, font
de qualsevol altre amor, és Déu.
L’amor que m’habita quan em deixo
estimar per Déu, quan obro els ulls a
la seva presència personal al meu
costat, quan aprenc a parlar-li com a
un amic, cara a cara. Aquest és
l’amor que «obre les portes del cel»,
que va convertint la nostra realitat
en un cel, ja que estem amb qui ens
estima infinitament, rebent aquest
amor i tornant-lo amb alegria
agraïda. I així transcendim «el que és
efímer i el que és transitori», assolim
la meta que volen tots els cercadors
de la saviesa: estimant, beneint, com
Déu. Aquest amor consisteix a dir tu i
jo en el sentit més ple d’aquests
pronoms: sortir de la presó del
nostre egoisme i descobrir, com per
primera vegada, l’altre.

Per això, com explica sant
Josepmaria, «el treball d’un cristià no
pot ser merament una qüestió de fer
coses, construir objectes». Aquesta és



una temptació a la qual tots ens
enfrontem en la nostra feina,
especialment en la cultura actual:
limitar-nos a complir una sèrie de
tasques o objectius; o, també,
mesurar el nostre èxit o fracàs en
termes d’eficiència material, pels
resultats que podem assenyalar i
mesurar. En gairebé tots els entorns
laborals passa sovint que els
diferents tipus de pressions —
urgència, competència, imprevistos
— dificulten mirar més enllà dels
«objectes» de preocupació immediata
per veure la persona que hi ha
darrere seu. El personal de
l’empresa, els passatgers de l’avió, els
clients que esperen les seves
compres... totes aquestes persones
poden quedar relegades a un segon
pla, superades per altres exigències.

Davant d’aquesta complexitat, sant
Josepmaria insisteix en el fet que el
veritable valor del treball es mesura
per l’amor. És l’amor el que



confereix al treball la seva força
transformadora, com resumeix al
final del paràgraf: si és de Déu, «neix
de l’amor», perquè només un cor que
se sap estimat pot concebre el seu
treball com una manera d’estimar;
«manifesta l’amor», perquè
transparenta la manera de ser de
Déu; està «ordenat a l’amor», perquè
es proposa realment servir, prestar
una ajuda, tenir cura de les persones
i del món. És aquest amor el que
explica que un vulgui sempre
millorar la qualitat del seu treball.
No es tracta d’obsessió amb
l’eficiència, o de perfeccionisme, o de
por al fracàs, sinó que un vol servir
millor a qui estima. Ho faig bé, amb
afecte, perquè penso en les persones.
I si és l’amor el que em mou, fins i tot
el que humanament sigui un fracàs
pot ser, als ulls de Déu, un triomf.
Perquè, al cap i a la fi, «Déu no m’ha
cridat perquè tingui èxit. Déu m’ha
cridat perquè sigui fidel»9



En un missatge recent, el Pare
explicava en quin sentit el «motiu»
que permet santificar el treball és
veritablement sobrenatural:«No es
tracta només de treball per Déu i per
a Déu, sinó que és, alhora i
necessàriament, treball de Déu; Ell és
qui estima primer i, per l’Esperit
Sant, fa possible el nostre amor.10

Quan deixem que la saviesa de Déu
romangui i treballi amb nosaltres, els
nostres esforços no queden
simplement dedicats a ell i inspirats
per ell: es converteixen en el mateix
treball de Déu. I llavors podem fer
veritablement nostres les paraules de
Jesús: «El meu Pare continua
treballant, i jo també treballo (...); el
Fill no pot fer res pel seu compte,
fora d’allò que veu fer al Pare» (Jn 5,
17.19). Quan això passa, el nostre
treball es converteix en punt
d’ignició de l’amor de Déu en la
història: una peça petita, però vital,
del seu gran projecte de salvació. I
això dona al nostre treball normal i



diari una força transformadora, un
potencial evangelitzador que només
Déu pot calcular o predir: contribuïm
de manera real a la salvació del món.

Robert Marsland

1 Litúrgia de les hores, dijous de la 3a
setmana del Temps ordinari, Ofici de
lectures. El text llatí diu així: «Emitte,
Domine, sapientiam de sede
magnitudinis tuae, ut mecum sit et
mecum laboret. Ut sciam quid
acceptum sit apud te».

2 Sant Bernat, Sermó 85, 5.

3 Sant Josepmaria, És Crist que passa,
núm. 47.

4 Ibídem, núm. 120.

5 Sant Josepmaria, Camí, núm. 294.

6 Ibídem, núm. 359.



7 Sant Josepmaria, Carta 24, núm. 18.

8 És Crist que passa, núm. 48.

9 Cf. L. Maasburg, La Madre Teresa de
Calcuta. Un retrato personal, Madrid,
Palabra 2012, p. 208.

10 F. Ocáriz, Missatge, 10.X.2024.

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca/article/combat-

proximitat-missio-21-ell-treballa-amb-
mi-la-forca-transformadora-del-treball/

(20/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-21-ell-treballa-amb-mi-la-forca-transformadora-del-treball/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-21-ell-treballa-amb-mi-la-forca-transformadora-del-treball/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-21-ell-treballa-amb-mi-la-forca-transformadora-del-treball/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-21-ell-treballa-amb-mi-la-forca-transformadora-del-treball/

	Combat, proximitat, missió (21): «Ell treballa amb mi»: la força transformadora del treball
	«Un motiu sobrenatural»
	Quan el treball adquireix un rostre


