
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (14): el lloc de
la trobada

«Parla, parla amb el Senyor:
“Que em canso, Senyor, que no
puc més. Senyor, que això no
em surt; com ho faries?”» (Sant
Josepmaria).

17/09/2025

Ser famós no és gens senzill: la gent
et busca per tot arreu, i de vegades
no tens manera d’amagar-te per
gaudir d’una mica de calma. A Jesús
li passava sovint. Per això, de



vegades va evitar les ciutats o es va
retirar amb els seus apòstols a llocs
on era menys conegut, tot i que això
no funcionava sempre. Com quan
van anar a Fenícia, a la regió de Tir i
Sidó, on esperaven passar
desapercebuts...

Un corrent de confiança
mútua

En l’entorn d’aquestes ciutats es
troben amb una dona sirofenicia,
que estava patint molt a causa de la
seva filla, posseïda per un dimoni
especialment nociu. Aquesta mare
necessita ajuda i ha sentit parlar de
Jesús, de manera que es posa a
demanar a crits al Senyor que tingui
compassió d’ella. Però Jesús, ens diu
l’Evangeli, «no li va tornar
contesta» (cf. Mt 15, 21-23).

Els deixebles no acaben d’entendre
com Jesús es pot fer el desentès
davant d’una petició tan insistent. Al



cap d’una estona se li apropen i li
diuen: «Fes-la marxar: no fa més que
cridar darrere nostre». Però el
Senyor no només no accedeix a la
seva petició, sinó que sembla
rebutjar-la de ple: «Únicament he
estat enviat a les ovelles perdudes
d’Israel». La mare, plena de dolor i
d’amor per la seva filla, no es
desanima. Es llança a terra davant de
Jesús i atura la seva marxa. No està
disposada que el Senyor passi de
llarg: «Senyor, ajuda’m!» (Mt 15,
23-25).

El dramatisme de la situació potser fa
pensar als apòstols que, ara sí, Jesús
l’atendrà. Tanmateix, la contestació
és encara més sorprenent i
inesperada. Quan ella encara està
prosternada a terra, Jesús li diu: «No
està bé de prendre el pa dels fills i
tirar-lo als gossets». La dona tampoc
no es desanima davant d’aquesta
negativa. En la seva rèplica no hi ha
enuig, ni despit, sinó una humilitat



profunda: «És veritat, Senyor, però
també els gossets mengen les
engrunes que cauen de la taula dels
seus amos» (Mt 15, 26-27).

Un corrent de confiança mútua
batega en el fons del diàleg entre
aquesta dona i Jesús. El Senyor
coneix l’audàcia de la seva fe i ella
confia del tot en la bondat del cor de
Jesús... Ella no ho sap, però, a més de
donar-li aquesta gràcia que li
demana, Déu es basarà en ella per
formar els seus deixebles. A través
d’aquesta dona, Jesús està preparant
els cors dels dotze per als horitzons
apostòlics que se’ls obriran d’aquí a
poc temps. Els qui rebran el mandat
d’anar a predicar l’evangeli per tot el
món estan descobrint com una dona
pagana pot tenir més fe al seu cor
que un rabí, o fins i tot que ells
mateixos, que estan tot el dia amb
Jesús.



A més, aquesta dona mostrarà, al
llarg del seu diàleg amb Jesús,
algunes de les disposicions clau de
l’oració, com la humilitat de saber-
nos necessitats d’ajuda, o la
confiança infrangible en l’amor que
Déu ens té, malgrat el seu silenci
aparent. Potser Evagrio Póntico
pensava en ella quan va escriure:
«No t’afligeixis si no reps
immediatament de Déu el que li
demanes; és que encara vol fer més
bé per la teva perseverança a seguir
amb Ell en la pregària».[1]

Però tornem al clímax de la
conversa. Jesús ha mantingut tot el
que ha pogut aquesta «tensió
pedagògica» amb la dona i els seus
deixebles. Ara, davant de la
senzillesa amb què ella li parla de les
engrunes sota la taula, Jesús revela
els seus veritables sentiments:
«Dona, és gran la teva fe! Que es faci
tal com tu vols. I des d’aquell mateix
moment es posà bona la seva



filla» (Mt 15, 28). La fe d’aquesta
mare, la seva oració plena de
perseverança i d’humilitat, deixaran
sens dubte una empremta profunda
en els apòstols.

D’altra banda, aquesta dona, fins i tot
sent una estrangera, representa
simbòlicament tot el Poble de Déu.
En ella s’està duent a terme una
vegada més aquell misteriós combat
en què Jacob lluitava amb Déu. Fruit
d’aquesta lluita, Jacob «arrenca» a
Déu la benedicció; i amb la
benedicció, rep el nom d’Israel, que
significa «el que ha lluitat amb
Déu» (cf. Gn 32, 25-30) i que li atorga
una nova missió a la vida. També
entre Jesús i la dona hi ha una
espècie de forcejament, una lluita, un
combat que posa a prova la seva fe i
la seva perseverança. El gest de
prosternar-se davant del Senyor
perquè no passi de llarg és una
expressió meravellosa d’una oració
perseverant, que no defalleix davant



de les dificultats. I, com li va passar a
l’antic patriarca, també aquest
forcejament acaba amb la benedicció
de Déu, que lloa la fe de la mare i
n’allibera la filla.

En una conversa permanent

«El “combat espiritual” de la vida
nova del cristià és inseparable del
combat de la pregària»,[2] llegim en el
Catecisme. Aquesta dona ha obtingut
gràcies abundants a través d’aquest
combat: s’ha intensificat la seva
relació personal amb Déu, i
d’aquesta relació només en poden
sortir coses bones. Per això, el camí
cap a la santedat consisteix més a
estendre el diàleg amb el Senyor a tot
el que fem que a assolir una sèrie de
reptes o nivells de virtut que no són
necessàriament per a nosaltres, o
que en tot cas no es donaran d’un dia
per l’altre.[3] En realitat, potser una
cosa acaba portant a l’altra, però
entre les dues hi ha una primacia



clara de la gràcia, i per tant de
l’oració.[4] «Perquè sense mi», diu el
Senyor, «no podeu fer res» (Jn 15, 5).

Imaginem, per exemple, que algú ha
decidit posar una mica més d’ordre a
la seva vida. S’ha proposat anar a
dormir abans, a una hora que li
permeti descansar prou, per rendir
més a la feina, tenir més bon humor i
tenir uns minuts per resar cada matí.
És una gran cosa, i possiblement un
dia i un altre ho aconseguirà, però al
següent fallarà, o es deixarà absorbir
pel caos... Com en tot projecte que
s’emprèn, hi haurà victòries i
derrotes. Però el que és decisiu no
són els resultats. El més important no
és el balanç de victòries davant les
derrotes, sinó la manera com lluitem
o, més precisament, amb qui lluitem.
Perquè la batalla es pot lliurar en
solitari, comptant principalment o
gairebé exclusivament amb les forces
d’un mateix; o obrir-se, en canvi, a la
relació amb Déu, i convertir aquest



objectiu en tema de conversa amb el
Senyor: «Senyor, crec que tu també
vols que me’n vagi a dormir abans,
però m’hi has d’ajudar...»; «Jesús,
posa amor i esperança al meu cor...
ajuda’m a il·lusionar-me... si soc una
mica més ordenat puc fer molt de
bé»; «Senyor, perdona, perquè avui
m’ha pogut el caos; ajuda’m més»;
«Jesús, ho oferiré per les persones
que també ho estan intentant...».

En aquest cas estem assistint a una
lluita centrada en Déu, en la qual el
diàleg amb el Senyor es va
alimentant del que tenim entre
mans. I viceversa: les coses de cada
dia es van obrint a la nostra relació
amb Déu. Perquè un propòsit
particular de millora sigui eficaç,
l’Evangeli ens mostra que, abans que
res, s’ha de convertir en tema de
moltes converses amb Déu. Es tracta
d’obrir tots els nostres àmbits
d’actuació a aquest gran horitzó de
sentit que és la nostra relació amb el



Senyor. «Si treballem amb Crist, tots
els nostres esforços tenen sentit, fins
i tot quan no arriben els resultats
que esperem, perquè l’eco de les
obres que es fan per amor arriba
sempre al Cel».[5]

El que de veritat alegra el cor d’un
pare o d’una mare no és tant que el
seu fill petit ho faci tot bé, com que
els miri de tant en tant i els somrigui;
que comparteixi les seves batalles
amb ells. Els infants, encara que s’hi
esforcin, solen equivocar-se amb
facilitat; però busquen contínuament
el diàleg amb els seus pares, a través
de la mirada o dels gestos, i sempre
amb el cor. I aquest corrent d’amor i
de comunicació és el que més
desitgen els seus pares. També el
nostre Pare Déu espera això mateix
de nosaltres: un corrent de
confiança, d’amor i de comunicació. I
tota la vida és l’ambient en què s’ha
de desenvolupar aquesta relació
confiada amb el nostre Pare Déu.



Sant Josepmaria convidava tothom a
avançar per aquest camí: «Parla,
parla amb el Senyor: “Que em canso,
Senyor, que no puc més. Senyor, que
això no em surt; com ho faries?”».[6]

Viure d’aquesta relació

Els apòstols, potser sense adonar-
se’n, vivien en un diàleg continu amb
el Senyor, que es nodria de les
circumstàncies més normals del dia a
dia. Els Evangelis recullen infinitat
de situacions en què Jesús i els seus
parlaven confiadament. Li
preguntaven, li mostraven la seva
perplexitat o el seu entusiasme. Els
dotze, doncs, a més de deixebles i
testimonis, eren amics amb qui Jesús
compartia la seva intimitat (cf. Jn 15,
15). La personalitat de Jesús els
captivava i alhora els omplia de
sorpresa: per a ells, Jesús era un gran
amic i també un gran misteri.

Una de les coses que més els cridava
l’atenció era la relació de Jesús amb



el Pare. Veien la freqüència amb què
es retirava a pregar. A poc a poc es
van anar adonant que Jesús estava
sempre en conversa íntima amb el
seu Pare Déu. El mateix Jesús els fa
veure que el que diu i fa brolla de la
seva relació amb el Pare: «Jo no he
parlat pel meu compte; el Pare
mateix que m’ha enviat, m’ha manat
què havia de dir i de predicar» (Jn 12,
49); «Quan haureu enlairat el Fill de
l’home, coneixereu que jo soc, i que
no faig res pel meu compte» (Jn 8,
28).

De vegades, el nostre Senyor
exterioritzava aquesta conversa
íntima amb el Pare. Per exemple,
quan van tornar els setanta-dos
deixebles que havia enviat amb
antelació a diversos pobles i
llogarrets, i que tornaven
meravellats per l’experiència
d’actuar en nom de Jesucrist:
curaven, expulsaven dimonis...
«Senyor, fins els dimonis se’ns



sotmeten pel poder del teu nom», li
deien plens d’alegria (Lc 10, 17).
Jesús es dirigeix llavors en veu alta al
seu Pare i, ple de goig, diu:
«T’enalteixo, Pare, Senyor del cel i de
la terra, perquè has revelat als
senzills tot això que has amagat als
savis i entesos. Sí, Pare, així t’ha
plagut de fer-ho» (Lc 10, 21).

Una altra ocasió en què escolten
Jesús parlar en veu alta amb el Pare
és l’instant solemne de la curació de
Llàtzer. En aquest ambient de dolor
per la mort de l’amic, Jesús pren la
paraula, i exclama: «Pare, et dono
gràcies perquè m’has escoltat. Ja sé
que sempre m’escoltes, però ho dic
per la gent que m’envolta, perquè
creguin que tu m’has enviat» (Jn 11,
41-42). Podem imaginar l’estupor
dels qui el van escoltar parlar amb el
seu Pare Déu d’aquesta manera. És
impossible que aquestes paraules no
els quedessin gravades a la memòria.



En parlar així, Jesús revela als seus
amics el misteri de la seva intimitat
divina: la seva vida interior. El més
íntim de Jesús és la seva relació amb
el Pare. Jesús viu d’aquesta relació.
Una relació que és un diàleg
ininterromput de coneixement i
amor, que es concreta en el desig
permanent de fer la seva voluntat.
Així ho farà veure als seus: «El meu
aliment és fer la voluntat del qui
m’ha enviat i dur a terme la seva
obra» (Jn 4, 34). Jesús els està dient
de moltes maneres que viu de la seva
relació amb el Pare, que la seva
intimitat personal és aquesta relació.
La teologia ho expressarà dient que
el Fill és una relació subsistent: tot en
la Segona Persona de la Santíssima
Trinitat és filiació, relació amb el
Pare.[7]

A poc a poc, però especialment amb
l’enviament de l’Esperit Sant, els
deixebles s’aniran adonant que
aquesta font secreta, aquesta relació



de Jesús amb el Pare, és la seva
identitat més personal. I desitjaran
participar-ne. Per això, en una
ocasió, Felip dirà al Senyor: «Senyor,
mostra’ns el Pare, i no ens cal res
més» (Jn 14, 8). I per això també
demanen a Jesús que els ensenyi a
resar, a descobrir aquesta font de
vida de la qual Ell viu. I Jesús els
ensenyarà el Parenostre (cf. Lc 11,
1-4).

A través de Jesús, Verb en què van
ser creades totes les coses (cf. Col 1,
16), també nosaltres ens trobem, en
el més íntim del nostre ésser, en
relació profunda amb el Pare.[8] Ho
sentia molt fortament al seu cor sant
Ignasi d’Antioquia quan escrivia:
«una aigua viva parla dins meu i em
diu: Vine cap al Pare».[9] El fet que
Déu m’estima, que m’ha creat perquè
sigui feliç amb ell, constitueix el meu
nucli personal més autèntic, el sentit
més radical de qui soc; i al revés,
«qui no se sap fill de Déu, desconeix



la seva veritat més íntima».[10] Per
això, l’oració no és un afegit a la
nostra vida. La conversa amb Déu
ens permet habitar en nosaltres
mateixos. Estar en diàleg amb Déu és
ser a la nostra casa interior, és ser
qui realment som. Si la vida interior
de Jesús consisteix en el diàleg
ininterromput amb el seu Pare,
també la nostra vida interior s’ha de
nodrir d’aquest mateix diàleg amb
Déu, que és un diàleg d’amor.

«A Déu li agrada comunicar-se, més
que en el fragor del tro o del
terratrèmol, en “el murmuri d’un
ventijol suau” (1 Re 19, 12) o, com ho
tradueixen alguns, en una “veu subtil
de silenci”. Aquesta és la trobada
important, que no ens hem de
perdre»,[11] deia el Papa Lleó XIV dos
dies després de la seva elecció. I el
lloc d’aquesta trobada és el cor: «El
cor és l’estança on soc, on habito (...).
És el nostre centre amagat (...), el lloc
de la trobada, ja que, nosaltres, a



imatge de Déu, vivim en relació».[12]

Tanmateix, hi ha cors que viuen en
un monòleg interior permanent. I
quan un cor viu així, els fruits no
poden ser d’amor. Seran més aviat
d’egoisme. Si la conversa interior
està centrada en el jo, les obres
estaran fonamentalment referides
també a un mateix. La queixa
freqüent, el mal humor, els enutjos...
poden ser símptomes de la frustració
que produeix aquest monòleg
interior; perquè «l’home bo, del bon
tresor del seu cor, en treu la bondat, i
l’home dolent, del seu tresor dolent,
en treu el mal. Perquè del que
sobreïx del cor, en parla la boca» (Lc
6, 45).

El tresor autèntic d’un cor, l’únic
tresor veritable, és la seva relació
d’amor amb Déu. Aquesta és l’arrel
de la qual brotaran bons fruits, en
paraules i obres. Per això Jesús diu
que «de bo, només n’hi ha un, que és
Déu» (Mc 10, 18): fora d’ell no hi ha



res més que tenebres, tristesa,
absurd. És el buit, l’aïllament de qui,
fet per a la relació, en el fons està
terriblement sol. Sol davant del
futur, davant de la mort, davant de
les dificultats. «No és bo que l’home
estigui sol» (Gn 2, 18), diu Déu en el
relat de la creació de l’home. I quan
l’Àngel anuncia a la Mare de Déu el
moment sublim de l’Encarnació, li
diu que cridarà el seu fill Emmanuel,
que significa, Déu-amb-nosaltres. El
Salvador té un nom que expressa
precisament companyia, relació
personal. «Sense mi no podeu fer
res» (Jn 15, 5): és la relació amb Jesús
la que ens salva, i la que ens
converteix en instruments de
salvació per als altres.

* * *

«Crist està amb nosaltres. De
vegades, abans de començar una
feina, sant Josepmaria s’adreçava
així al Senyor: “Jesús, farem això



entre els dos”. Jesús és amb
nosaltres, i nosaltres som
instruments seus. Això exigeix actuar
bé, treballar bé; altrament, d’alguna
manera, és com si féssim “quedar
malament” el Senyor, per culpa de
l’instrument. Jesús i jo. És una relació
personal, única, insubstituïble. Però,
alhora, la unió amb Crist —si és
autèntica— es fa unió amb el Cos de
Crist que és l’Església: comunió amb
Déu, comunió dels sants. La relació
“Jesús i jo” es converteix en unió per
als altres, amb els altres».[13]

Carlos Ruiz Montoya

[1] Evagrio, De oratione, núm. 34 (citat
a: Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2737).

[2] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2725.



[3] Cf. Francisco, Gaudete et Exsultate,
núm. 11, 50.

[4] Cf. Sant Joan Pau II, Novo millennio
ineunte, núm. 38.

[5] F. Ocáriz, «La luz que necesita el
mundo», meditació, 11.05.2020,
opusdei.org.

[6] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió a Valladolid, 22.10.1972,
recollides al documental El corazón
del trabajo, opusdei.org.

[7] Cf. Sant Tomàs, Summa Theologiae,
I, q. 29 a. 4 co.

[8] Cf. Sant Tomàs, Summa Theologiae,
I, q. 13 a. 7 co; De Veritate, q. 4 a. 4 co.

[9] Sant Ignasi d’Antioquia, Ad Rom. 7,
2.

[10] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 26.



[11] Lleó XIV, Trobada amb els
cardenals, 10.05.2025.

[12] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2563.

[13] F. Ocáriz, A la luz del Evangelio,
«Entre los dos» (opusdei.org).

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca/article/combat-

proximitat-missio-14-el-lloc-de-la-
trobada/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-14-el-lloc-de-la-trobada/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-14-el-lloc-de-la-trobada/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-14-el-lloc-de-la-trobada/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-14-el-lloc-de-la-trobada/

	Combat, proximitat, missió (14): el lloc de la trobada
	Un corrent de confiança mútua
	En una conversa permanent


