
opusdei.org

Combat, proximitat,
missió (10) «els
vostres joves tindran
visions, i els vostres
vells, somnis» Una
vida que es transmet

Quan la relació entre pare i fills,
i entre generacions, pren la
forma de la benedicció, és
possible mirar el futur sense
por de res.

02/04/2025



Hi és des dels primers batecs de la
vida de l'Església: és una dinàmica
que neix amb ella i que en certa
manera resumeix la seva mateixa
essència. Sant Pau la detecta en
activitats tan centrals com
l'evangelització o la celebració de
l'Eucaristia: «Us vaig transmetre el
mateix ensenyament que jo havia
rebut», escriu en dues ocasions als de
Corint (cf. 1 Co 11, 23; 15, 3). No es
tracta simplement de la comunicació
d'un ensenyament: és una
transmissió que comporta una mena
de generació. Per això, els diu:
«encara que tinguéssiu deu mil guies
en Crist, no teniu molts pares, perquè
soc jo qui, en anunciar-vos l'evangeli,
us vaig engendrar en Jesucrist» (1 Co
4, 15). El que està en joc no és una
mera transferència de coneixement,
perquè la veritat del cristianisme no
són una sèrie de principis abstractes
sinó una cosa tan concreta com una
Persona, una Persona que ens
comunica la seva pròpia vida. Per



això el mateix sant Pau escriu als
gàlates: «Fills meus, sento dolors de
part com si us tornés a infantar, i no
els acabaré fins que Crist no quedi
format en vosaltres» (Ga 4, 19).

Tot això no és, en realitat, una
manera de dir exclusiva de sant Pau.
També sant Joan es dirigeix als fidels
com a «fills meus» (cf. 1 Jn 2, 1), i sant
Pere en parla com a «infants tot just
nats» (1 Pe 2, 2). A l'existència
cristiana hi ha un naixement a una
nova vida, que demana ser
transmesa a altres persones. És un
moviment que té el seu inici en el
Pare i que s'encarna en Jesucrist: «El
Pare ho ha posat tot a les meves
mans. Ningú no coneix el Fill, fora
del Pare, i ningú no coneix el Pare,
fora del Fill i d'aquells a qui el Fill el
vol revelar» (Mt 11, 27). Crist no
només revela el Pare, sinó que ens
lliura el que n'ha rebut: Jesús s'ha fet
home i ha vingut al món perquè els
qui l'acullen «tinguin vida, i en



tinguin a desdir» (Jn 10, 10). Rebre el
cristianisme requereix néixer «de
dalt», renéixer «de l'aigua i de
l'esperit» (Jn 3, 3. 5).

La benedicció d'un pare

La transmissió de l'Aliança és un dels
arguments clau que recorren l'Antic
Testament. A la història dels
patriarques, el moment central
d'aquesta transmissió és la
benedicció del fill per part del seu
pare. És impossible oblidar l'escena
en què Jacob s'avança al seu germà
Esaú per rebre la benedicció d'Isaac
(cf. Gn 27). O aquella altra en què
Jacob beneeix un a un els seus dotze
fills, anunciant-los el que els passarà
en el futur (cf. Gn 49). És igualment
emocionant el passatge en què David
beneeix el seu fill Salomó, preferint-
lo a tots els altres (cf. 1 Re 1-2), i
també aquell altre en què Mataties,
en un temps d'idolatria i persecució,
beneeix els seus fills, encomanant-los



que siguin gelosos de la llei i donin la
vida per l'Aliança (1 Ma 2, 49s).

En tots aquests casos, la benedicció
del pare transmet al seu fill el do que,
alhora, ha rebut de Déu. Hi ha
diverses oracions d'aquest tipus. És
molt bonica, per exemple, la que
Isaac pronuncia sobre Jacob. Quan
aquest s'acosta al seu pare i li fa un
petó, Isaac percep l'olor del seu
vestit, i exclama: «Oh, l'olor del meu
fill! És la d'un camp que el Senyor
beneeix. Que, de la rosada del cel i de
la ufanor de la terra, Déu et doni blat
i vi en abundància. Que tinguis
pobles per vassalls, i nacions que et
prestin homenatge. Sigues senyor
dels teus germans: que et prestin
homenatge els fills de la teva mare.
Maleïts els qui et maleiran, beneïts
els qui et beneiran» (Gn 27, 27-29).

Altres oracions de benedicció tenen
una estructura similar. El pare 
reconeix al seu fill algú que ha rebut



de Déu els dons necessaris per
mantenir viva l'Aliança; prega a Déu
que li concedeixi el favor, perquè
intueix que la seva vida estarà
exposada a múltiples dificultats; i
finalment li transmet completament
el do que va rebre, juntament amb la
responsabilitat que li està associada.
Ara bé, mentre en el cas dels
patriarques i els monarques la
benedicció té lloc només al final de la
vida, en altres s'avança. Al llibre de
Tobit, per exemple, la benedicció es
dona quan el fill de Tobit s'ha de fer
càrrec del futur de la casa familiar.
El pare li transmet aquesta
responsabilitat i l'acompanya d'uns
consells que són un exemple de
saviesa (cf. Tb 4).

Al Nou Testament, allò que es
comunica no és ja la promesa de
l'Aliança sinó la seva realitat: el do de
la Salvació i la missió de portar-la a
tots els racons de la terra. La
paternitat ja no és la de la sang, i la



transmissió s'avança en el temps.
Pau, per exemple, deixa en mans de
Timoteu i de Titus algunes de les
Esglésies que ell mateix havia fundat.
En una de les cartes que escriu al
primer, es presenta com a apòstol,
immerescudament elegit: Crist,
escriu, «m’ha fet fort, (...) ha volgut
donar-me aquest ministeri i s'ha fiat
de mi» (1 Tm 1, 12). I això és el que
transmet al jove: «Timoteu, fill meu,
aquesta és la recomanació que
t'adreço d'acord amb les paraules
profètiques que van ser
pronunciades sobre teu: sostingut
per aquestes paraules, lliura el bon
combat» (1 Tm 1, 18). Tota la carta té
un to de benedicció paterna, plena de
savis consells i també de mostres
d'ànim, ja que molts consideraven
que Timoteu era massa jove per
complir aquella tasca (cf. 1 Tm 4, 12).
La lectura de les anomenades «Cartes
pastorals» de sant Pau és una font
contínua d'inspiració per a qualsevol
persona que assoleix aquest moment



de transmissió —de tradició— de la
pròpia fe i de la pròpia missió.

Un Pare a l'Opus Dei

Quan sant Josepmaria va afrontar la
difícil qüestió de la seva pròpia
sepultura, va demanar que sobre la
làpida, molt senzilla, fossin gravades
les paraules: Peccator – Orate pro
eo[1]. Tot i que, en veure la cara que
van posar els arquitectes, va afegir
somrient: «Si voleu, podeu afegir
aquestes altres paraules: genuit filios
et filias»[2]. Si la primera expressió
naixia de la consciència de la pròpia
condició, la segona tenia a veure amb
la fecunditat que Déu havia donat a
la seva vida, i que contemplava amb
meravella.

Des de ben jove, sant Josepmaria
havia tingut la consciència d'estar
cridat a ser «pare, mestre i guia de
sants»[3]. Aquesta era la manera com
havia de difondre la llum que havia
rebut del Senyor: «tot recollint



fidelment l'esperit de l'Opus Dei, el
dret de l'Obra seria lletra morta de
no haver transmès el Fundador una
cosa viva: un estil, una tradició, una
espiritualitat que donés continuïtat
històrica a aquesta manera de
santificar-se»[4]. Per això l'esforç que
va posar per facilitar que els seus
fills anessin incorporant aquesta
vida; i per això també el seu desig
que moltes persones poguessin
passar pel Col·legi Romà, ja des de
finals dels anys quaranta. Una
anècdota senzilla d'aquells anys ho
il·lustra. En una tertúlia a Roma amb
un grup de membres de l'Obra, es va
començar a parlar de llibres. Mons.
Àlvar anava a publicar un estudi, i
sant Josepmaria va comentar també
algunes publicacions que tenia al
cap. De cop, va fer un gir sorprenent
a la conversa. Assenyalant els que
estaven amb ell, va dir: «Mira quina
biblioteca! Aquestes són les meves
obres!»[5].



Formava els seus fills segons l'esperit
que ell mateix havia rebut, i alhora
tenia cap a ells el gest patern de
deixar aquest do a les seves mans. Ja
els primers anys, quan es vivia a
Espanya un clima de persecució
religiosa, preguntava als joves que el
seguien: «Si jo em moro,
¿continuaràs amb l'Obra?»[6]. Era una
manera de compartir amb ells la
responsabilitat que Déu havia posat
sobre les espatlles. Més endavant, en
arribar el moment de portar el
carisma de l'Obra a nous països,
enviaria filles i fills seus amb mitjans
molt modestos i canals de
comunicació sovint precaris; és a dir,
amb una enorme confiança que
sabrien portar a tot arreu el mateix
esperit que havien rebut.

Finalment, és ben conegut quant va
patir, durant els darrers anys de la
seva vida, davant la crisi en què
estava entrant el món, i especialment
l'Església. Tot es posava en dubte, tot



es criticava, tot es volia deixar
enrere. És significatiu que en aquell
moment històric volgués envoltar-se
a Roma de gent jove. Al cap i a la fi,
ells havien nascut amb aquest temps:
eren els que millor podien
sintonitzar amb el que hi havia de bo
a la seva època i els que podrien
canalitzar de la millor manera els
desitjos de renovació. Potser per això
els va cridar: perquè en ells
descansava el futur. Molts recorden
el gest que solia fer, posant les mans
sobre les espatlles d'alguns d'aquells
nois, mentre els deia: «Em recolzo en
tu». Era una manera de dir-los que
deixava a les mans el que havia
rebut de Déu. Això ho expressava de
mil maneres, amb els directors i les
directores, però també amb persones
que s’havien incorporat recentment
a l'Obra[7]. Era una expressió més de
la paternitat que Déu li havia
concedit.

Una paternitat que es transmet



Aquesta paternitat és inoblidable per
als qui la van experimentar en
primera persona; però també forma
part de l'herència que sant
Josepmaria va voler deixar els seus
fills. De fet, qualsevol persona que
hagi assolit una certa maduresa,
qualsevol que tingui alguna cosa per
transmetre al món, percep en si una
forma de paternitat. El fundador de
l'Obra va promoure des de ben jove
aquesta consciència en els qui
l'envoltaven. Un àmbit en què ho va
fer amb particular claredat és la
docència. A Solc, per exemple, es
recull un consell que ve de lluny:
«Professor: que tinguis la il·lusió de
fer comprendre en poc temps als
alumnes allò que a tu t'ha costat
hores d'estudi arribar a veure-ho
clar»[8]. És bonic, en aquest sentit,
allò que escrivia Álvaro d’Ors,
supernumerari, catedràtic de Dret
Romà, en uns apunts personals. Al
llarg de la seva vida havia format
molts romanistes. Fent memòria dels

https://escriva.org/ca/surco/


seus deixebles, i en particular dels
que ocupaven en aquell moment les
càtedres que ell mateix havia ocupat,
comentava: «Tenir successió és
sempre un motiu de satisfacció.
Morir sense hereu és tan trist o més
que no tenir res per heretar»[9].

El mateix val per a tantes altres
professions, almenys per a les que
transmeten alguna mena d'herència
cultural, tècnica, etc. Sant Josepmaria
ho aplicava també, i de manera
especial, als que reben algun
encàrrec de govern a l'Obra. Pedro
Casciaro recordava com els insistia
que «tenien el deure moral de no fer-
se insubstituïbles»[10]. En negatiu,
solia assenyalar un exemple que
havia conegut de jove. Ho va recollir
a la Carta que va escriure als
directors: «Recordo —com a cas
pintoresc— el d'un cuiner d'un
seminari, on em vaig haver d'aturar
alguna vegada, durant els meus
viatges de treball sacerdotal per



Espanya. Aquell home, quan
preparava algun plat que ell
considerava extraordinari —no ho
era, en realitat—, feia fora els
ajudants de la cuina, perquè no
aprenguessin la recepta»[11]. En
positiu, assenyalava que el director
havia de ser «al mateix temps un
descobridor, un formador, un
distribuïdor d'homes»[12].

Però no només els directors i
directores: tots estem cridats a viure
la paternitat que porta a saber-se
hereus d'un gran do, i alhora
responsables de transmetre'l, com a
vida, a la generació següent. Com fer-
ho? Potser el primer, perquè és a la
base de tota la resta, sigui recordar
que l'Església és una comunió:
comunió amb la Trinitat i comunió
entre persones humanes. El Pare ho
ha recordat recentment respecte de
l'Obra: «Pensar en comunió de
persones és pensar en comunió de
llibertats, comunió d’iniciatives



personals que també són “fer l’Opus
Dei”, i comunió de generacions»[13].
Aquestes llibertats, iniciatives i
generacions es troben unides en
comunió, i cadascuna juga un paper
insubstituïble. Quan hi ha un origen,
una herència i una missió comuna, la
comunió dona lloc simultàniament a
manifestacions d'unitat i de
pluralitat[14]. Això pot portar a
incomprensions, i fins i tot a
tensions, que són comunes dins i fora
de l'Església. De fet, en el pla
sociològic s'ha assenyalat recentment
la velocitat amb què s'estan
desenvolupant els darrers anys les
diferències entre generacions[15]. Tot i
això, sobre la consciència de formar
part d'una comunió, les diferències
poden conciliar-se per la via de
l'amor, de la caritat. Sant Josepmaria
va escriure que «més que a “donar”,
la caritat consisteix a
“comprendre”»[16]. En una trobada
recent amb famílies, el Pare
comentava aquest ensenyament



assenyalant que la comprensió no
consisteix, en primer lloc, a disculpar
els defectes o acceptar les
diferències, sinó a «comprendre el
que és positiu», és a dir, veure el que
hi ha de bo en una persona, el bé del
qual és capaç, i valorar-lo. I afegia:
«ho trobarem sempre, si ens mou
l'amor»[17]. Es descobreix així el valor
que hi ha en els altres, i llavors és
possible confiar-hi. En efecte, valorar
—afirmar— és la primera manera
d'estimar, i ho és particularment per
a una mare, per a un pare.

Com en una gran simfonia

L'assimilació i l'encarnació d'un
carisma no és una cosa que passi de
manera automàtica, ni tan sols
espontània. Per això l'Església
preveu per a les persones períodes
més intensos de formació i de
discerniment, de maduració. Alhora,
una vegada que s'ha verificat la
maduresa d'una persona, cal no



perdre de vista que no està cridada a
ser una mena de fotocòpia de ningú.
Tot carisma veritablement viu es
desplega en una sana pluralitat
d'estils, com la que hi havia entre els
apòstols o la que hi ha entre les
santes i els sants al llarg de la
història, fins i tot dins d'un mateix
camí vocacional. El que és decisiu és
aprendre a veure el valor que pot
tenir cada manera diferent de veure i
de viure, el bé que és cadascun d’ells.
Quan això succeeix al si d'una
comunió de fe, el clima de
convivència entre persones i
generacions es converteix en una
benedicció comuna: els joves miren
els grans amb agraïment, i els grans
els joves amb serenitat i confiança.
Això és més fàcil quan s'ha viscut la
paternitat espiritual, perquè de fet el
pare no substitueix el fill; l’engendra,
l’educa, l’ajuda a créixer…
l’acompanya perquè floreixi i pugui
agafar les regnes de la pròpia vida, i
de la vida que l'un i l'altre han rebut.



Finalment, dins d’aquesta comunió,
cadascú està cridat a descobrir la
seva funció pròpia, com en una gran
simfonia. El papa Francesc sol citar
sobre això les paraules del profeta
Joel: «abocaré el meu esperit sobre
tothom: els vostres fills i les vostres
filles profetitzaran, els vostres vells
tindran somnis, i els vostres joves,
visions» (Jl 3, 1; cf. Ac 2, 17). En una
ocasió ho va comentar així: «Si els
joves i els vells s’obren a l’Esperit
Sant, (…) produeixen una combinació
meravellosa»[18] en què tots dos
creixen. Uns transmeten l'arrelament
en un passat en què Déu ha actuat;
els altres, alimentats per aquestes
arrels, obren el futur. Així, «si
caminem junts, joves i ancians,
podrem estar ben arrelats en el
present, i des d’aquí freqüentar el
passat i el futur: freqüentar el passat,
per tal d’aprendre de la història i per
tal de guarir les ferides que a
vegades ens condicionen; freqüentar
el futur, per tal d’alimentar



l’entusiasme, fer germinar somnis,
suscitar profecies, fer florir
esperances»[19].

Davant el desplegament de la
salvació a la història, cada generació
juga un paper propi i insubstituïble.
Com en una simfonia: el violí no pot
fer la part dels timbals, ni els metalls
poden substituir les fustes. El que és
decisiu és que, mentre cadascú
interpreta la part que li correspon,
tots es mantinguin units en una obra
que és comuna, i en què cada
persona és valuosa. Per això és
important conèixer-se, compartir
temps i llocs, interessar-se pels altres.
També entre les diferents
generacions es dona el que indicava
el Pare en una de les seves cartes:
«La fraternitat, de simple relació
fonamentada en la filiació comuna,
es torna amistat per l’afecte entre
germans, amb el que això comporta
d’interès mutu, comprensió,
comunicació, servei atent i delicat,



ajuda material, etc.»[20], i tot això des
de la consciència de la pròpia
paternitat i de la pròpia filiació.

* * *

La transmissió —la generació— és al
cor de l'Església. De la mateixa
manera que Jesús va venir del Pare i
va posar en mans dels seus deixebles
la salvació, a cada generació
correspon transmetre aquesta
herència plena de Vida. «Oh, l'olor
del meu fill! És la d'un camp que el
Senyor beneeix», deia Isaac en
beneir el seu fill. Sant Josepmaria es
faria ressò d'aquestes paraules en
parlar de l'Obra com a «un camp
quallat»[21]. Amb aquesta expressió,
que va repetir moltes vegades, i
sovint davant dels seus fills més
joves, transmetia a tots la seva
confiança i demostrava un sa orgull
patern[22]. Quan la relació entre Pare i
fills, i entre generacions, pren la
forma de la benedicció, és possible



mirar el futur sense por de res.
Llavors brillen la filiació i la
fraternitat, des de la consciència
d'una mateixa vocació divina, que es
transmet de generació en generació.

Lucas Buch

[1] En traducció al català, «pecador –
pregueu per ell».

[2] Traduït, «engendrà fills i filles». Cf.
P. Urbano, El hombre de Villa Tevere,
Barcelona, Plaza & Janés, 1995, p.
200.

[3] Sant Josepmaria, Apunts íntims, n.
1725, a A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. I, Madrid,
Rialp 1997, p. 554.

[4] A. Vázquez de Prada, El Fundador
del Opus Dei, vol. III, Madrid, Rialp
2003, p. 396.



[5] Ibid, pp. 396-397.

[6] S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei,
Madrid, Rialp 1980, 6ª ed., p. 356.

[7] Mons. Julián Herranz recorda
algunes maneres amables que sant
Josepmaria tenia per recordar que ell
se n’anava, però que l’Obra
continuaria; cfr. J. Herranz, En las
afueras de Jericó, Madrid, Rialp 2007,
pp. 173-174.

[8] Sant Josepmaria, Solc, n. 229.

[9] Text inèdit, citat a G. Pérez Gómez, 
Álvaro d’Ors. Sinfonía de una vida,
Madrid, Rialp 2020, p. 539.

[10] P. Casciaro, Soñad y os quedaréis
cortos, Rialp, Madrid 1994, pp.
172-173.

[11] Sant Josepmaria, Carta 27, n. 52;
cit. a A. Vázquez de Prada, El



Fundador del Opus Dei, vol. III,
Madrid: Rialp 2003, p. 304, nota 158.

[12] Sant Josepmaria, Instrucció 31-
V-1936, n. 20, cit. a A. Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, vol.
III, Madrid, Rialp 2003, p. 303.

[13] F. Ocáriz, Carta pastoral,
10-02-2024, n. 13.

[14] Cf. Dicasteri per a la Doctrina de la
Fe, Carta Communionis Notio,
28-05-1992, n. 15.

[15] Per exemple, un estudi recent ha
identificat fins a sis generacions, que
conviuen en l’actualitat; cfr. J.
Twenge, Generations, New York,
Atria Books 2023.

[16] Sant Josepmaria, Camí, n. 463.

[17] F. Ocáriz, Trobada amb famílies,
16-07-2024.

[18] Francesc, Ex. ap. Christus vivit,
25-03-2019, n. 192.



[19] Ibid., n. 199.

[20] F. Ocáriz, Carta pastoral,
1-11-2019, n. 14.

[21] Sant Josepmaria, Carta 29, n. 9,
precisament amb referència al text
de Gn 27, 27.

[22] Cf. per exemple, l’homilia «Los
sueños se han hecho realidad»,
pronunciada el 9 de gener de 1968
als joves del Col·legi Romà i recollida
a En diálogo con el Señor, n. 1.

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca/article/combat-

proximitat-missio-10-els-vostres-joves-
tindran-visions-i-els-vostres-vells-
somnis-una-vida-que-es-transmet/

(31/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-10-els-vostres-joves-tindran-visions-i-els-vostres-vells-somnis-una-vida-que-es-transmet/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-10-els-vostres-joves-tindran-visions-i-els-vostres-vells-somnis-una-vida-que-es-transmet/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-10-els-vostres-joves-tindran-visions-i-els-vostres-vells-somnis-una-vida-que-es-transmet/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-10-els-vostres-joves-tindran-visions-i-els-vostres-vells-somnis-una-vida-que-es-transmet/
https://opusdei.org/ca/article/combat-proximitat-missio-10-els-vostres-joves-tindran-visions-i-els-vostres-vells-somnis-una-vida-que-es-transmet/

	Combat, proximitat, missió (10) «els vostres joves tindran visions, i els vostres vells, somnis» Una vida que es transmet

