
opusdei.org

Com en una
pel·lícula: «Viure de
fe»

En la multiplicació dels pans i
els peixos, Jesús convida els
apòstols a no viure segons els
seus càlculs humans, sinó
confiant en el do diví.

09/11/2022

La notícia de la mort de Joan el
Baptista havia afectat profundament
el Senyor. Ell havia vingut a
alliberar-nos del pecat, que havia
marcat profundament la naturalesa



humana que ell va voler fer pròpia.
Però precisament perquè, excepte en
el pecat, va assumir aquesta
naturalesa fins a les seves últimes
conseqüències, no el va deixar
indiferent aquesta nova experiència
de la maldat que cap al cor humà. Va
experimentar l’impuls de retirar-se a
un lloc tranquil, on pogués resar i
meditar amb pau (cf. Mt 14, 13).

Tanmateix, «quan desembarcà, veié
una gran gentada, se’n compadí» (Mt
14, 14). Va passar la resta de la
jornada ocupant-se d’aquella gent, de
les seves ànimes i dels seus cossos:
els va ensenyar moltes coses i va
curar els malalts. El Senyor no va
provocar aquesta situació, la seva
intenció era simplement meditar i
descansar. Però el seu cor sacerdotal
no va deixar escapar una oportunitat
inesperada d’atendre els altres.

Desproporció



Feia diverses hores que la gent
escoltava els ensenyaments del
Mestre. Entre els deixebles hi
començava a haver una sensació
d’inquietud: què passaria quan
aquesta multitud s’adonés que no
tenia temps d’arribar a un lloc on
proveir-se d’aliments? Potser
l’entusiasme d’ara es transformaria
en desànim o, fins i tot, en enuig. Per
això, es van apropar discretament a
Jesús i li van advertir: «Aquest lloc és
despoblat i ja s’ha fet tard. Acomiada
la gent, i que vagin als pobles a
comprar-se menjar» (Mt 14, 15).
L’actitud dels apòstols és plena de
sentit comú: «Aquestes persones
tenen una necessitat i cal donar-los
l’oportunitat de satisfer-la abans que
sigui massa tard». Però segurament
no s’esperaven la resposta del
Senyor: «No cal que hi vagin. Doneu-
los menjar vosaltres mateixos» (Mt
14, 16). O el que és el mateix: «El seu
problema també és el vostre
problema, afronteu-lo vosaltres».



Els apòstols no havien acudit a Jesús
fugint de la seva responsabilitat. No
estaven intentant treure’s de sobre
una dificultat. Era, senzillament, una
tasca que els superava de tal manera
que ni els havia passat pel cap que
tingués a veure amb ells. Per
descomptat, es compadien d’aquella
gent, però què més hi podien fer? Per
això, les paraules del Senyor els
deixarien desconcertats: «Nosaltres?
Els hem de donar menjar nosaltres?
Però si fins i tot el jornal de dos-cents
dies de treball seria una quantitat de
pa irrisòria per a aquesta multitud!».

El Mestre, tanmateix, no va cedir. Va
voler que carreguessin aquest
problema sobre les espatlles:

—Quants pans teniu? Aneu-ho a
mirar.

Els apòstols van reconèixer la
insuficiència dels seus mitjans:



—Aquí només tenim cinc pans i dos
peixos.

—Porteu-me’ls aquí.

Potser els apòstols recordarien
aquesta conversa anys més tard,
quan estaven immersos en la tasca
d’evangelització. També aquesta
tasca sobrepassava les seves
qualitats humanes. Però del Senyor
havien après a no deixar-se vèncer
per la falta de mitjans: si només
tenien cinc pans i dos peixos, amb
això haurien d’afrontar el repte.
L’únic que vol Jesús és que deixem
als seus peus el que tenim, el que
podem fer, sense deixar-nos
aclaparar pel que no tenim, pel que
supera la nostra capacitat.

«Jesús prengué els cinc pans i els dos
peixos, alçà els ulls al cel, digué la
benedicció, partí els pans, els donà
als seus deixebles, i ells els donaren a
la gent» (Mt 14, 19). N’hi va haver per
a tothom i, fins i tot, en va sobrar



tant que van caldre dotze cistells per
guardar-hi tot el que havia quedat.
«El miracle no es produeix del no-res,
sinó de la modesta aportació d’un noi
senzill que comparteix el que tenia.
Jesús no ens demana el que no tenim,
sinó que ens fa veure que si cadascú
ofereix el poc que té, pot fer-se un
miracle: Déu és capaç de multiplicar
el nostre petit gest d’amor i fer-nos
partícips del seu do».[1]

Superar el vertigen

No és fàcil fer-se càrrec de com es va
produir el miracle. Probablement,
ens xoca pensar que el munt de pans
i peixos augmentés de sobte i que el
que era poc es fes sobreabundant,
davant de l’admiració de tothom.
Una altra possibilitat, menys
espectacular, ajuda a percebre amb
més claredat un ensenyament que
probablement Crist volia transmetre.

Potser el Senyor va donar a alguns
dels apòstols una part dels trossos de



pa perquè els repartissin entre la
multitud. És fàcil imaginar-los —
potser plens de vergonya—
començant a donar a les persones de
més a prop uns trossets minúsculs de
pa i de peix amb la intenció que n’hi
hagués per al màxim nombre de
persones possible. És possible que el
Senyor n’hagués d’animar algun a
ser magnànim i a donar a cadascú tot
el que necessités.

Van començar, doncs, a distribuir
amb generositat aquells pans i, a poc
a poc, es van anar adonant del
prodigi. A la seva cistella no va
augmentar mai considerablement la
quantitat de pa; sempre va ser escàs i
sempre feia l’efecte que n’hi hauria
per a pocs més. Però n’hi va haver
per a tothom i, fins i tot, en va
sobrar. També el mannà era
impossible d’acumular (cf. Ex 16,
17-20): Déu volia que els qui rebien
aquell aliment no perdessin la
consciència que era un do diví i s’hi



abandonessin, en lloc de buscar una
seguretat merament humana. Per
això, potser el Senyor va voler que
els apòstols tinguessin una
experiència similar. «Jesús manifesta
el seu poder, però no de manera
espectacular, sinó com a senyal de la
caritat, de la generositat de Déu Pare
cap als seus fills cansats i
necessitats».[2]

Per als presents que van ser
conscients del que havia passat, va
ser un motiu de sorpresa i
d’admiració. Per als apòstols va ser
una lliçó clara de fe. Uns mesos
després, el Senyor els demanaria que
s’encarreguessin d’anunciar la bona
nova a milions d’ànimes: «Aneu per
tot el món i anuncieu la bona nova
de l’evangeli a tota la humanitat» (Mc
16, 15). Sens dubte, sentirien que
clarament els superava: Qui eren
ells? Què podien fer? No seria més
raonable proposar-se metes que
estiguessin al seu abast? Llavors,



podrien fer memòria del que havien
viscut. Podrien recordar que el
Senyor els va demanar que fessin un
recompte dels seus mitjans; per a ell
era el mateix donar menjar a aquella
multitud amb cinc pans que fer-ho
sense cap pa, però els va voler
ensenyar a fer tots els possibles.
Podrien meditar que Jesús no va
permetre que l’escassetat de mitjans
rebaixés l’objectiu que els havia
proposat; que no es va conformar a
prestar una ajuda simbòlica, que no
resolgués el problema. També
podrien recordar que els seus
mitjans van ser sempre escassos...
però van acabar sent suficients. En
definitiva, haurien après que a l’hora
de difondre l’Evangeli, l’aspecte
determinant no havien de ser les
seves condicions —que de tota
manera havien d’examinar—, sinó
les necessitats de les ànimes.

Els apòstols es van sentir interpel·lats
per la set que Déu té d’ànimes en tots



els ambients i ocupacions. No van
dilatar l’inici d’aquesta tasca fins que
van disposar de tots els pans
necessaris. Segurament van sentir
fortament la desproporció entre les
seves capacitats i el que van pensar
que el Senyor els demanava. També
nosaltres podem sentir un cert
vertigen, una sensació d’impotència
o d’inseguretat que no hem
d’entendre com una prova que ens
falta fe. Al contrari, és potser una
demostració que l’amor de Déu ens
impulsa més enllà del que podem
imaginar. Com als apòstols, el Senyor
ens empeny més enllà dels nostres
pobres càlculs.

La fe amb què el Senyor espera que
actuem, no consisteix, doncs, en la
seguretat que les nostres qualitats es
multiplicaran. Consisteix més aviat a
posar els nostres cinc pans al servei
de Déu, en actuar com si aquests
pans fossin suficients, fins i tot si
mentre ho fem continuem sentint la



nostra limitació. La vida de fe no es
demostra en els sentiments, sinó en
les obres, també quan els sentiments
sembla que contradiuen aquestes
certeses fonamentals en què es basa
tot el nostre actuar. «L’optimisme
cristià no és un optimisme esdolceït,
ni tampoc una confiança humana en
què tot sortirà bé. És un optimisme
que enfonsa les arrels en la
consciència de la llibertat i en la
seguretat del poder de la gràcia; un
optimisme que duu a exigir-nos a
nosaltres mateixos, a esforçar-nos
per correspondre en cada instant a
les crides de Déu».[3]

La fe del cristià no és la ingenuïtat de
qui no es fa càrrec de les dificultats i
confia, per això, que tot sortirà bé. La
fe genera un optimisme «que enfonsa
les arrels en la consciència de la
llibertat», és a dir, que se sosté i
s’alimenta de la consciència que les
coses poden anar malament i, de fet,
de vegades aniran malament, perquè



la llibertat humana —la nostra i la
dels altres— no sempre voldrà el que
Déu vulgui. Per això és «un
optimisme que porta (...) a esforçar-
nos per correspondre en cada instant
a les crides de Déu», fins i tot sabent
que ni tan sols així tindrem la certesa
que tot serà favorable.

La fe no consisteix en un sentiment
de confiança en la bona marxa de les
coses. És més aviat la seguretat que,
vagin com vagin, Déu és al meu
costat i se’n servirà a favor meu, a
favor dels qui m’envolten i de tota
l’Església. Dit d’una altra manera:
Déu no espera de mi que tot em surti
bé, ni tampoc jo espero de Déu que si
faig el que haig de fer tot
evolucionarà favorablement. Déu
espera que jo confiï que Ell no
m’abandona mai i, per això, vol que
jo ho posi tot de la meva part perquè
les coses vagin bé. I jo tinc la certesa
que, fent el que ell vol, estic
aconseguint l’objectiu que realment



importa a la meva vida, tot i que això
no sempre produeixi un estat de
coses positiu. Hi haurà coses que
aniran malament, però seguiré el
consell de sant Pau: «No et deixis
vèncer pel mal; al contrari, venç el
mal amb el bé» (Rm 12, 21) i, per
això, malgrat tot, el bé estarà
vencent: omnia in bonum!

El Senyor ha encomanat una gran
missió a l’Església i a cada cristià. És
lògic que sentim que sobrepassa les
nostres capacitats i, fins i tot, que, en
pensar-hi, sovint ens sentim
desconcertats. Aquesta escena ens
farà conscients de nou que el Senyor
espera que —com els apòstols— ens
impliquem en la missió apostòlica
amb totes les nostres capacitats. I
també espera que comencem a fer el
que puguem sense deixar-nos
dominar per la preocupació de si
aconseguirem culminar la labor.
L’escassetat dels nostres pans i
peixos no ha d’impedir que fem el



que en cada moment estigui a les
nostres mans: Déu proveirà el que
vingui després. Així, encara que no
ens sentim segurs, estarem de fet
vivint de fe.

Julio Diéguez

[1] Benet XVI, Àngelus, 29.VII.2012.

[2] Francesc, Àngelus, 2.VIII.2020.

[3] Sant Josepmaria, Forja, núm. 659.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-
licula-viure-de-fe/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-viure-de-fe/
https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-viure-de-fe/
https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-viure-de-fe/

	Com en una pel·lícula: «Viure de fe»

