
opusdei.org

Com en una
pel·lícula: més enllà
de la trama

Paràboles com la del fariseu i el
publicà ens oferiran més d’una
sorpresa si sabem bussejar en
les paraules de Jesús.

24/08/2021

Com en el bon cinema, la riquesa
dels passatges evangèlics va més
enllà de la trama principal.
Existeixen altres subtrames, amb
significats profunds, que responen a
una gran varietat de circumstàncies i



lectors. I moltes vegades el guió
presentarà un desenllaç que deixarà
desconcertats els espectadors.

La paràbola del fariseu i el publicà
(cf. Lc 18, 9-14) té una trama ben
definida. Sant Lluc exposa la seva
interpretació per endavant: es
refereix «a uns que es refiaven de ser
justos i menyspreaven els altres». De
primeres, un potser pot pensar:
«Aquest episodi no va amb mi
perquè els meus problemes ara són
altres». Però, el text no ofereix altres
sentits? Quines sorpreses oferirà el
relat? Només si bussegem en les
paraules de Jesús descobrirem
aquestes subtrames que ajudaran a
orientar la nostra vida.

Les sorpreses de l’Evangeli

Les paràboles de Jesús són molt
donades a les sorpreses. En les
històries que explica sempre hi ha
quelcom d’inusual. Moltes vegades
els seus protagonistes i les seves



accions ens desconcerten: un patró
que determina el salari sense
proporció al treball realitzat, un
servidor que arrossega un deute
propi d’una multinacional, un pare
que organitza una festa per acollir
un fill sense exigir-li la justa
reparació, un jutge i un
administrador corruptes... Però
aquest no és el cas de la paràbola del
fariseu i el publicà. En aquesta
paràbola els protagonistes són més
aviat normalets, coneguts pels oients
de l’època i per nosaltres: un viu
dedicat a la causa de Déu i l’altre és
considerat un traïdor per recaptar
impostos per al poble estranger. La
trama, per tant, no presenta gaires
sorpreses a primer cop d’ull.

Però on sí que trobem un element
que ens trenca els esquemes és en la
perspectiva. Jesús ens dona un
enfocament insòlit: ens fa testimonis
del diàleg de dues persones amb Déu,
ens permet entrar allà on només el



Senyor mateix i la persona
interessada tenen accés. En una
situació normal podríem jutjar les
accions visibles, però no les
intencions, ja que no estan al nostre
abast. Per això sempre podem salvar
la intenció de qui actua, ja que per a
nosaltres normalment estarà oculta:
«Mentre interpretis amb mala fe les
intencions d’altri, no tens dret a
exigir comprensió per a tu mateix».
[1]

En canvi, en aquesta paràbola que
Jesús construeix se’ns permet, ni més
ni menys, contemplar la competència
divina per jutjar. La nostra mirada
no és només externa, sinó que
escoltem l’oració de l’un i de l’altre.

L’oració del fariseu és d’acció de
gràcies. D’entrada, no presumeix
davant de Déu, sinó que li agraeix,
donant per fet que és el suport diví el
que li ha permès comportar-se com
s’ha comportat: «Déu meu, et dono



gràcies perquè no soc com els altres
homes» (Lc 18, 11). S’atribueix a Déu
que no hagi comès robatoris,
injustícies o adulteris dels quals sigui
conscient, està també donant a
entendre que sense l’auxili diví
podria haver caigut en tot això. I
certament no és com un publicà, ni
en la feina, ni davant els seus
conciutadans, ni en el seu
compromís religiós. Respecte a això
últim, fins i tot s’excedeix, ja que
descriu unes pràctiques religioses
que van més enllà del que s’ha
prescrit al pietós israelita.

El publicà, per la seva part, es limita:
«Déu meu, sigues-me propici, que soc
un pecador» (Lc 18, 13). És com un
resum que representa un
penediment real. La descripció dels
seus gestos corporals —«es donava
cops al pit» (Lc 18, 13)— expressa que
està sincerament dolgut pel que no
ha fet bé.



Una no-justificació insòlita

Ara que hem estat testimonis de les
dues oracions, estem en condicions
d’emetre el nostre judici. Però, abans
de poder-ho fer, Jesús s’avança i ens
mostra la segona sorpresa.

Primer, afirma que el publicà «va
baixar perdonat a casa seva» (Lc 18,
14). Ens sembla bé i lògic. Bé, perquè
volem donar suport al desig diví: «Us
penseu que m’agrada la mort del
malvat? De cap manera. Jo, el Senyor,
Déu sobirà, us ho asseguro: el que jo
vull és que abandoni els mals camins
i que visqui» (Ez 18, 23). Lògic,
perquè la infinita misericòrdia de
Déu no espera més que el
penediment sincer per obrar aquesta
meravella de la justificació.

Ara bé, el que trencaria els motllos
dels oients de l’època seria «i no
l’altre» (Lc 18, 14), és a dir,
l’afirmació contundent que el fariseu
no va baixar perdonat a casa seva. La



multitud, desconcertada, es
començaria a preguntar: No compte
per a res l’esforç del fariseu per
complir amb excés els seus deures
cap a Déu? Hem d’entendre que el
que uneix Déu és el pecat? El fariseu
no pot ser perdonat de robatoris que
no va cometre. Què hauria d’haver
dit? Quin és el problema?

Una possible resposta a aquesta
pregunta ens la pot donar la
introducció de sant Lluc a aquesta
paràbola: és una història sobre
persones que en menyspreen d’altres
tenint-se per justos. Menysprear els
altres està evidentment malament. I
fàcilment s’arriba a aquesta situació
per comparació. Podria semblar lògic
que el fariseu se sentís avantatjat en
comparar-se amb un pecador públic.
El problema no rau en aquest
sentiment, sinó en la comparació
mateixa. El fariseu defineix la seva
vida per comparació amb els «altres
homes» i, aprofitant les



circumstàncies, amb el publicà que
té al costat. En aquest procés hi ha
un error de fonament. El valor d’una
vida és el que té als ulls de Déu, i
totes les comparacions del món no
són capaces d’emular ni de lluny
l’abast de la mirada divina. Per això,
evitar les comparacions és un consell
espiritual comú. I, a més, en
menysprear el publicà que té davant
està descuidant el manament més
important: estimar Déu i el proïsme.

La comparació serveix com a recurs
per aquietar la consciència. No
perquè reveli motius per estar
serens, sinó perquè amaga la llum
que revelaria el que necessita ser
redimit. Com explica sant
Josepmaria:

«El pecat dels fariseus no consistia a
no veure Déu en Crist, sinó en un
tancament voluntari en ells
mateixos; a no tolerar que Jesús, que
és la llum, els obrís els ulls. Aquest



entossudiment té resultats immediats
en la vida de relació amb els nostres
semblants. El fariseu que creu que es
llum, no deixa que Déu li obri els
ulls, és el mateix que tractarà el
proïsme amb supèrbia i injustícia: us
dono gràcies perquè no soc com els
altres homes, rapaços, injustos,
adúlters, ni tampoc com aquest
publicà».[2]

D’aquesta manera, el fariseu és
incapaç de definir per què tindrà
necessitat de la misericòrdia de Déu.
I no és petit el problema, perquè
només la misericòrdia de Déu ens pot
portar a la meta —ens pot salvar— i
no les nostres soles forces.

L’interrogant que suscita el rebuig de
l’oració del fariseu el produeixen
també unes conegudes paraules de
Jesús: «No he vingut a cridar els
justos, sinó els pecadors» (Mt 9, 13).
Però un es podria preguntar: i els
justos? Un ha de buscar positivament



el pecat perquè Jesús el cridi? No pas.
No només seria absurd, sinó que es
pervertiria la lògica del que el Senyor
pretén. El pecat no és mai desitjable,
però: «Si afirmàvem que no tenim
pecat, ens enganyaríem a nosaltres
mateixos, i la veritat no estaria en
nosaltres» (1 Jn 1, 8). I el més crucial
no és el pecat en abstracte, sinó el
meu en concret, és a dir, o
descobreixo la meva indigència o no
m’obriré a la misericòrdia de Déu,
que és l’única que em pot salvar.

Des d’aquest punt de vista,
l’avantatge que té el publicà no és el
pecat, sinó el clamor general del seu
entorn que li recorda que és un
pecador. La seva indigència és
palmària, pública, proclamada. El
seu únic recurs és «Oh Déu, tingues
compassió de mi». El publicà ens
presenta així quin és el camí que s’ha
de seguir:



«Actua com un humil, segur només
de ser un pecador necessitat de
pietat. Si el fariseu no demanava res
perquè ja ho tenia tot, el publicà
només pot pidolar la misericòrdia de
Déu. I això és bonic, oi? Pidolar la
misericòrdia de Déu. Presentant-se
“amb les mans buides”, amb el cor
nu i reconeixent-se pecador, el
publicà ens mostra a tots nosaltres la
condició necessària per rebre el
perdó del Senyor. Al final, justament
ell, menyspreat així, es converteix en
icona del veritable creient».[3]

Un desenllaç inesperat

I, finalment, quan un vol treure
conseqüències de tot això, arriba el 
gir de guió, la sorpresa final: el
fariseu mira el publicà i el
menysprea i jo m’adono que estic
menyspreant el fariseu per
menysprear el publicà! Descobreixo
amb sorpresa que la referència a
aquests «que es refiaven de ser justos



i menyspreaven els altres» no té com
a destinataris només uns subjectes
malvats que eren per allà, sinó que la
seva funció és posar en guàrdia
davant d’una amenaça concreta i
contínua per a aquell que es vol
posar de part de Déu.

Un que llegeix habitualment
l’Evangeli en principi està vitalment
més a prop del fariseu que del
publicà. El més probable és que no
sigui un delinqüent, que no cometi
barbàries clamoroses, que no porti
un estil de vida deshonest o
contraposat a l’ideal cristià. Per això
interessa molt recordar que Jesús no
s’enfronta als fariseus perquè els
odia, sinó perquè els estima. L’amor
infinit i concret de Déu manifestat en
Jesucrist no ha vingut a la terra per
denunciar per despit els malfactors.
Ha vingut a revelar-nos l’altura i la
profunditat d’un Amor del qual
tenim una necessitat imperiosa. I de
vegades una reprensió pot ser un



bon instrument perquè s’obrin els
nostres ulls, perquè reconeguem que
estem necessitats davant de Déu.

No hem de pensar pas que el fariseu
sigui dolent, pervers i que negui les
seves misèries. Sinó que simplement
no les veu! I en contemplar aquesta
història que Jesús ens explica,
sorgeix urgent la necessitat de ser
humils i demanar al Senyor que ens
faci veure les nostres misèries.

Carlos Jódar

[1] Solc, núm. 635.

[2] És Crist que passa, núm. 71.

[3] Francesc, Audiència, 1.VI.2016.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-
licula-mes-enlla-de-la-trama/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-mes-enlla-de-la-trama/
https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-mes-enlla-de-la-trama/
https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-mes-enlla-de-la-trama/

	Com en una pel·lícula: més enllà de la trama

