
opusdei.org

Com en una
pel·licula: Llum que
no s’apaga mai. La
confessió a Cesarea i
la transfiguració

A Cesarea, Pere no va entendre
que seguir Jesús implica
lliurament i sacrifici.
Tanmateix, al Tabor, va
començar a comprendre que la
glòria de Crist passa pel
sofriment, i que la creu no és el
final, sinó el pas cap a la
resurrecció.



25/08/2025

Probablement, Pere se sentia fora de
lloc. Mentre pujava la muntanya
Tabor amb el Senyor, en el seu
interior es debatia i patia en no
entendre. Sens dubte, Jesús volia
tenir una manifestació especial
d’estima en cridar-lo juntament amb
Jaume i Joan per acompanyar-lo. Des
d’aquell episodi a Cesarea de Filip,
feia alguns dies que estava
incòmode. Per què Jesús havia
anunciat que hauria de ser portat a
la mort? Per què li havia adreçat
aquest retret tan dur?

Una lloança

Acabaven d’arribar a la regió de
Cesarea de Filip. Jesús, reunint els
seus deixebles, els va preguntar: «Qui
diu la gent que és el Fill de l’home?».
Tots van començar a expressar el que



havien sentit, potser amb un
somriure a la boca: «Uns diuen que
és Joan Baptista; d’altres, Elies;
d’altres, Jeremies o algun dels
profetes». Llavors, el Senyor els va
sorprendre amb una altra pregunta,
aquesta vegada més personal: «I
vosaltres, qui dieu que soc? (Mt 16,
13-15).

Llavors, es va fer el silenci. Ningú no
s’atrevia a respondre. Tanmateix,
Pere va prendre la paraula: «Tu ets el
Messies, el Fill del Déu viu» (Mt 16,
16). Potser pensava que no havia fet
res especial: simplement havia dit en
veu alta el que tots pensaven per
dins. Segurament, ho havien parlat
moltes vegades, però sempre en
grupet, en aquest clima de confiança
que es creava quan començaven a
parlar entre si a la nit, intentant
explicar-se els uns als altres el que el
Mestre havia predicat.



«Feliç de tu, Simó, fill de Jonàs —va
respondre Jesús—: això no t’ho han
revelat els homes, sinó el meu Pare
del cel. I jo et dic que tu ets Pere, i
sobre aquesta pedra edificaré la
meva Església, i les forces del reialme
de la mort no la podran
dominar» (Mt 16, 17-18). Potser
l’apòstol no va aconseguir entendre
el significat d’aquesta revelació del
Senyor, però una cosa sí que li devia
quedar clara: ell, Pere, seria un
suport sòlid per al Messies. Jesús
volia comptar amb ell per fer una
cosa gran, una cosa que desafiaria el
mateix infern.

També avui Crist continua cridant els
homes a col·laborar amb ell en l’obra
de la redempció: «Fills de Déu. —
Portadors de l’única flama capaç
d’il·luminar els camins terrenals de
les ànimes, de l’únic fulgor, en el
qual mai no s’hi podran donar
obscuritats, penombres ni ombres. —
El Senyor se serveix de nosaltres com



de torxes, perquè aquella llum
il·lumini... De nosaltres depèn que
molts no restin en tenebres, sinó que
caminin per senderes que menen
fins a la vida eterna».[1]

Sentir les coses de Déu

Pere es va omplir de cert orgull en
escoltar aquella lloança. No obstant
això, es va inquietar quan el Senyor
«començà a instruir-los dient: —Cal
que el Fill de l’home pateixi molt. Els
notables, els grans sacerdots i els
mestres de la Llei l’han de rebutjar,
ha de ser mort, i al cap de tres dies
ha de ressuscitar» (Mc 8, 31). Això no
podia passar. Si ell era el Messies,
com els acabava de confirmar,
hauria d’alliberar Israel i expulsar-ne
els romans per restaurar el regne de
David. Com seria possible si el seu
poble l’havia de condemnar? No
tenia sentit. I Pere, que es devia
sentir legitimat pel recent elogi, li ho
havia de fer saber.



En certa manera, la manera de
pensar de l’apòstol perviu també
avui. S’associa el sofriment amb el
fracàs, de manera que, si un emprèn
un camí i hi troba obstacles, pensarà
que potser s’ha equivocat, o bé es
desanimarà perquè no tot es
desenvolupa segons els seus plans.
Per això, quan Pere reprèn Jesús pel
que acaba de dir, el Senyor li respon:
«Ves-te’n d’aquí, Satanàs! No veus les
coses com Déu, sinó com els
homes» (Mc 8, 33).

La por, la desesperació o la
desconfiança sorgeixen també a
conseqüència de l’acció del dimoni al
món i en cadascun de nosaltres. De
vegades, és ell que ens porta a
rendir-nos o que ens fa perdre la pau
quan alguna cosa en la nostra vida
no s’ajusta a les nostres expectatives.
Sentir les coses com Déu implica, en
canvi, descobrir el rostre de Crist en
cada situació, tant en les alegries com
en les penes. «El camí del cristià, el



de qualsevol home, no és pas fàcil.
Certament, en determinades
èpoques, sembla que tot s’acompleix
segons les nostres previsions; però
això, habitualment, dura poc. Viure
és enfrontar-se amb dificultats, sentir
en el cor alegries i penes; i en
aquesta forja, l’home pot adquirir
fortalesa, paciència, magnanimitat,
serenitat».[2]

Així, quan s’apropen els moments
dolorosos, podem renovar el nostre
compromís de ser pedra: no són
circumstàncies que ens indiquen que
hem fracassat en la nostra missió,
sinó una oportunitat per madurar la
vocació, abandonar-nos a les mans
de Déu i posar en ell la nostra
esperança. «De vegades passem per
moments de foscor en la nostra vida
personal, familiar o social, i temem
que no hi hagi sortida. Ens sentim
espantats davant de grans enigmes
com la malaltia, el dolor innocent o
el misteri de la mort. En el mateix



camí de la fe, sovint ensopeguem
quan ens trobem amb l’escàndol de
la creu i les exigències de l’Evangeli,
que ens demana que gastem la
nostra vida en el servei i la perdem
en l’amor, en lloc de conservar-la per
a nosaltres i defensar-la. Necessitem,
llavors, una altra mirada, una llum
que il·lumini en profunditat el
misteri de la vida i ens ajudi a anar
més enllà dels nostres esquemes i
més enllà dels criteris d’aquest món».
[3] Pere encara va trigar un temps a
adquirir aquesta sensibilitat divina.
Per a això, Jesús li va demanar dies
més tard que l’acompanyés a la
muntanya Tabor.

L’última paraula

Pere no havia sentit mai un retret
semblant. Ni tan sols als fariseus
Jesús els havia dirigit una acusació
tan forta. En els dies que van seguir
no va deixar de donar voltes a
aquesta conversa. De pedra que



resistiria a l’infern havia passat a ser 
Satanàs. Com més es delectava en la
lloança, més mal li feia el retret.
Intentava entendre el perquè de la
reacció del Senyor, però no ho
aconseguia. I com ell, també els
altres apòstols intentaven assimilar
aquell episodi. «Podem imaginar el
que devia passar al cor dels seus
amics, dels seus amics íntims, els
seus deixebles: la imatge d’un
Messies fort i triomfant entra en
crisi, els seus somnis es fan miques, i
l’angoixa els assalta en pensar que el
Mestre en qui havien cregut seria
executat com el pitjor dels
malfactors».[4]

L’apòstol sabia que Jesús l’estimava.
A més, el fet que li demanés que
l’acompanyés al cim de la muntanya,
juntament amb Jaume i Joan,
manifestava que confiava plenament
en ell. L’havia anomenat Satanàs, sí,
però no s’havia allunyat d’ell, ni
tampoc li havia dit que ja no seria la



seva pedra. I temps després —ell
encara no ho sabia— el Senyor el
confirmaria com a cap de l’Església,
malgrat haver-lo negat tres vegades
durant la passió. «L’experiència del
pecat, doncs, no ens ha de fer dubtar
de la nostra missió. Certament, els
nostres pecats poden fer difícil de
reconèixer Crist. Per tant, ens hem
d’enfrontar amb les nostres pròpies
misèries personals, cercar la
purificació, però sabent que Déu no
ens ha promès la victòria absoluta
sobre el mal durant aquesta vida,
sinó que ens demana lluita».[5]

Quan van arribar al cim del Tabor,
Pere es va aturar a contemplar el
panorama. Potser li van passar pel
cap aquells moments en què els
profetes d’antany havien trobat Déu
dalt d’una muntanya. Un lloc com
aquell, des d’on es podia veure la
vastitud de la creació, d’un món que
es perd més enllà de l’horitzó de la
mateixa vista, fa pensar



inevitablement en la grandesa de
Déu.

De sobte, Pere es va adonar que
alguna cosa passava amb Jesús.
«Mentre pregava, l’aspecte de la seva
cara va canviar» (Lc 9, 29), «es tornà
resplendent com el sol» (Mt 17, 2).
També els «els seus vestits es
tornaren resplendents i tan blancs
que cap tintorer del món no hauria
pogut blanquejar-los així» (Mc 9, 3).
Els tres apòstols van veure aparèixer
dos homes al costat de Jesús que hi
van començar a parlar. Es van
adonar que «eren Moisès i Elies, que
es van aparèixer gloriosos i parlaven
de la partença de Jesús, que s’havia
d’acomplir a Jerusalem» (Lc 9, 30-31).

Mentre escoltava com parlaven, Pere
potser va recordar que les
Escriptures ja havien anunciat que el
Messies patiria. «Quan era
maltractat, s’humiliava i no obria la
boca. Com els anyells portats a



matar» (Is 53, 7). «M’han lligat les
mans i els peus. Puc comptar tots els
meus ossos. Em miren, em
contemplen satisfets; es reparteixen
entre ells els meus vestits, es juguen
als daus la meva roba» (Sl 22, 18-19).
Ara tot quadrava. Per fi començaria a
intuir el significat d’aquelles
misterioses paraules que l’havien
portat a reprendre Jesús. El Messies
seria un rei, però no de la manera
humana, sinó un rei crucificat. «El
seu rostre radiant i els seus vestits
resplendents, que anticipen la imatge
de ressuscitat, ofereixen a aquests
homes espantats la llum, la llum de
l’esperança, la llum per travessar les
tenebres: la mort no serà el final de
tot, perquè s’obrirà a la glòria de la
resurrecció. Jesús, doncs, anuncia la
seva mort, els porta a la muntanya i
els mostra el que passarà després, la
resurrecció».[6] La temuda creu, per
tant, no tindrà l’última paraula. El
Senyor es referia a això quan li va
retreure que no sentia les coses de



Déu. Per a Pere, la crucifixió era
signe de mort i de fracàs, però per a
Jesús ho serà de vida i de salvació.

En la nit més fosca

Quan Moisès i Elies van deixar de
parlar, Pere no es va poder contenir:
«Senyor, és bo que estiguem aquí
dalt. Si vols, hi faré tres cabanes: una
per a tu, una per a Moisès i una altra
per a Elies» (Mt 17, 4). Qualsevol de
nosaltres hauria dit el mateix. Quan
percebem de manera clara la
proximitat de Déu, experimentem
una alegria que ens agradaria que es
prolongués indefinidament. Quelcom
similar passa també quan vivim un
moment especialment agradable: uns
dies de descans, una reunió familiar,
un pla amb amics... Però tot això,
com l’episodi del Tabor, té un inici i
un final. Pretendre eternitzar-los, a
més de ser impossible, ens faria
allunyar de la realitat i ens impediria
d’acollir amb serenitat i pau els



moments en què la reialesa de Déu
sembla oculta.

El Senyor va permetre que Pere,
Jaume i Joan poguessin contemplar
la seva glòria com a avançament de
la passió, perquè poguessin viure-la
amb fe i esperança en la resurrecció.
«Jesús vol que aquesta llum il·lumini
els seus cors quan passin per la
densa foscor de la seva passió i mort,
quan l’escàndol de la creu sigui
insuportable per a ells. Déu és llum, i
Jesús vol donar als seus amics més
íntims l’experiència d’aquesta llum,
que habita en ell. Així, després
d’aquest episodi, ell serà en ells una
llum interior, capaç de protegir-los
dels assalts de les tenebres. Fins i tot
en la nit més fosca, Jesús és la llum
que no s’apaga mai».[7]

Quan en la nostra vida es presenti la
creu, podem fer memòria de totes
aquestes trobades que hem tingut
amb Crist al Tabor, en les quals hem



notat de manera particular la
felicitat de caminar al seu costat. I
també llavors, tot i que potser tenim
la impressió que aquests records
formen part d’un passat que no
tornarà, sabem que Déu no ens deixa
anar de la mà. «A vegades, quan tot
ens surt a l’inrevés de com ens ho
afiguràvem, ens ve espontàniament a
la boca: Senyor, que se m’enfonsa tot,
tot, tot...! Ha arribat l’hora de
rectificar: jo, amb Vós, avançaré
segur, perquè Vós sou la mateixa
fortalesa: Quia tu es, Deus, fortitudo
mea (Sl 42, 2).

»T’he pregat que, enmig de les teves
ocupacions, procuris alçar l’esguard
al Cel, de forma perseverant, perquè
l’esperança ens impulsa a aferrar-nos
a aquesta mà forta que Déu ens dona
sempre, a fi que no perdem el punt
de mira sobrenatural; també quan
les passions s’aixequen i ens
escometen per engrillonar-nos en el
reducte mesquí del nostre jo, o bé



quan —amb una vanitat pueril— ens
sentim el centre de l’univers. Jo visc
convençut que, sense mirar cap
amunt, sense Jesús, mai no
aconseguiré res; i sé que la meva
fortalesa per vèncer-me i per vèncer,
neix de repetir aquell crit: ho puc tot
en Aquell qui em conforta (Fl 4, 13),
que aplega la promesa segura de Déu
de no abandonar els seus fills, si els
seus fills no l’abandonen».[8]

* * *

Pere «encara parlava, quan els cobrí
un núvol lluminós, i una veu digué
des del núvol: “Aquest és el meu Fill,
el meu estimat, en qui m’he
complagut; escolteu-lo”» (Mt 17, 5).
Els tres deixebles, espantats pel que
acabaven de sentir, van caure de
morros. Jesús s’hi va apropar i,
tocant-los, va dir: «Aixequeu-vos, no
tingueu por» (Mt 17, 7).

Mentre baixaven la muntanya, Pere
aniria meditant sobretot el que havia



presenciat en els últims dies.
Començaria a entendre que «els
sofriments del món present no són
res comparats amb la glòria que s’ha
de revelar» (Rm 8, 18): per molt que
el Messies hagi de patir, la seva
victòria serà molt més gran.
Tanmateix, encara tindria un llarg
camí per recórrer per comprendre
plenament el significat d’aquests
episodis.

Molts anys després, en un clima
d’amenaça contínua per a l’Església
naixent, Pere escriurà una carta als
primers cristians en la qual els
animarà a no perdre l’esperança
enmig de les dificultats:

«Us vam fer conèixer la vinguda
poderosa de nostre Senyor Jesucrist,
no pas basant-nos en faules
hàbilment teixides, sinó després
d’haver contemplat la seva grandesa
amb els nostres propis ulls. Ell va
rebre de Déu Pare honor i glòria, i



una veu que venia de la glòria
majestuosa de Déu digué: “Aquest és
el meu Fill, el meu estimat, en qui
m’he complagut”. Aquesta veu que
venia del cel, nosaltres la vam sentir
quan érem amb ell a la muntanya
santa. A més, tenim el sòlid fonament
de les paraules dels profetes; i feu bé
d’escoltar-les amb atenció, ja que són
una llum que resplendeix en un lloc
tenebrós, fins que apuntarà el dia, i
l’estel del matí s’alçarà en els vostres
cors» (2 Pe 1, 16-19).

Jaime Moya

[1] Sant Josepmaria, Forja, núm. 1.

[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 77.

[3] Francesc, Àngelus, 28.II.2021.

[4] Ibídem.



[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 114.

[6] Francesc, Àngelus, 28.II.2021.

[7] Benet XVI, Àngelus, 4.III.2012.

[8] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 213.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-
licula-llum-que-no-sapaga-mai-la-

confessio-a-cesarea-i-la-transfiguracio/
(05/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-llum-que-no-sapaga-mai-la-confessio-a-cesarea-i-la-transfiguracio/
https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-llum-que-no-sapaga-mai-la-confessio-a-cesarea-i-la-transfiguracio/
https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-llum-que-no-sapaga-mai-la-confessio-a-cesarea-i-la-transfiguracio/
https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-llum-que-no-sapaga-mai-la-confessio-a-cesarea-i-la-transfiguracio/

	Com en una pel·licula: Llum que no s’apaga mai. La confessió a Cesarea i la transfiguració

