
opusdei.org

Com en una
pel·lícula:
L’experiència del
desert

La vida de Jesús no va estar
lliure de dificultats. Abans de
començar el seu ministeri
públic va passar quaranta dies
de dejuni i de penitència al
desert, on va patir les
temptacions del dimoni.
Aquella experiència ens pot
mostrar un camí per veure les
dificultats com a oportunitats
per madurar la nostra vocació
cristiana.



13/02/2024

La trama d’una bona pel·lícula
acostuma a tenir moments de
conflicte. Si el protagonista no
hagués d’afrontar problemes, potser
seria una història monòtona i
previsible. En canvi, són aquests girs
els que fan que un film sigui
emocionant. L’espectador contempla
llavors com l’actor va travessant els
diferents contratemps fins que
assoleix el que tant desitjava. I
després d’aquest procés, que ha
tingut els seus alts i baixos, moltes
vegades se sentirà transformat: el
personatge que comença la pel·lícula
és diferent del personatge del final.

A la història de qualsevol persona
també hi ha aquestes situacions de
conflicte. No existeixen biografies
sense moments de dolor, de dubte o
de cansament. Així, juntament amb



els moments bons, aquestes
circumstàncies de conflicte també
ens permeten créixer en els ideals
que inspiren la nostra vida. El mateix
Jesús va voler abraçar una
experiència similar: va passar
quaranta dies de fam i de set al
desert, on va patir les temptacions
del dimoni (cf. Mt 4, 1-11).

Triar qui volem ser

Després que Crist rebés a les aigües
del Jordà una manifestació del
Paraclet i de l’amor del seu Pare, és
portat per aquest mateix Esperit al
desert «perquè el diable el
temptés» (Mt 4, 1). En comptes
d’abraçar l’èxit fàcil davant de la
multitud del Jordà, va preferir
preparar la seva vida pública amb el
sabor agredolç de l’abandonament i
de la prova. «També Jesús va ser
temptat pel diable, i ens acompanya
a cadascun de nosaltres en les
nostres temptacions. El desert



simbolitza la lluita contra les
seduccions del mal, per aprendre a
triar la veritable llibertat. De fet,
Jesús viu l’experiència del desert just
abans de començar la seva missió
pública. És precisament a través
d’aquesta lluita espiritual que afirma
amb decisió quina mena de Messies
pretén ser».[1]

Mitjançant les temptacions que es
puguin presentar en el dia a dia,
també nosaltres podem afirmar amb
decisió qui volem ser. Si Déu les
permet és precisament perquè
puguem descobrir la nostra veritat i
purificar el nostre amor, de manera
que els nostres desitjos tendeixin a
ell. «La guerra del cristià és
incessant, perquè en la vida interior
hom comença i torna a començar
perpètuament, i això evita que, amb
supèrbia, ens imaginem ja perfectes.
És inevitable que hi hagi moltes
dificultats en el nostre camí; si no hi
trobéssim entrebancs, ja no seríem



criatures de carn i ossos. Sempre
tindrem passions que ens estiren cap
avall, i sempre ens haurem de
defensar d’aquests deliris més o
menys vehements».[2]

El Senyor no ens deixa sols. Al
mateix temps que experimentem la
temptació, tenim la mà estesa de
Jesús per tirar endavant. A través
d’aquestes proves, podem
comprendre millor qui volem ser i
triar lliurement els ideals que ens
mouen. Crist ens comprèn millor que
ningú quan sentim aquest dilema
entre el que volem ser i el bé aparent
que la prova posa al nostre abast. La
manera en què ell va viure
l’experiència del desert ens podrà
ajudar a veure les temptacions amb
més realisme: no és cedint-hi o
dialogant-hi com trobarem la pau,
sinó abraçant amb decisió l’amor que
inspira la nostra vida.

Escoltar la fam



Com a veritable home, després
d’haver passat quaranta dies de
dejuni estricte i oració profunda,
Jesús sent fam. No es tracta d’una
fam puntual, ni tampoc d’una mera
necessitat humana: és una fam per la
supervivència. El Senyor està al límit
de les seves forces humanes. El
podem imaginar extenuat, amb la
mirada recorrent el paisatge àrid i
infinit, fins que es para en unes
petites roques distants. I la
imaginació, que sempre transforma
la necessitat en somnis, potser el
devia portar pels camins dels seus
records entranyables, quan menjava
els plats senzills, però saborosos, que
amb tant d’afecte li preparava la seva
mare. És precisament en una situació
com aquesta quan va aparèixer en
escena el temptador: «Si ets Fill de
Déu, digues que aquestes pedres es
tornin pans» (Mt 4, 3).

Adam i Eva van sucumbir davant
d’una altra insinuació del dimoni



quan es van deixar seduir per la
bellesa del fruit de l’arbre, en
comptes de la comunió amb Déu (cf. 
Gn 3, 1-6). També el poble d’Israel va
caure en la desesperació al desert
davant la falta d’aliment, mentre
recordaven amb nostàlgia les
verdures que menjaven quan eren
esclaus a Egipte (cf. Nm 11, 5). Es
tracta d’una prova que, al cap i a la fi,
porta a meditar sobre la jerarquia
del nostre cor i a preguntar-se sobre
què és el que importa de veritat a la
vida. «Superar la temptació de
sotmetre Déu a un mateix i als
interessos d’un mateix, o de posar-lo
en un racó, i convertir-se a l’ordre
just de prioritats, donar a Déu el
primer lloc, és un camí que cada
cristià ha de recórrer sempre de
nou».[3]

Quan la necessitat sembla que es
rebel·la al seu interior i reivindica els
seus drets, Jesús mostra la veritable
font de la seva pau, allò que sap que



el fa feliç: «L’home no viu només de
pa; viu de tota paraula que surt de la
boca de Déu» (Mt 4, 4). Crist no nega
que té fam. Però no la vol satisfer
amb qualsevol aliment, sinó amb allò
que el sadolla profundament: ser
fidel a la crida a redimir tots els
homes. «El meu aliment és fer la
voluntat del qui m’ha enviat i dur a
terme la seva obra» (Jn 4, 34), dirà en
una altra ocasió als deixebles.

El Senyor revela que, quan apareix la
temptació, el primer pas és
reconèixer-la com a tal. Actuar com
si no passés res, fingir que en realitat
no es té fam, pot provocar una tensió
latent que a poc a poc va fent desitjar
i mirar amb interès allò que al
principi es rebutjava. Per això, Déu
ens convida a escoltar la fam que té
el nostre cor, per no omplir-lo amb
els primers pedrots que ens trobem.
A través de l’experiència de la nostra
necessitat, podem comprendre un
missatge. Ens adonem que el Senyor



no vol que ofeguem aquesta fam amb
el fruit d’un arbre o les verdures
d’Egipte, ja que amb prou feines la
podran anestesiar. La seva proposta
davant d’aquesta necessitat, més
aviat, és que omplim el cor d’allò que
és realment important en la nostra
vida: l’amor a Déu i als altres.

Abraçar la voluntat divina

El dimoni no es dona per vençut.
Jesucrist permet que el tempti encara
amb més força, perquè
experimentem de manera més
gràfica la seva identificació amb la
voluntat del seu Pare i la seva
proximitat profunda amb l’home
pecador. El temptador porta Jesús a
dalt de tot del temple. El vent devia
colpejar el seu rostre nu i fatigat; els
seus peus amb prou feines devien
sostenir el pes del seu cos oscil·lant
pel cansament. Els seus ulls, que al
cap d’uns mesos plorarien
amargament pels habitants de la



Ciutat Santa, traspassarien amb el
seu amor cadascuna de les teulades i
recorrerien cadascun dels carrerons.
No seria aquest un bon moment per
revelar amb tota nitidesa la seva
veritable identitat? La veu estrident
del dimoni trenca de sobte el dens
silenci de l’altura. «Si ets Fill de Déu,
tira’t daltabaix. Diu l’Escriptura: 
Donarà ordre als seus àngels, i et
duran a les palmes de les mans perquè
els teus peus no ensopeguin amb les
pedres» (Mt 4, 5).

Davant d’una insinuació tortuosa de
la serp, Adam i Eva van sospitar de
Déu. Per què no vol que mengem
d’aquest arbre? Durant els quaranta
anys al desert, també els israelites
van desconfiar de la llibertat que el
Senyor els havia ofert. No era millor
el nostre passat com a esclaus que
aquesta llibertat plena de
sofriments? En cada temptació
s’entreveu la possibilitat de
l’absència de Déu, de la seva



impotència o de la seva llunyania.
Potser es recorda com una
companyia del passat, que durant un
temps va estar a prop, però que ja no
és real. De vegades és fàcil
reconèixer el Senyor quan les coses
van bé, gaudint de les meravelles de
l’Edèn o contemplant els prodigis que
va fer per alliberar Israel de
l’esclavitud. Però quan sorgeixen els
conflictes, sembla com si aquests
signes s’esvaïssin: desitgem llavors
una manifestació extraordinària,
més clara, de la proximitat de Déu.
Podem pensar llavors que, si no ens
salva immediatament, en realitat no
és tan bon Pare com imaginàvem.

Jesús tornaria a experimentar una
temptació similar poc abans de
morir, quan un dels lladres li va dir:
«No ets el Messies? Doncs salva’t a tu
mateix i a nosaltres» (Lc 23, 39). Es
tracta d’un raonament que segueix
una lògica aclaparadora: si realment
ho pots tot, allibera’t d’aquesta



situació i salva’ns. En canvi, l’actitud
de l’altre lladre és diferent: «I
nosaltres la sofrim [la mateixa pena]
justament, perquè rebem el que
mereixen els nostres actes, però
aquest no ha fet res de mal» (Lc 23,
40). No es rebel·la davant del destí
que li espera, sinó que accepta la
seva condició. Per això, no suplica al
Senyor que canviï la realitat ni que
solucioni ara mateix tots els seus
problemes, sinó que reconeix la seva
reialesa i li demana que no s’oblidi
d’ell: «Jesús, recorda’t de mi quan
arribis al teu Regne» (Lc 23, 42). La
seva oració no va ser una exigència
—demostra’m que ets el Salvador—,
sinó un acte d’abandonament a les
mans del Messies —«Ho vols,
Senyor?... Jo també ho vull!».[4]

«També diu l’Escriptura: No temptis
el Senyor, el teu Déu» (Mt 4, 7). Crist
va rebutjar la segona temptació al
desert —i també la que li van dirigir
a la creu— abraçant encara amb més



força la voluntat del seu Pare:
accepta que la salvació es faci com ell
vol. No el va voler posar a prova ni
buscar dreceres que alleugessin el
seu dolor, ja que sabia que ell només
buscava el seu bé, tot i que de
vegades pogués ser difícil descobrir-
lo. «Quan t’abandonis de veritat en el
Senyor, aprendràs a acontentar-te
amb allò que vingui, i a no perdre la
serenitat, si les tasques —a pesar
d’haver-hi posat tot el teu esforç i els
mitjans oportuns— no surten al teu
gust... Perquè hauran “sortit” com li
convé a Déu que surtin».[5]

Alliberar-se dels ídols

Hi ha una última prova que espera
Jesús. El dimoni, astut i perseverant,
el porta a una muntanya altíssima
des de la qual es poden albirar els
nombrosos regnes del món, tota la
glòria i el poder dels homes. Que no
era el Rei de l’univers? Que no havia
vingut per unir tots els pobles i



nacions en el regne dels fills de Déu?
N’hi hauria prou amb un sol gest
perquè el temptador l’ajudés a
complir definitivament la seva
missió. «Et donaré tot això si et
prosternes i m’adores» (Mt 4, 9). Però
els genolls de Jesús no es dobleguen.

Adam i Eva, en desconfiar de Déu,
van preferir erigir-se ells mateixos
en déus. També els israelites, en el
seu deambular pel desert, van
decidir de vegades construir les seves
divinitats, a la mida de les seves
il·lusions i reflex dels seus rostres.
Cada vegada que l’home desconfia
del seu Pare, s’acaba adorant a si
mateix. I, en lloc de posar la seva
esperança en el poder diví misteriós,
però etern, decideix acontentar-se
amb la seva glòria passatgera, encara
que sigui menuda i s’esvaeixi amb
facilitat. Potser el dimoni no ens
oferirà avui «tots els reialmes del
món» (Mt 4, 8), però sí petits regnes
que potser desitgem secretament al



nostre cor, i ens convenç que això
ens faci prou feliços per continuar
caminant. Divinitzem així realitats
que no són Déu, sinó «cadenes que
esclavitzen».

El Senyor ens ha creat perquè els
nostres anhels es dirigeixin cap a ell.
Estem fets per compartir la seva
naturalesa divina —com pretenien
Adam i Eva— i per ser feliços —com
buscaven els israelites al desert. I
això implica aprendre a alliberar-se
dels ídols que desvirtuen el camí cap
a la plenitud. «El dinamisme del
desig està sempre obert a la
redempció. També quan aquest
s’endinsa per camins desviats, quan
segueix paradisos artificials i sembla
que perd la capacitat d’anhelar el
veritable bé. Fins i tot en l’abisme del
pecat no s’apaga en l’home aquella
espurna que li permet reconèixer el
veritable bé, assaborir i emprendre
així la remuntada, que Déu, amb el
do de la seva gràcia, no priva mai de



la seva ajuda. Fora d’això, tots hem
de recórrer un camí de purificació i
de curació del desig. Som pelegrins
cap a la pàtria celestial, cap al bé ple,
etern, que res no ens podrà arrencar.
No es tracta de sufocar el desig que
hi ha al cor de l’home, sinó
d’alliberar-lo, perquè pugui assolir la
seva veritable altura».[6]

La supèrbia ens insinua que no
necessitem el Senyor. Però Jesús no
es deixa enganyar pel miratge que li
presenta el dimoni. Sap que als
afores de Jerusalem, en el Calvari,
s’obriran definitivament les portes
del paradís. Des de la creu ens
ensenyarà en què consisteix la
veritable felicitat: donar la vida per
amor. «Ves-te’n, Satanàs! Diu
l’Escriptura: Adora el Senyor, el teu
Déu, dona culte a ell tot sol» (Mt 4,
10).

* * *



Sant Mateu finalitza el relat de les
temptacions assenyalant que el
diable va marxar i van venir els
àngels a servir Jesús (cf. Mt 4, 11). De
vegades les forces del dimoni
semblen invencibles. Les tensions a
les quals sotmet pot semblar que no
s’acaben mai. Això és precisament el
que busca: robar-nos l’esperança i
fer-nos creure que l’única sortida
possible és cedir al que ell proposa.
En canvi, la manera en què Jesús viu
les temptacions ens mostra que
aquest plantejament és equivocat i
que la victòria sí que és possible. Al
cap i a la fi, «el diable és el gran
mentider, el pare de la mentida. Sap
parlar bé, és capaç fins i tot de cantar
per enganyar-nos. És un derrotat,
però es mou com un vencedor. La
seva llum és brillant com els focs
artificials, però no dura, s’apaga,
mentre que la del Senyor és mansa,
però permanent».[7]



Crist ens pot ajudar a acceptar les
temptacions amb serenitat i a vèncer
la por en moments de dubte i
debilitat, ja que sap que cap acció del
dimoni no serà superior a les forces
humanes assistides per la gràcia (cf. 
1 Co 10, 13). Jesús no dialoga en cap
moment amb el temptador,
imaginant què passaria si acceptés
alguna de les seves propostes. Tot el
contrari, talla amb decisió, adopta
una resolució ferma. Així és com
respon a les invitacions del dimoni:
triant el bé que pretén amagar-li. No
es vol alimentar de pa, sinó de la
paraula divina. No vol posar a prova
Déu, sinó que es fia d’ell. No vol els
regnes del món, sinó servir només el
seu Pare.

D’aquesta manera, l’Evangeli ens
mostra el Senyor com «el nou Adam,
que es manté fidel allí on el primer
va sucumbir a la temptació. Jesús
duu a terme perfectament la vocació
d’Israel: al revés d’aquells que



antigament havien provocat Déu
durant quaranta anys al desert (cf. Sl
95, 10), el Crist es revela com el
Servidor de Déu totalment obedient a
la voluntat divina».[8] La victòria del
Senyor sobre el temptador redunda
també en el nostre benefici: «No
tenim pas un gran sacerdot incapaç
de compadir-se de les nostres
febleses: ell, de manera semblant a
nosaltres, ha estat provat en tot,
encara que sense pecar» (He 4, 15).
Crist «no només coneix com a Déu la
debilitat de la nostra naturalesa, sinó
que també com a home va
experimentar els nostres sofriments,
tot i que estava exempt de pecat. Per
conèixer bé la nostra debilitat, ens
pot concedir l’ajuda que necessitem, i
en jutjar-nos dictarà la seva
sentència tenint en compte aquesta
debilitat».[9]

Després d’aquest episodi, Jesús
començarà la seva vida pública. En
aquells quaranta dies al desert va



voler enfortir el seu esperit per a la
seva missió redemptora, que seria
dura i exigent. També els deserts que
puguem travessar en la nostra vida
—temptacions, crisis, contrarietats—
ens poden servir d’impuls per
madurar la nostra vocació cristiana i
poden ser un moment de gràcia. Crist
ens ajudarà a recórrer-los amb ell,
sabent que a cada desert s’amaga
Déu.

[1] Francesc, Àngelus, 6.III.2022.

[2] És Crist que passa, núm. 75.

[3] Benet XVI, Audiència, 13.II.2013.

[4] Camí, núm. 762.

[5] Solc, núm. 860.

[6] Benet XVI, Audiència, 7.XI.2012.



[7] Francesc, Homilia, 8.V.2018.

[8] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 539.

[9] Teodoreto de Ciro, Interpretatio ad
Hebraeos, ad loc.

Gaspar Brahm i José María
Álvarez de Toledo // Photo:
Wolfgang Hasselmann Unsplash

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-
licula-lexperiencia-del-desert/

(05/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-lexperiencia-del-desert/
https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-lexperiencia-del-desert/
https://opusdei.org/ca/article/com-en-una-pel-licula-lexperiencia-del-desert/

	Com en una pel·lícula: L’experiència del desert

