
opusdei.org

Carta del Prelat
(juliol 2010)

Fer del treball una pregària a
Déu: aquest és el missatge
principal que la formació que
ofereix l'Opus Dei recorda a
tants cristians. El Prelat
aprofundeix en aquest missatge
en la seva carta del mes de
juliol.

02/08/2010

Estimats: que Jesús em guardi les
meves filles i els meus fills!



Han transcorregut trenta-cinc anys
des que, el 26 de juny de 1975, Déu va
cridar el nostre Pare a gaudir per
sempre de la seva presència al Cel.
Com en anteriors aniversaris,
innombrables persones han acudit a
les misses en honor de sant
Josepmaria, celebrades a tot el món
amb motiu de la seva festa litúrgica.
Arreu del món s’ha aixecat fins al
Senyor una acció de gràcies intensa
per haver concedit al món i a
l'Església un pastor com el nostre
sant fundador, que és model de
conducta cristiana i intercessor
valuós en totes les nostres necessitats
espirituals i materials.

A més, la festa tot just
transcorreguda constitueix una
ocasió per a considerar a fons el
missatge que sant Josepmaria, per
voluntat divina, va difondre entre les
dones i els homes: que, amb l’ajuda
de la gràcia, podem i hem d’assolir la
santedat -és a dir, la perfecció de la



caritat, la unió plena amb Déu- a
través de la realització fidel i
acabada del treball professional i
enmig de les altres circumstàncies
ordinàries de la vida.

Aprofundim en allò que constitueix
el nucli d’aquest ensenyament: la
necessitat d’esforçar-se per convertir
el treball -qualsevol treball, manual o
intel·lectual -en veritable pregària.
L'Evangeli afirma clarament la
necessitat de pregar sempre i no
defallir [1], i sant Pau, fent-se ressò
d’aquest ensenyament, afegeix: sine
intermissione orate [2], pregueu
contínuament. La recomanació té la
força d’un mandat. Però no seria
possible portar-lo a la pràctica, si ho
interpretéssim equivocadament en el
sentit que cal estar constantment
resant, vocalment o mental; actuació
impossible en la nostra actual
condició terrenal. La realització de
les tasques que ens ocupen -
familiars, professionals, socials,



esportives, etc.- exigeix moltes
vegades una atenció completa de la
nostra memòria i de la nostra
intel·ligència, un afany ferm de la
nostra voluntat, i això sense tenir en
compte la necessitat de dedicar al
son les hores necessàries. Recordo a
aquest propòsit la gran alegria de
sant Josepmaria quan, després
d’haver ensenyat durant anys que
fins el son podem convertir-lo en
oració, va llegir un text de sant Jeroni
en què s’expressa la mateixa idea [3].

Però hem de considerar en la seva
veritable fondària aquesta urgència
del Mestre. Ens convida a vivificar
l’existència humana sencera, en totes
les seves dimensions, amb l’afany de
transformar-la en pregària: l’oració
esdevé contínua, com els batecs
del cor [4], tot i que sovint no
s’expressi en paraules. Així ho va
ensenyar sant Josepmaria a les seves
filles i fills, i a totes les persones que
volen santificar-se segons l’esperit de



l'Obra. Repetia: l’arma de l'Opus
Dei no és el treball: és l’oració. Per
això convertim el treball en oració
i tenim ànima contemplativa [5].

Convertir el treball en oració. Aquest
intent diari de conduir-nos com a
dones i homes contemplatius, en les
circumstàncies més diverses de
l’existència, ens assenyala la fita
elevada, com la santedat, que –
convencem-nos- es converteix en
assequible amb l’ajuda de la gràcia. «
Cal viure una espiritualitat que
ajudi els creients a santificar-se a
través del seu treball » [6],
declarava el Papa a propòsit de la
figura de sant Josep. Només situant el
treball ordinari en íntima relació
amb l’afany de santedat, és possible
per a la immensa majoria dels
cristians aspirar seriosament a la
plenitud de la vida cristiana.

Em vénen a la memòria les accions
de gràcies que brollaven de l’ànima



del nostre Pare, quan llegia les cartes
de les seves filles i dels seus fills. Es
va remoure molt quan un pagès, un
fidel de l'Obra, li deia que s’aixecava
de matinada i ja pregava al Senyor
que el nostre Pare descansés en el
son, i afegia aquesta persona que
després, mentre obria amb el tractor
els solcs a la terra, resava el 
Recordeu-vos i altres pregàries. Va
gaudir molt el nostre fundador en
comprovar la realitat d’una vida
contemplativa, enmig de les feines
del camp.

A la carta apostòlica que -convidant a
la santedat- va escriure al
començament del nou mil·lenni, el
Servent de Déu Joan Pau II
s’expressava de la següent manera: « 
Aquest ideal de perfecció no ha de
ser malentès, com si impliqués una
mena de vida extraordinària,
practicable només per alguns
"genis" de la santedat. Els camins
de la santedat són múltiples i



adequats a la vocació de cada un
(...). És el moment de proposar de
nou a tots amb convicció aquest
"alt grau" de la vida cristiana
ordinària. La vida sencera de la
comunitat eclesial i de les famílies
cristianes ha d’anar en aquesta
direcció »[7].

El nostre Pare va reiterar aquesta
doctrina una vegada i una altra,
afirmant que la contemplació no és
cosa de privilegiats. Algunes
persones -afirmava de manera
gràfica, perquè quedés ben gravat en
els oients- amb coneixements
elementals de religió, pensen que
els contemplatius estan tot el dia
com en èxtasi. I és una ingenuïtat
molt gran. Els monjos, en els
convents, estan tot el dia amb mil
feines: netegen la casa i es
dediquen a tasques amb les quals
es guanyen la vida. Sovint
m’escriuen religiosos i religioses
de vida contemplativa, amb



il·lusió i afecte a l’Obra, dient que
resen molt per nosaltres.
Comprenen el que no comprèn
molta gent: la nostra vida secular
de contemplatius enmig del món,
enmig de les activitats temporals.
La nostra cel·la és al carrer:
aquest és el nostre tancament. On
s’amaga la sal? Hem de procurar
que no hi hagi res insípid. Per això
el nostre recès han de ser totes les
coses del món [8].

Així com el cos necessita de l’aire per
respirar i de la circulació de la sang
per mantenir-se en vida, així l’ànima
necessita romandre en contacte amb
Déu al llarg de les vint-i-quatre hores
de la jornada. Per això, la pietat
autèntica impulsa a referir tot al
Senyor: el treball i el descans, les
alegries i les penes, els èxits i els
fracassos, el son i la vigília. Com
escrivia Don Álvaro el 1984, «entre
les ocupacions temporals i la vida
espiritual, entre el treball i l’oració



no hi pot haver només un "armistici
", més o menys aconseguit; ha
d’haver una unió plena, una fusió
que no deixa residus. El treball
alimenta la pregària i la pregària
amara de si el treball »[9].

Per assolir aquesta fita, a més de
l’auxili de la gràcia, es requereix un
esforç personal constant, que sovint
es concreta en petits detalls: recitar
una jaculatòria o una breu pregària
vocal aprofitant un desplaçament o
una pausa en la tasca; dirigir una
mirada afectuosa a la imatge del
crucifix o de la Santíssima Verge, que
discretament hem col·locat en el
nostre lloc de treball, etc. Tot això
serveix per mantenir viva en l’ànima
una orientació de fons vers el Senyor,
que quotidianament tractem de
fomentar en la Missa i en les estones
dedicades expressament a la
meditació. I així, encara que en molts
moments estem concentrats en les
ocupacions diverses, perquè la ment



se submergeix plenament en la
realització de les diferents tasques,
l’ànima segueix fixa en el Senyor i
manté amb Ell un diàleg que no està
compost de paraules, i ni tan sols de
pensaments conscients, sinó d’afectes
del cor, de desitjos de realitzar tot,
fins el més petit, per Amor, amb
l’oferiment d’allò que ens ocupa.

Quan ens conduïm amb aquest afany,
el treball professional es converteix
en una palestra on s’exerciten les
més diverses virtuts humanes i
sobrenaturals: la laboriositat, l’ordre,
l’aprofitament del temps, la fortalesa
per rematar la feina, la cura de les
coses petites ..., i tants detalls
d’atenció als altres, que són
manifestacions d’una caritat sincera i
delicada.

Persuadiu-vos que no resulta
difícil convertir el treball en un
diàleg d’oració. Pel sol fet d’oferir-
l’hi i posar fil a l’agulla, Déu ja



escolta, ja encoratja. Aconseguim
l’estil de les ànimes
contemplatives, enmig del treball
de cada dia! Perquè ens envaeix la
certesa que Ell ens mira, alhora
que ens demana un venciment
nou: aquest petit sacrifici, aquest
somrís a la persona inoportuna, el
fet de començar pel quefer menys
agradable però més urgent,
aquesta cura dels detalls d’ordre,
amb perseverança en el
compliment del deure quan seria
tan fàcil d’abandonar-lo, aquest
no deixar per a demà el que hem
d’acabar avui: tot per donar-li
gust a Ell, al nostre Pare Déu! I
potser damunt la taula, o en un
lloc discret que no cridi l’atenció,
però que a tu et serveixi com a
despertador de l’esperit
contemplatiu, hi poses el crucifix,
que ja és per la teva ànima i la
teva ment el manual en què aprens
les lliçons de servei [10].



Amb la mateixa força amb que
impulsava a convertir el treball en
oració, el nostre Pare insistia en la
necessitat de no abandonar els temps
dedicats exclusivament al Senyor: la
Missa i la Comunió freqüents, les
estones de pregària mental, el rés del
Rosari i altres pràctiques de pietat
llargament experimentades en
l'Església, amb tanta més cura i
atenció quan més grans siguin les
dificultats que sorgeixen a causa
d’un horari atapeït de treball, de la
fatiga o dels moments àrids que
abans o després no falten en la vida
de ningú. «Aquests exercicis -
recordava Don Álvaro- no s’han de
concebre com interrupcions del
temps dedicat al treball, no són com
parèntesi en el transcurs de la
jornada. Quan preguem, no
abandonem les activitats "profanes"
per submergir-nos en les activitats
"sagrades". Per contra, la pregària és
el moment més intens d’una actitud
que acompanya el cristià en tota la



seva activitat i que crea el llaç més
profund, perquè és el més íntim,
entre el treball realitzat abans i el
que es tornarà a realitzar
immediatament després. I,
paral·lelament, justament de la feina
sabrà obtenir matèria amb què
alimentar el foc de l’oració mental i
vocal, impulsos sempre nous per a
l’adoració, la gratitud,
l’abandonament confiat en Déu»[11].

D’aquí a pocs dies marxaré a
l'Equador, Perú i Brasil, per estar
amb les meves filles i amb els meus
fills, i encoratjar la seva tasca
apostòlica. Us prego que, com
sempre, m’acompanyeu en aquest
viatge amb la vostra pregària, amb
l’oferiment del vostre treball i del
vostre descans, els qui ara estigueu
gaudint d’un temps de vacances.
Cuideu el tracte amb Déu també en
aquests dies, recordant allò que el
nostre Pare ens va ensenyar: sempre
he entès el descans com



apartament del contingent diari,
mai com a dies d’oci .

Descans significa estancar: fer
còpia de forces, ideals, plans ... En
poques paraules: canviar
d’ocupació, per tal de tornar, en
acabat -amb nova empenta- al
quefer habitual [12].

També en aquest mes es compleix el
75è aniversari de quan el
estimadíssim Don Álvaro va
respondre al Senyor: aquí estic! A la
seva intercessió confio la vostra
fidelitat i la meva, perquè sigui
diàriament sencera, i perquè em
sostingueu en les meves intencions.

Amb tot afecte, us beneeix

vostre Pare

+ Xavier

Pamplona, 1 de juliol de 2010.

[1] Lc 18, 1.



[2] 1 Te 5, 17.

[3] Cf. Sant Jeroni, Tractat sobre els
Salms , Comentari al Salm I (CCL 78,
5-6).

[4] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 8.

[5] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, 23-IV-1959.

[6] Benet XVI, Homilia, 19-III-2006.

[7] Joan Pau II, Carta apostar. Novo
Millennio ineunte , 6-I-2001, n. 31.

[8] Sant Josepmaria, Notes d’una
reunió familiar, 30-X-1964.

[9] Don Álvaro del Portillo, Il lavoro
si trasformi in orazione , article
publicat a la revista "Il Sabato", 7-
XII-1984 (“Rendere amabile la
verità", Llibreria Editrice Vaticana,
Roma 1995, p. 649).



[10] Sant Josepmaria, Amics de Déu ,
n. 67.

[11] Don Álvaro del Portillo, cit ., pp.
650-651.

[12] Sant Josepmaria, Solc , n. 514.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/carta-del-prelat-
juliol-2010/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/carta-del-prelat-juliol-2010/
https://opusdei.org/ca/article/carta-del-prelat-juliol-2010/
https://opusdei.org/ca/article/carta-del-prelat-juliol-2010/

	Carta del Prelat (juliol 2010)

