
opusdei.org

Carta del prelat de
l’Opus Dei sobre la
Quaresma

Mons. Xavier Echevarría ha
escrit una carta pastoral amb
motiu de l'inici de la Quaresma,
temps de preparació per a la
Setmana Santa i la Pasqua.

13/03/2006

Comença la Quaresma, «temps
privilegiat de la peregrinació interior
cap a Qui és la font de la
misericòrdia. És una peregrinació en
la qual Ell mateix ens acompanya a



través del desert de la nostra
pobresa, sostenint-nos en el camí cap
a l'alegria intensa de la
Pasqua» (Benet XVI, Missatge per a la
Quaresma 2006, 29-IX-2005).

Amb la seva insistent invitació a
preparar-nos per a les festes
pasquals, la litúrgia dels dies propers
ens incita a orar amb intensitat i
constància majors, a ser més
generosos en l'oferiment de
mortificacions i en la realització
d'obres de misericòrdia. Aquest últim
és precisament l'aspecte que Benet
XVI ha volgut ressaltar al seu
missatge, en triar com a lema aquella
expressió de l'Evangeli referida a
Jesús: «En veure les multituds, se
n’apiadà» (Mt 9, 36). Podem i hem
d'aplicar aquestes paraules de sant
Mateu a les nostres jornades,
caracteritzades pel tracte continu
amb moltes persones en camps molt
diferents: la família, la feina, el
descans, les relacions socials...



En tots aquests moments —el Sant
Pare recorda—, hem d'esforçar-nos a
esguardar els altres com nostre
Senyor els esguardava i tractar
d'ajudar-los: veure, en qui ens
envolten, sense excloure ningú,
ànimes redimides per la Sang
preciosa de Jesucrist (cf. 1 Cor 6, 20).
Com fa vint segles, «"l’esguard"
commogut de Crist es deté també
avui sobre els homes i els pobles, ja
que dins el "projecte" diví tots són
cridats a la salvació. Jesús, davant les
insídies que s'oposen a aquest
projecte, es compadeix de les
multituds: les defensa dels llops,
àdhuc a costa de la seva vida. Amb el
seu esguard, Jesús abraça les
multituds i cadascú, i els lliura al
Pare, oferint-se a si mateix en
sacrifici d’expiació» (Missatge per a
la Quaresma 2006, 29-IX-2005). En
aquells temps, habitant físicament
entre els seus germans els homes, el
Verb encarnat posava directament
els seus ulls en els qui el seguien; ara,



des del sagrari i des del Cel, se
serveix dels deixebles —de tu i de mi
— per a dirigir a cada home i a cada
dona el seu esguard misericordiós.

Cal pensar sempre en els altres,
tractar de dur-los a Déu. Les
pròximes setmanes —en les quals, a
més, ens preparem de manera
immediata per a la solemnitat de
sant Josep—, però, cal que el nostre
afany apostòlic augmenti encara
més. N’hi ha prou amb detenir-nos
en allò que diàriament contemplem,
als cercles més pròxims i al món
sencer, per descobrir la necessitat
urgent de la caritat del Crist que hi
ha pertot arreu. Davant els episodis
de violència que es registren en
tantes nacions, els cristians no hem
de pagar amb altres ofenses ni
maltractar ningú. Per a plantar cara
als problemes de la convivència
humana —grans i petits—, la solució
consisteix a estimar més, a estimar
millor, d'acord amb l’exhortació de



sant Pau:«No torneu a ningú mal per
mal: procureu de fer el bé davant de
tothom. Si és possible, en tant que
depengui de vosaltres, viviu en pau
amb tothom. No us feu justícia a
vosaltres mateixos, caríssims, sinó
deixeu el càstig en mans de Déu (...).
Més aviat, si el teu enemic té fam,
dóna-li menjar; si té set, dóna-li
beure; que, obrant així, apilaràs
brases sobre el seu cap. No et deixis
vèncer pel mal, sinó venç el mal amb
el bé» (Rm 12, 17-21).

Sant Josepmaria, des d’antic, va
sintetitzar l’ensenyament de l'Apòstol
amb una frase incisiva: cal «ofegar el
mal en abundància de bé» (sant
Josepmaria Escrivà, Solc, n. 864). I
concretava: «No es tracta de
campanyes negatives, ni de ser anti-
res. Al contrari: viure d'afirmació,
plens d'optimisme, amb joventut,
alegria i pau; veure tothom amb
comprensió: els qui segueixen el



Crist i els qui l’abandonen o no el
coneixen» (Ibíd.).

Aquesta actitud no té cap relació amb
la passivitat o el derrotisme:
«comprensió, però, no vol pas dir
abstencionisme, ni indiferència, sinó
activitat» (Ibíd.) Com a membres de
la societat civil, els cristians hem de
defensar els nostres drets ciutadans
—també drets de les altres persones
— amb tots els mitjans lícits al nostre
abast, sense agressivitat però sense
cessions o transaccions sobre el bé
comú dels individus i de les nacions.
Ara, quan en molts llocs hom galeja
d'un laïcisme militant, és
especialment important que els qui
reconeixen la llei moral natural
s'uneixin en la defensa i promoció
d'aquests valors, independentment
de les creences de cadascun.

Gràcies a Déu, a prou llocs s'estan
despertant forces que dormitaven i
moltes persones estan sortint del seu



individualisme per a prendre part
activa en les grans batalles culturals i
socials del nostre temps. ¿Com et
comportes tu, en ús de la teva
llibertat personal? ¿Participes en
aquestes iniciatives nobles, segons
les teves possibilitats? ¿Mires de
mobilitzar uns altres, advertint-los
que no poden quedar-se tancats en la
seva closca, sinó que han de decidir-
se a donar la cara per a defensar els
drets de Déu i els drets inalienables
de la persona humana?

Aquesta mobilització es presenta
com una estratègia permanent.
Alhora, com es tracta d'afavorir
canvis incisius i duradors, el
compromís personal revesteix una
vital importància. En el cor de cada
ésser humà es lliuren les batalles
decisives per al millorament de la
societat, com ensenya l'Evangeli: «Del
cor provenen els pensaments
dolents, homicidis, adulteris,
fornicacions, furts, falsos testimonis,



injúries» (Mt 15, 19). Sant Pau
proposa un programa concret, molt
en sintonia amb l'esperit de la
Quaresma: «Que la caritat no sigui
fingida —escriu—, avorriu el mal,
adheriu-vos al bé. Pel que fa a la
caritat fraterna, sigueu sol•lícits a
estimar-vos els uns al altres;
avanceu-vos mútuament a honorar-
vos; no sigueu indolents en el zel;
sigueu fervorosos en l’esperit, sigueu
bons servents envers el Senyor;
alegreu-vos en l’esperança; sigueu
pacients en la tribulació,
perseverants en l’oració; en les
necessitats dels sants feu-los
participar dels vostres béns;
practiqueu l'hospitalitat» (Rm 12,
9-13).

Es tracta, en definitiva, de portar a
terme una gran sembra de caritat als
cors humans i a les estructures
socials. Com Benet XVI ha assenyalat
en la seva primera encíclica, «l'amor
—caritas— sempre serà necessari,



fins i tot en la societat més justa. No
hi ha ordre estatal, per just que sigui,
que faci superflu el servei de l'amor.
Qui intenta desentendre's de l'amor
es disposa a desentendre's de l'home
com a home. Sempre hi haurà
sofriment que necessiti consol i
ajuda. Sempre hi haurà solitud.
Sempre es donaran també situacions
de necessitat material en les quals és
indispensable una ajuda que mostri
un amor concret al proïsme» (Carta
encíclica Deus caritas est, 25-
XII-2005, n. 28). Tots hem de sentir
aquesta preocupació concreta per les
persones que viuen al nostre voltant,
signe clar del veritable amor a Déu;
«perquè el qui no estima el seu
germà, que veu, no pot pas estimar
Déu, que no veu» (1 Jn 4, 20).

Sant Josepmaria ens va ensenyar
que, perquè aquesta preocupació es
manifesti amb rectitud i eficàcia, cal
buidar-se del propi jo, acollir
sincerament i com a pròpies les



preocupacions, les alegries i les
penes dels nostres semblants, i
concretament dels qui es troben més
a prop per motius de vocació
comuna, de parentiu, de professió,
etc. Potser et vingui als llavis
l'exclamació —«és molt difícil!»—
que es recull a Solc. Recorda la
resposta de sant Josepmaria i
obstina't a posar-la en pràctica:
«Escolta, si lluites, amb la gràcia de
Déu n’hi ha prou: prescindiràs dels
interessos personals, serviràs els
altres per Déu, i ajudaràs l'Església
en el camp on es lliura avui la
batalla: al carrer, a la fàbrica, al
taller, a la universitat, a l'oficina, al
teu ambient, enmig dels teus» (Solc,
n. 14).

Benet XVI assenyala que —en un
primer moment— les motivacions de
l'amor solen incloure objectius com
la pròpia complaença,
l’autorrealizació, o fins i tot el profit
personal. Per això cal purificar-los,



«seguir un camí d’ascesi, renúncia,
purificació i recuperació» (Carta
encíclica Deus caritas est, 25-
XII-2005, n. 5). Només així l'amor
inicial, imperfecte, podrà arribar a
fondre's amb l'amor de veritable
donació, que s'oblida de si mateix
perquè és un reflex de l'amor de Crist
a la humanitat. «Quan Jesús parla en
les seves paràboles del pastor que va
rere de l'ovella esgarriada, de la dona
que cerca la dracma, del pare que
surt a trobar el fill pròdig i l’abraça,
no es tracta sols de meres paraules,
sinó que és l'explicació del seu propi
ésser i actuar. Amb la seva mort en
creu es realitza aquest posar-se Déu
contra si mateix, lliurar-se per a
donar nova vida a l'home i salvar-lo:
això és amor en la seva forma més
radical» (Ibíd., n. 12). Sant
Josepmaria ens va ensenyar a
esguardar piadosament el santcrist,
perquè «Jesús a la creu, amb el cor
traspassat d'Amor pels homes, és una
resposta eloqüent —els mots hi



sobren— a la pregunta pel valor de
les coses i de les persones. Els homes
valen tant, amb llur vida i felicitat,
que el mateix Fill de Déu es lliura per
redimir-los, per rentar-los, per
elevar-los» (sant Josepmaria Escrivà,
És Crist que passa, n. 165).

En apropar-nos a la solemnitat de
sant Josep, després d'haver meditat
els seus dolors i goigs, pensem en la
lleialtat completa que ens cal posar
en tot això que ens ocupa. Supliqueu
a sant Josepmaria que es gravi a les
ànimes de cadascú, el "prejudici
psicològic" de pensar sempre en Déu
i en els altres, ja que mai no ens
trobem sols. Aprenguem del sant
patriarca a servir joiosament,
estimant la voluntat del Senyor i
extremant la caritat amb totes les
ànimes.

Amb tot afecte, us beneeix el vostre
Pare

+ Xavier



Roma, 1 de març del 2006

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/carta-del-prelat-
de-lopus-dei-sobre-la-quaresma/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/carta-del-prelat-de-lopus-dei-sobre-la-quaresma/
https://opusdei.org/ca/article/carta-del-prelat-de-lopus-dei-sobre-la-quaresma/
https://opusdei.org/ca/article/carta-del-prelat-de-lopus-dei-sobre-la-quaresma/

	Carta del prelat de l’Opus Dei sobre la Quaresma

