
opusdei.org

Carta del prelat (28
d'octubre de 2020) |
Vocació

Us oferim en àudio i text la
carta pastoral de Mons.
Fernando Ocáriz en la qual
reflexiona sobre l’esperit de
l’Opus Dei i les característiques
de la dedicació a l’Obra dels
fidels segons les diferents
circumstàncies personals.

06/11/2020



Escolta la lectura de la carta del
prelat (60 min). Disponible també a 
ivoox i Spotify

Índex de la carta

I. El do de la vocació

II. La vocació a l’Obra com a
numerària i numerari

III. La vocació a l’Obra com a
numerària auxiliar

IV. La vocació a l’Obra com a
agregada i agregat

V. Sacerdots de la Prelatura

VI. Sobre el celibat apostòlic dels
numeraris i els agregats

VII. La vocació a l’Obra com a
supernumerària i supernumerari

VIII. La vocació a l’Obra com a
agregat i supernumerari de la
Societat Sacerdotal de la Santa Creu

https://www.ivoox.com/carta-del-prelat-l-opus-dei-del-28-audios-mp3_rf_59917159_1.html
https://open.spotify.com/episode/7iXJlMmCtZreNup52Dy6dJ


Estimadíssims, que Jesús em guardi
les filles i els fills!

1. Amb el centenari del naixement de
l’Obra a l’horitzó, i pensant en el vast
panorama apostòlic que el Senyor
ens posa davant dels ulls, voldria que
meditéssim, pausadament i amb
profunditat, en l’ensenyament de
sant Josepmaria sobre com es
concreta per a cadascuna i cadascú la
vocació cristiana universal a la
santedat. Des del principi, el nostre
Pare va comprendre que la
universalitat de la crida comportava
la possibilitat de la plenitud de
l’amor a Déu i als altres també enmig
del món; al nostre món real, amb les
seves llums i les seves ombres.

I. El do de la vocació

Una gràcia sobirana

2. Déu tria i crida tothom: Ens escollí
en ell abans de crear el món, perquè
fóssim sants, irreprensibles als seus



ulls (Ef 1, 4). La consciència i la
responsabilitat davant d’aquest do,
mantingudes amb joventut d’ànima,
ens portaran a col·laborar en la
santificació del món. En comunió
amb tothom a l’Església, intentem
respondre amb generositat a la
determinació d’aquesta vocació
cristiana per a cadascun de nosaltres
en l’Opus Dei.

Vegem la grandesa d’aquesta crida,
que omple el nostre caminar en
aquest món amb un sentit
d’eternitat, malgrat les nostres
limitacions i els nostres errors, i les
dificultats que trobem pel camí: 
malgrat tots els pesars, com solia
dir el nostre Pare.

Sant Josepmaria parlava de la
gràcia sobirana de la vocació. No
es tracta d’una cosa d’un moment,
sinó d’una gràcia permanent: És una
visió nova de la vida (...) com si
s’encengués una llum dins nostre; i



és, alhora, un impuls misteriós, una 
força vital, que té quelcom d’allau
devastadora.[1] En poques
paraules, es tracta d’una gràcia que
abraça la nostra vida sencera i que es
manifesta com a llum i com a força.
Llum que ens fa veure el camí, el que
Déu vol de nosaltres; i força, per ser
capaços de respondre a la crida, dir
que sí i seguir endavant en aquest
camí.

En una de les seves cartes, el nostre
Pare escriu que en la vocació
intervenen només la gràcia de Déu
—com a causa pròpia— i la
generositat de la persona
interessada, moguda per aquesta
gràcia.[2] El Senyor sempre vol que
la nostra llibertat —amb la gràcia,
que no ens treu la llibertat, sinó que
la perfecciona— tingui un paper
decisiu en la resposta i, per tant, en
la configuració mateixa de la
vocació. Una llibertat que compta
també, per al discerniment previ,



amb la llum dels consells dels qui
poden donar-los i els han de donar.

Un mateix esperit

3. Tots a l’Obra —cadascú en les
seves circumstàncies personals—
tenim una mateixa vocació: la crida a
ser i fer l’Opus Dei, amb un mateix
esperit, amb una mateixa missió
apostòlica, amb uns mateixos
mitjans.

Tots tenim el mateix esperit, que ens
mou a santificar la vida ordinària i,
d’una manera especial, el treball. No
hi ha a la terra cap labor humana
noble que no es pugui divinitzar,
que no es pugui santificar. No hi
ha cap treball que no hàgim de
santificar i fer santificant i
santificador.[3] Aquest esperit ens
porta a buscar la unió amb Déu en el
que afrontem en cada moment de la
nostra vida. Per això, la santificació
del treball és polleguera al voltant de
la qual gira, en correspondència amb



la gràcia, la nostra cerca de la
santedat, de la identificació amb
Jesucrist.

Això comporta una visió positiva de
les realitats terrenals, que són les que
Déu ens ha donat. Estimem aquest
món, sense ignorar el que s’hi oposa
al bé (cf. 1 Jn 2, 15). Les seves
inquietuds són també les nostres i, si
les seves alegries normalment ens
faciliten estimar-lo, les seves tristeses
ens han de conduir a estimar-lo
encara més. Quin consol i quin sentit
de responsabilitat susciten aquestes
paraules de sant Pau: Tot és vostre,
però vosaltres sou de Crist, i Crist és
de Déu (1 Co 3, 23).

I si la santificació del treball és 
polleguera de la nostra santedat, el
sentit de la filiació divina és
fonament. Una filiació que és, per la
gràcia santificant, la nostra 
introducció a la vida divina de la
Santíssima Trinitat, com fills del Pare



en el Fill per l’Esperit Sant. Per la
gràcia baptismal hem estat
constituïts fills de Déu. Amb
aquesta lliure decisió divina, la
dignitat natural de l’home s’ha
elevat incomparablement: i si el
pecat va destruir aquest prodigi,
la Redempció el va reconstruir de
manera encara més admirable, i
ens va portar a participar encara
més estretament de la filiació
divina del Verb.[4]

En ser fonament, la filiació divina
dona forma a tota la nostra vida: ens
porta a resar amb la confiança dels
fills de Déu, a moure’ns per la vida
amb la facilitat dels fills de Déu, a
raonar i decidir amb la llibertat dels
fills de Déu, a afrontar el dolor i el
patiment amb la serenitat dels fills
de Déu, a apreciar les coses boniques
com ho fa un fill de Déu. En
definitiva, la filiació divina es troba
present en tots els pensaments, en
tots els desigs, en tots els afectes.



[5] I s’expandeix necessàriament en
fraternitat. L’Esperit mateix s’uneix al
nostre esperit per donar testimoni que
som fills de Déu (Rm 8, 16). Aquest
testimoni és en nosaltres l’amor filial
a Déu,[6] que porta amb si mateix
l’amor fratern. «Altres beuen d’altres
fonts. Per a nosaltres, aquest
brollador de dignitat humana i de
fraternitat es troba en l’Evangeli de
Jesucrist».[7]

Centre i arrel de la nostra vida
espiritual, en fi, és el Sacrifici
Eucarístic. És arrel objectivament,
perquè «cada vegada que se celebra
sobre l’altar el sacrifici de la creu, pel
qual el Crist, el nostre anyell pasqual,
ha estat immolat (1 Co 5, 7) té lloc
l’obra de la nostra redempció».[8]

Però que subjectivament la vida
estigui realment centrada en
l’Eucaristia depèn també de la
correspondència personal a la gràcia:
Lluita per aconseguir que el Sant



Sacrifici de l’Altar sigui el centre i
l’arrel de la teva vida interior, de
manera que tota la jornada
esdevingui un acte de culte —
prolongació de la Missa que has
oït i preparació per a la següent—,
que es va desbordant en
jaculatòries, en visites al
Santíssim, en oferiments del teu
treball professional i de la teva
vida familiar.[9]

Del centre eucarístic de la vida
cristiana sorgeixen també el
desenvolupament i l’eficàcia de la
missió apostòlica: Si el centre dels
teus pensaments i esperances es
troba en el Sagrari, fill, que
abundants els fruits de santedat i
d’apostolat![10]

Una mateixa missió apostòlica

4. Tenim la mateixa missió
apostòlica: estem igualment cridats a
santificar-nos i a col·laborar amb la
missió de l’Església en la



transformació cristiana del món; en
el nostre cas, vivint l’esperit de
l’Opus Dei. La missió pròpia de
l’Obra només pot ser compresa
adequadament dins de la gran missió
de l’Església, en la qual «tots som
cridats a oferir als altres el testimoni
explícit de l’amor salvífic del Senyor,
que més enllà de les nostres
imperfeccions ens ofereix la seva
proximitat, la seva Paraula, la seva
força, i li dona un sentit a la nostra
vida».[11]

Només a l’Església, Cos místic de
Crist, rebem la força per servir amb
fecunditat al món del nostre temps.
Per això, fins i tot amb tots els
nostres límits, compartim els afanys,
les preocupacions i els patiments de
l’Església en cada època i a cada lloc.
Cadascuna i cadascú podem fer
nostra aquella actitud de sant Pau: 
Quan algú és feble, jo també m’hi
sento. Si fan caure algú, tot jo
m’encenc (2 Co 11, 29).



5. La missió apostòlica no es limita a
unes determinades activitats, perquè
des de l’amor a Jesucrist tot ho
podem transformar en servei cristià
als altres. Cadascú duu a terme
enterament la missió de l’Obra amb
la seva vida: a la seva família, al seu
lloc de feina, a la societat en què viu,
entre els seus amics i coneguts. Per
això s’entén la insistència de sant
Josepmaria perquè a l’Obra es doni
sempre una importància
fonamental a l’espontaneïtat
apostòlica de la persona, a la seva
lliure i responsable iniciativa,
guiada per l’acció de l’Esperit; i no
a les estructures organitzatives.
[12] I d’aquí també que l’apostolat
principal a l’Obra sigui el d’amistat i
confidència, realitzat personalment
per cadascuna i cadascú.

A la llum de tot això, es comprèn
millor en quin sentit totes les
tasques apostòliques i els
instruments per posar-les en



marxa són onus et honor, càrrega
i honor de tots: dels numeraris,
dels agregats, dels
supernumeraris; i també dels
cooperadors.[13] La missió
apostòlica la fem, per la comunió
dels sants, tots junts a tot arreu. Per
això, referint-se a tots a l’Església,
sant Josepmaria recorda que si hi
posem els mitjans, serem la sal, la
llum i el llevat del món: serem el
consol de Déu.[14]

Uns mateixos mitjans

6. Per dur a terme la nostra missió,
Crist és el camí. I per seguir-lo com a
deixebles i apòstols, tots a l’Opus Dei
tenim els mateixos mitjans: les
mateixes normes i costums de vida
cristiana, i els mateixos mitjans de
formació espiritual i doctrinal.
Segons les circumstàncies personals,
es viuen d’una manera o d’una altra,
però el conjunt és sempre
substancialment el mateix.



Convé no perdre de vista que es
tracta de mitjans —i no de finalitats
— que condueixen, per la gràcia de
Déu, a créixer en la vida
contemplativa enmig dels afanys
humans, alimentats per la
sobreabundància de la vida en Crist
que ens donen els sagraments, i molt
especialment la Sagrada Eucaristia.

Les pràctiques de pietat són part d’un
diàleg d’amor que inclou tota la
nostra vida i que ens porten a una
trobada personal amb Jesucrist. Són
moments en què Déu ens espera per
compartir la seva vida amb la nostra.
L’esforç per complir-les ens allibera,
ja que «la santedat té la flexibilitat
dels músculs solts (...). La santedat
no té pas la rigidesa del cartró:
sap somriure, cedir, esperar. És
vida: vida sobrenatural.[15]

D’aquesta manera, confiant en la
misericòrdia de Déu, intentarem
viure buscant sempre la perfecció de



la caritat, segons l’esperit que Déu
ens ha donat. Ser sants no és fer cada
vegada més coses o complir certs
estàndards que ens hàgim imposat
com a tasca. El camí de la santedat,
com ens explica sant Pau, consisteix
a correspondre a l’acció de l’Esperit
Sant fins que Crist estigui format en
nosaltres (cf. Ga 4, 19).

Unitat i diversitat

7. El nostre Pare veia la labor de
l’Obra com un sol teixit, format per
les diferents maneres de viure la
mateixa vocació. Per això insistia que
a l’Obra no hi ha classes, ni membres
de primera o de segona: ni per les
diferents modalitats en què es viu la
vocació, ni pel tipus de feina
professional que s’exerceix. Com en
qualsevol realitat de caràcter
sobrenatural, el que és essencial —
que no es pot jutjar en aquesta terra
— és la correspondència a l’amor de
Déu.



Sant Josepmaria expressava aquesta
unitat de vocació dient que la nostra
és una sola vocació divina, un sol
fenomen espiritual, que s’adapta
amb flexibilitat a les condicions
personals de cada individu i al seu
propi estat. La identitat de vocació
comporta una igualtat de
dedicació, dins dels límits
naturals que imposen aquestes
diverses condicions.[16]

Com és natural, la unitat i la
diversitat a l’Obra inclouen la
relativa a homes i dones: és unitat
d’esperit, de missió apostòlica i de
mitjans, juntament amb la separació
d’activitats pròpies d’unes i d’altres.
A més, entre homes i dones, en els
assumptes comuns a tota l’Obra, hi
ha unitat de direcció en l’aspecte
central i regional. Els òrgans de
govern d’homes i de dones tenen la
mateixa iniciativa i responsabilitat.
En determinats casos importants
establerts pel Dret, tenen la mateixa



capacitat d’acceptar o de rebutjar les
propostes del Prelat o, a les Regions,
les del Vicari regional.

Amb tota la nostra vida

8. Podria semblar que alguns tenen
més dedicació a la missió de l’Obra
que altres. No és així. Tots viuen amb
igual dedicació, perquè ser i fer
l’Opus Dei no consisteix només, ni
principalment, a col·laborar en
determinades tasques o en les labors
corporatives d’apostolat. La vocació i
la missió corresponent inclouen tota
la nostra vida, no només una part;
tota la vida és ocasió i mitjà de
trobada amb Jesucrist i d’apostolat.

A propòsit d’això mateix, sant
Josepmaria escrivia que la nostra
crida suposa una trobada
vocacional plena, perquè —sigui
quin sigui l’estat civil de la
persona— és plena la seva
dedicació al treball i al
compliment fidel dels seus propis



deures d’estat, segons l’esperit de
l’Opus Dei. Per això, dedicar-se a
Déu en l’Opus Dei no implica una
selecció d’activitats, no suposa
dedicar més o menys temps de la
nostra vida per utilitzar-lo en
obres bones i abandonar-ne
d’altres. L’Opus Dei s’empelta en
tota la nostra vida.[17] Trobada
vocacional plena, omnicomprensiva
de la mateixa vida, amb plenitud de
dedicació, ja que en tot hi ha una
crida de Déu a estimar-lo i a servir
els altres, amb un amor que és
llibertat interior. Per això, com
comentava el beat Àlvar, «l’Obra
exigeix una gran elasticitat: un
mínim de reglament, perquè és
necessari; però mínim, perquè la
lletra no mati l’esperit: Littera enim
occidit, spiritus autem vivificat (2 Co
3, 6)».[18]

9. Amb aquestes pàgines us voldria
convidar també a renovar
l’agraïment al Senyor pel do de la



vocació. Un agraïment joiós, no
només per la bellesa de l’Obra, en
considerar-la tal com la vol Déu en el
seu conjunt, sinó també en
contemplar, cadascuna i cadascun,
com aquesta bellesa es fa plenament
present en la manera personal en
què cada fidel de la Prelatura viu
aquesta mateixa vocació: com a
numeraris —en el cas de les dones,
també com a numeràries auxiliars—,
com a agregats, com a
supernumeraris o com a socis de la
Societat Sacerdotal de la Santa Creu.

En aquest context, voldria insistir en
el que us escrivia fa uns mesos:
l’experiència de la debilitat personal
pròpia i d’altri, en comparació amb
la formidable proposta que la fe
cristiana i l’esperit de l’Obra ens
presenten, no ens ha de produir
desànim. Davant del desencant que
ens pugui produir la desproporció
entre el que és ideal i la pobra
realitat de la nostra vida, tinguem la



seguretat que podem recomençar
cada dia amb la força de la gràcia de
l’Esperit Sant.[19]

II. La vocació a l’Obra com a
numerària i numerari

10. Al cor de l’Obra, els numeraris
—cridats a una missió especial de
servei— saben posar-se als peus de
tots els seus germans per fer-los
amable el camí de la santedat; per
atendre’ls en totes les seves
necessitats de l’ànima i del cos;
per ajudar-los en les seves
dificultats i fer possible, amb el
seu entregat sacrifici, l’apostolat
fecund de tots.[20] D’aquesta
manera, els numeraris donen vida als
seus germans: la seva labor, en
mantenir actiu i despert l’esperit
en tots, porta com a conseqüència
una realitat extraordinària de
fraternitat i d’unitat.[21]

En les numeràries i els numeraris la
vocació a l’Opus Dei està



determinada pel do del celibat
apostòlic i la plena disponibilitat per
a les tasques de formació i les labors
apostòliques. Aquesta disponibilitat,
entesa i realitzada com una missió
especial de servei als altres, es veu
facilitada en principi pel fet que els
numeraris viuen en un centre de
l’Obra. Tanmateix, hi pot haver
moltes circumstàncies que facin
convenient que no sigui així. Això no
afecta ni la seva identitat ni la seva
missió, ja que sempre se sabran al
servei de tots els altres, visquin on
visquin.

Un cor disponible

11. La disponibilitat dels numeraris
per servir els altres consisteix en una
autèntica disponibilitat del cor: la
llibertat efectiva de viure només per
a Déu i, per ell, per als altres, unida a
la voluntat d’ocupar-se de les tasques
que es necessitin a l’Obra.



Per a uns, la disponibilitat es
concretarà a col·laborar en tasques
de formació i labors apostòliques,
mentre es dediquen a una feina
professional corresponent als seus
talents, estudis i preferències, per
portar-hi l’alegria de l’Evangeli. Per a
d’altres, es tractarà de dedicar-se
com a feina professional a
l’administració dels centres de
l’Obra, o a tasques de formació, de
govern, de direcció o de col·laboració
en activitats apostòliques.

D’altra banda, la disponibilitat no es
limita a una actitud passiva de fer el
que em demanin, sinó que es
manifesta en la seva plenitud quan
pensem quins talents hem rebut de
Déu per posar-los a disposició de la
missió apostòlica; ens avancem, ens
oferim, amb iniciativa. Per això, la
disponibilitat no és immobilitat, sinó,
tot el contrari, el desig habitual de
moure’s al pas de Déu.



Cal entendre i viure la plena
disponibilitat com a llibertat, en el
sentit de no tenir cap altre lligament
que l’amor (és a dir, no estar lligats
necessàriament a una feina, a un lloc
de residència, etc., sense deixar per
això d’estar ben arrelats on siguem).
El que ens fa lliures no són les
circumstàncies externes, sinó l’amor
que portem al cor.

Com a concreció d’aquesta particular
tasca de servei, el nostre Pare ha
previst que la labor de govern en
l’Opus Dei recaigui en les numeràries
i els numeraris. La dedicació a
aquestes tasques és necessària, ja
que sosté la vida del conjunt.
Tanmateix, seria equivocat pensar
que estan més disponibles o que fan 
més l’Opus Dei els qui tenen aquesta
dedicació a les tasques de govern o
de formació. En aquest sentit,
monsenyor Xavier escrivia en una de
les seves cartes: «No hi ha més remei
que algunes filles i alguns fills meus



retallin la seva activitat professional
—o fins i tot la deixin de banda
completament, almenys durant algun
temps— per dedicar-se a ajudar els
seus germans en la vida espiritual i
dirigir la labor apostòlica».[22]

El nostre Pare expressa en molts llocs
aquesta plena disposició interior; per
exemple: Tots amb vocació divina,
els numeraris s’han d’entregar
directament i immediatament al
Senyor en holocaust, lliurant tot el
que és seu, tot el seu cor, les seves
activitats sense limitació, la seva
hisenda, la seva honra.[23] Es
tracta precisament d’entregar
lliurement, per fer l’Obra, totes les
activitats, siguin les que siguin, sense
limitacions. Com és obvi, de vegades
hi ha circumstàncies que
condicionen objectivament la
possibilitat d’assumir alguns
encàrrecs o tasques en un
determinat moment. Per això
insisteixo que el que és important és



la disposició interior de plena
disponibilitat a servir els altres, per
amor a Jesucrist.

Un grup clavat a la Creu

12. Recordem també aquestes altres
paraules de sant Josepmaria: Nostre
Senyor no vol una personalitat
efímera per a la seva Obra: ens
demana una personalitat
immortal, perquè vol que —a
l’Obra— hi hagi un grup clavat a
la Creu: la Santa Creu ens farà
perdurables, sempre amb el
mateix esperit de l’Evangeli, que
portarà l’apostolat d’acció com a
fruit saborós de l’oració i del
sacrifici.[24] El nostre Pare no
indica qui forma aquest grup clavat a
la Creu, però el beat Àlvar, en la nota
que comenta aquest paràgraf,
assenyala que ja es veuen aquí
anunciades o al·ludides les diverses
maneres de viure la vocació a l’Obra.
Pel context podem pensar que, en



aquest cas, es refereix sobretot als
numeraris i les numeràries.

En alguns altres llocs, sant
Josepmaria es refereix també als
sacerdots com a especialment clavats
a la Creu. I és que, en realitat, clavats
a la Creu hi hem d’estar tots, també
els agregats i els supernumeraris,
perquè és allà on trobem el Senyor,
com diu el nostre Pare en paraules
que expressen una profunda
experiència personal seva: Tenir la
Creu és identificar-se amb Crist, és
ser Crist i, per això, ser fill de Déu.
[25]

Tot i que a les numeràries i els
numeraris potser us pot resultar
humanament costós deixar per un
temps una professió prèvia per
dedicar-vos professionalment a un
altre tipus d’activitats
(l’administració dels centres de
l’Obra, el govern, la formació, la
direcció o la col·laboració en



activitats apostòliques), es tracta
d’una trobada fecunda amb la Creu,
el lloc de la identificació més
profunda amb Crist i font, moltes
vegades insospitada, d’una gran
alegria sobrenatural.

13. Quan demanem l’admissió a
l’Obra coneixem i adoptem
lliurement —per amor!— aquesta
actitud de disponibilitat, que ens
porta a sumar-nos a un projecte diví.
Alhora, com tot en la vida espiritual,
la maduració efectiva del lliurament
va creixent amb el temps. Aquest
creixement es produeix a través de la
formació, de la vida interior i amb
diverses experiències de
disponibilitat —petits canvis de
plans, encàrrecs, etc.— que preparen
l’ànima per a grans canvis, si fossin
necessaris. Com és natural, els
directors sempre intenten tenir
prèviament l’opinió de les persones
interessades quan es tracta
d’encàrrecs o canvis d’entitat



important, les quals, tot i que
manifestin amb senzillesa les
dificultats que hi puguin veure,
mantenen la disposició d’estar
disponibles per al que faci falta, per
amor a Déu i a les ànimes.

El que és decisiu, insisteixo, és que
cadascú tingui aquesta disposició
interior habitual de lliurament als
seus germans i a tantíssimes altres
persones que esperen el nostre
servei cristià: Alceu els ulls i mireu els
camps; ja són rossos, a punt de segar!
(Jn 4, 35).

Aquesta actitud és perfectament
compatible amb una ambició
professional sana i amb una
preocupació lògica i responsable de
sostenir-se econòmicament i
d’atendre les necessitats de la nostra
família sobrenatural. La
disponibilitat per canviar de tasca
professional, si l’Obra ho requereix,
precisament per dedicar-se a la



formació dels altres, va unida a la
convicció de ser dones i homes que
volen ser presents, com els seus
iguals, en els desafiaments del món,
perquè la seva missió és ajudar a
transformar-lo i portar-lo a Déu. I
això també es fa d’una manera molt
eficaç des dels llocs de direcció i de
formació de l’Obra.

Les numeràries i els numeraris viviu
el do del celibat apostòlic com a
plenitud d’amor en Crist, que obre a
una paternitat i maternitat
espirituals. Esteu cridats a ser un
testimoni viu d’entrega total a Déu, al
mig del món, amb una disponibilitat
plena al servei de tothom: enamorats
de Jesús, dels altres i del món. Rebeu
una crida peculiar a custodiar una
família sobrenatural i a preocupar-
vos pels vostres germans.

Teniu un horitzó amplíssim: amb la
vostra vida entregada, de vegades
potser amagada i sense brillantor



humana, arribeu amb fecunditat fins
a l’últim racó del món.

III. La vocació a l’Obra com a
numerària auxiliar

14. Les numeràries auxiliars teniu
una funció especial de servei, que
desenvolupeu creant i mantenint
l’ambient de llar cristiana als centres
de l’Obra. Feu realitat aquesta tasca
amb el vostre treball professional,
que en el vostre cas és
l’Administració. Com sabeu, no es
tracta només de dur a terme una
sèrie de tasques materials, que en
diverses mesures podem i hem de fer
entre tots, sinó de preveure-les,
organitzar-les i coordinar-les de
manera que el resultat sigui
precisament aquesta llar on tots se
sentin a casa, acollits, afirmats,
cuidats i, alhora, responsables.
Aquesta tasca, que fora d’això té una
gran importància per a tota persona
humana, repercuteix en la fisonomia



i en la fermesa espiritual de tota
l’Obra, de tots i cadascun dels seus
membres. Les dones us convertiu
així «en un recolzament
insubstituïble i en una font de força
espiritual per a la resta, que
perceben la gran energia»[26] del
vostre esperit.

La prioritat de la persona i de la
família

15. Amb el vostre treball cuideu i
serviu la vida a l’Obra, poseu la
persona singular com a focus i
prioritat de la vostra labor. Això és
una expressió molt concreta del fet
que l’Obra és família; una família
veritable, no en el sentit metafòric.
Recordeu com el nostre Pare ens ha
dit tantes vegades que els vincles a
l’Obra són més forts que els de la
sang, cosa que té conseqüències
també afectives, d’afecte mutu.

Sant Josepmaria considerava sovint
que el treball de l’Administració és el



mateix que feia la Mare de Déu. Per
això, l’aire de família de l’Obra ha de
ser com un reflex, com una
continuació del que va ser —encara
que no ho hàgim vist, ens ho podem
imaginar— l’ambient de la llar de
Natzaret.

Tot i que a la feina pròpia de
l’Administració dels centres se
l’anomeni de diferents maneres en
les diferents cultures, les numeràries
auxiliars en realitat sou germanes,
mares, part integrant de la família,
igual que el Pare i les altres filles i
fills. Per la gràcia que heu rebut de
Déu per cuidar tothom a l’Obra, sant
Josepmaria deia que —si hagués
pogut— hauria estat numerària
auxiliar. Us anomenava les seves 
filles petites, perquè vau ser les
últimes a arribar a l’Obra, i no per
considerar-vos menors d’edat. Al
contrari, confiava especialment en la
vostra fidelitat, madura i ferma, per



tirar endavant les grans intencions
de l’Obra.

De tots els ambients

16. És una realitat formidable que les
numeràries auxiliars procediu de
tots els ambients. De fet, de vegades
algunes es plantegen el dubte de si
Déu els demana de ser numerària o
numerària auxiliar. Un element que
cal tenir present, entre d’altres, és la
mateixa inclinació a les tasques més
directament orientades al servei i la
cura de les persones. Com és natural,
el discerniment depèn, en darrer
terme, de cadascuna, amb
l’orientació de la direcció espiritual i
de les directores.

En qualsevol cas, es comprèn que la
feina de l’Administració té una gran
dignitat: donar i mantenir l’escalf de
llar en una família. A més, les
persones que treballen a
l’Administració, a través d’aquesta
professió —perquè ho és, veritable



i noble— influeixen positivament
no sols sobre la família, sinó sobre
gran nombre d’amics i de
coneguts, sobre les persones amb
qui es relacionen d’una manera o
altra, complint una tasca molt
més extensa a vegades que la
d’altres professionals.[27]

Apostolat dels apostolats

17. Sant Josepmaria valorava el
treball de l’Administració fins al punt
de considerar-lo apostolat dels
apostolats. Sense aquest treball,
l’Obra no podria tirar endavant.

És apostolat dels apostolats, en
primer lloc, perquè en si mateix és
un apostolat directíssim. Insisteixo
que no es limita a proporcionar uns
serveis materials, en si mateixos
necessaris i importants; sobretot és
que aquesta tasca, transformada en
oració, influeix molt directament en
la formació humana i espiritual de
les persones del centre administrat.



L’ambient que creeu forma, i forma
molt.

La vostra feina ben feta, en efecte,
materialitza un esperit i el comunica
eficaçment per la via dels fets, d’una
manera concreta i constant. Per això
intenteu donar la màxima
professionalitat al treball de la llar,
com cadascun dels meus fills fa amb
la seva tasca. I, en elevar-lo a
l’horitzó del treball santificat, poseu
la competència professional
directament al servei de les persones
i el convertiu en un factor
d’humanització i d’inspiració per al
treball professional de tots.

En segon lloc, la feina de
l’Administració és apostolat dels
apostolats perquè fa possible la resta,
actua com a saba i impuls,
especialment en la mesura que
procureu transformar-lo en diàleg
amb Déu. En treballar a
l’Administració —sant Josepmaria



us escrivia—, participeu en tots els
apostolats, col·laboreu en tota la
labor. La seva bona marxa és una
condició necessària, l’impuls més
gran per a tota l’Obra, si ho feu
amb l’amor de Déu.[28] Es nota
molt quan, a l’inici del treball
apostòlic en un país o en una ciutat,
encara no hi ha Administració;
també es nota que, quan ja n’hi ha,
l’Obra pren més vida i més
dinamisme. A més, com és lògic, les
numeràries auxiliars col·laboreu en
moltes altres activitats apostòliques,
en la mesura que us és possible en
cada cas.

També diem que l’Administració és la
columna vertebral de l’Obra, perquè
sosté tot el cos que, si no fos així, no
es mantindria dret. Això és així
gràcies a Déu; es tracta de quelcom
que hem de considerar i valorar
sempre. Naturalment, també
constituïu aquesta columna vertebral
i aquest apostolat d’apostolats les



altres numeràries que treballeu a
l’Administració.

Les meves filles numeràries auxiliars
teniu una missió entusiasmadora:
transformar aquest món, avui tan ple
d’individualisme i indiferència, en
una autèntica llar. La vostra tasca,
feta amb amor, pot arribar a tots els
ambients. Esteu construint un món
més humà i més diví, perquè el
dignifiqueu amb la vostra feina
convertida en oració, amb el vostre
afecte i amb la professionalitat que
poseu en la cura de les persones en la
seva integritat.

IV. La vocació a l’Obra com a
agregada i agregat

Amb caràcter propi

18. Els agregats feu l’Opus Dei
principalment a través d’un profund
apostolat personal en el vostre
ambient professional i familiar,
col·laborant amb els numeraris en



l’atenció dels altres fidels de l’Obra.
Amb les vostres vides manifesteu el
caràcter libèrrim que té l’activitat
apostòlica de tothom que està
batejat, la tireu endavant amb totes
les energies d’un cor celibatari. Per
això sant Josepmaria podia dir-vos: 
Us tinc enveja, la vostra entrega a
Déu és total i plena com la meva,
però podeu arribar més lluny.[29]
Què volia dir amb això? Volia dir que
el més important és ser al mig del
món, enmig de les activitats, dels
treballs, de les famílies, per portar-hi
la vida cristiana.

Us trobeu en circumstàncies molt
variades i us moveu en tota mena
d’ambients professionals. La vostra
vida s’obre a un camp il·limitat de
possibilitats en què encarnar i
difondre l’esperit de l’Opus Dei. Per
la varietat dels vostres orígens,
arribeu a tot el teixit social; per la
màxima permanència a cada lloc,
faciliteu l’arrelament dels apostolats



al territori; el vostre tipus de vida us
permet conrear una gran diversitat
de relacions d’una manera molt
estable: familiars, professionals, de
veïnat, al poble, a la ciutat o al país
on viviu. Arribeu més enllà, com
afirmava sant Josepmaria, no només
en extensió de l’apostolat, sinó en
profunditat, també perquè mostreu
vivencialment el que suposa un
lliurament a Déu enmig del món, amb
cor indivís.

S’entén molt bé, per això, que el
nostre Pare volgués que els agregats
fóssiu el doble en nombre que els
numeraris: perquè el més important
és la labor enmig de les
circumstàncies ordinàries i de les
feines de cadascuna i de cadascun.

Si algú, plantejant-se la seva possible
vocació a l’Obra, dubtés entre
numerari o agregat, podria ser
necessari fer-li veure que seria una
equivocació pensar que ser numerari



és més que ser agregat. Això té molta
importància en el discerniment de la
vocació. Hi ha casos en què la
manera en què es concreta la vocació
a l’Obra és evident: per exemple, un
home casat pot ser supernumerari,
però no agregat ni numerari.
Tanmateix, hi ha altres casos menys
evidents, i l’últim discerniment l’ha
de fer la persona interessada: és ella
la que experimenta què li demana
concretament Déu, dins d’una
vocació única i comuna. Lògicament,
per prudència, és molt oportú
aconsellar-se en la direcció
espiritual, i també amb els directors,
que coneixen la persona i voldran
discernir-hi quina és la voluntat de
Déu.

La bona olor de Crist

19. Referint-se concretament a les
agregades i als agregats, sant
Josepmaria escrivia: A través de la
seva feina —que de vegades fan en



obres corporatives—, en totes les
circumstàncies de la societat, a
tots els llocs, als racons més
diversos de la terra, porten a tot
arreu, entre els seus companys, la
bona olor de Crist; i s’esforcen per
orientar amb sentit cristià les
tasques —tant oficials com
privades— socials, professionals,
econòmiques, etc., dels que
pertanyen a la seva classe i
condició social. I això sense
necessitat, ordinàriament, que
canviïn de domicili o de feina.[30]
Per això, he escoltat directament
monsenyor Xavier afirmar —
recollint un ensenyament de sant
Josepmaria— que les agregades i els
agregats expresseu d’una manera
especialment clara què és l’Opus Dei,
per la santificació de la vida
ordinària, del treball professional i
de la vida familiar, sense canviar de
lloc.



Els agregats de vegades treballeu en
obres corporatives d’ensenyament o
en altres activitats apostòliques.
Tanmateix, no és aquesta la vostra
principal manera de participar en la
missió de l’Obra, ja que està tota a les
vostres mans. De vegades cal que
assumiu aquests encàrrecs, però el
principal és la santificació de la vida
ordinària, el tracte d’amistat i
confidència amb la gent i, quan sigui
el cas, l’acompanyament dels vostres
amics als mitjans de formació de les
labors de sant Rafael i de sant
Gabriel... En definitiva, Déu us crida
a ser llevat al mig de la massa. El que
és important en vosaltres, insisteixo,
és la labor enmig de les
circumstàncies ordinàries i de les
feines de cadascuna i de cadascun.

V. Sacerdots de la Prelatura

20. D’entre els numeraris i els
agregats sorgeixen les vocacions al
sacerdoci en l’Obra, essencials com



els laics en la realitat teològica i
jurídica de la Prelatura. Aquesta
crida no és una coronació de la
vocació a l’Obra, sinó una nova
manera de viure-la, amb més
obligació que els altres de posar el
cor a terra com una catifa, perquè
els seus germans hi trepitgin tou.
[31]

Juntament amb el que és propi del
ministeri sacerdotal de l’Església —
que té el seu centre en l’Eucaristia—,
els sacerdots de la Prelatura es
dediquen principalment al servei
ministerial dels altres fidels i a
l’atenció sacerdotal de les seves
activitats apostòliques.
Concretament, per la peculiar missió
pastoral de la Prelatura, s’ocupen
sobretot de la celebració dels
sagraments de l’Eucaristia i de la
Penitència, de la predicació de la
Paraula de Déu, de la direcció
espiritual i d’una extensa tasca de
formació doctrinal.



El fet que els sacerdots de la
Prelatura visquin, com la resta,
l’esperit de l’Obra, implica un cert
estil sacerdotal: en el seu ministeri
reflecteixen necessàriament la
secularitat; respecten i promouen
amb gran delicadesa la
responsabilitat i la iniciativa dels
fidels laics; actuen de manera
sobrenatural per apropar les
persones a Déu; fomenten en els
altres la llibertat d’esperit, que és
estimar; actuen amb iniciativa per
tenir una feina sacerdotal abundant.
Naturalment, en la mesura del que
sigui possible, també col·laboren en
activitats de les diòcesis.

Al servei dels altres

21. Al començament d’una de les
seves cartes, especialment dirigida
als seus fills sacerdots, sant
Josepmaria escrivia: Us heu
ordenat, fills meus sacerdots, per
servir. Deixeu-me que comenci



amb el record que la vostra missió
sacerdotal és una missió de servei.
Us conec, i sé que aquesta paraula
—servir— resumeix els vostres
afanys, tota la vostra vida, i és el
vostre orgull i el meu consol:
perquè aquesta voluntat bona i
sincera que teniu —com els vostres
germans laics i les vostres
germanes— d’estar ocupats
sempre en fer el bé als altres em
dona dret a dir que sou gaudium
meum, et corona mea (Fl 4, 1); el
meu goig i la meva corona.[32]

Als sacerdots, l’esperit de servei us
mou a sentir-vos i a ser a la pràctica
un més entre els vostres germans,
conscients que a l’Obra hi ha una
sola classe, encara que estigui
formada per clergues i laics.[33]
Alhora, amb el vostre exemple i la
vostra paraula, intenteu ser com
despertadors dels desitjos de
santedat en els altres i instruments
d’unitat a l’Obra. Sent sempre molt



propers a tots, intenteu mantenir un
to humà adequat, la gravetat
sacerdotal en la manera de
presentar-vos, en les converses, etc.

Fills meus, si sant Josepmaria deia a
tothom que és de Crist, de qui hem
de parlar, i no de nosaltres
mateixos,[34] els sacerdots us
esforceu especialment per no brillar,
per no ser protagonistes, i intenteu
que el protagonisme i la brillantor de
la vostra vida siguin els de Jesucrist, i
que brillin en tot cas les vostres
germanes i els vostres germans. Per a
això, com bé sabeu i procureu viure,
és especialment necessària la vostra
unió amb Déu, la vostra oració i
sacrifici alegre, en unitat de vida.

VI. Sobre el celibat apostòlic dels
numeraris i els agregats

22. La vocació a l’Obra en els
numeraris i els agregats, i
numeràries i agregades, comporta el
celibat apostòlic, que és un do de Déu



i resposta a aquest do per
correspondència d’amor a l’Amor. 
Tingueu sempre present que és
l’Amor —l’Amor dels amors— el
motiu del nostre celibat.[35] Per
això, no s’ha de considerar el celibat
sol ni principalment com una opció
funcional, és a dir, com quelcom
adequat per dedicar-nos més a la
labor de l’Obra o per poder anar d’un
lloc a un altre. És veritat que el
celibat fa això possible o ho facilita,
però el seu motiu fonamental és el de
ser un do particular d’identificació
amb la vida de Crist. «El celibat ha de
ser un testimoni de fe: la fe en Déu es
fa concreta en aquesta forma de
vida, que només pot tenir sentit a
partir de Déu. Fundar la vida en el
celibat, renunciant al matrimoni i a
la família, significa acollir i
experimentar Déu com a realitat, per
poder-lo portar així als homes».[36]

El celibat apostòlic no ens separa dels
altres; però com que comporta un



compromís de cor indivís per a Déu,
s’ha de notar en un tenor de vida
entregada, anàleg al d’una persona
casada, que no es comporta com si
no tingués cap compromís de
fidelitat al seu consort.

La vocació, viscuda amb radicalitat,
de vegades xoca amb els estàndards
del món. Aquí també podem aplicar
aquestes paraules més generals de
sant Josepmaria: “I en un ambient
paganitzat o pagà, quan topi
aquest ambient amb la meva vida,
no semblarà com postissa la meva
naturalitat?”, em demanes. —I et
contesto: Toparà, sens dubte, la
teva vida amb la d’ells; i aquest
contrast, que confirma amb les
teves obres la teva fe, és justament
la naturalitat que jo et demano.
[37]

Renovem sempre de nou el
convenciment que el do del celibat
apostòlic manifesta una predilecció



divina, una crida a una identificació
especial amb Jesucrist, que comporta
també, fins i tot humanament, però
sobretot sobrenaturalment, més
capacitat per estimar tothom. D’aquí
que el celibat, que prescindeix de la
paternitat i de la maternitat físiques,
faci possible una maternitat o
paternitat espirituals molt més grans.
Però, en qualsevol cas, estarà de fet
més identificat amb Crist qui estimi
més el Senyor, tant si és celibatari
com casat, ja que el matrimoni també
és un camí diví en la terra.[38]

VII. La vocació a l’Obra com a
supernumerària i supernumerari

És molta gràcia de Déu

23. La major part dels fidels de
l’Opus Dei la formeu els
supernumeraris, que intenteu
santificar totes les facetes de la
vostra vida, i de manera especial la
vida matrimonial i familiar, ja que
ordinàriament sou persones casades.



El 1947, sant Josepmaria escrivia així
als seus fills d’Espanya, contestant
unes consideracions que havia rebut
sobre els supernumeraris: Vaig
llegir les notes dels
supernumeraris. (…) La propera
setmana et tornaré les quartilles,
amb alguna indicació concreta: de
tota manera, t’avanço que no
podrem perdre de vista que no es
tracta de la inscripció d’uns
senyors a una determinada
associació (...) És molta gràcia de
Déu ser supernumerari![39] És Déu
qui dona la gràcia: molta gràcia, diu
sant Josepmaria; i una gràcia gran: la
de la vocació a l’Obra. Per als
supernumeraris, aquesta vocació
comporta una ajuda especial per
recórrer el propi camí de
santificació: el que està marcat pel
baptisme i, en la majoria dels casos,
per la recepció del sagrament del
matrimoni i la formació d’una
família.



La crida pressuposa una elecció i es
dirigeix, com he escrit abans, a una
missió: ser i fer l’Opus Dei a
l’Església. En la Instrucció de sant
Gabriel, referint-se a les
supernumeràries i als
supernumeraris, sant Josepmaria
escriu: Jo veig aquesta gran
selecció actuant (...). Tots, cadascú
sabent-se escollit per Déu, per
aconseguir la seva santedat
personal al mig del món,
precisament al lloc que ocupa al
món, amb una pietat sòlida i
il·lustrada, de cara al compliment
gustós —encara que costi— del
deure de cada moment.[40] Per
tant, no vegem mai la vocació com
un conjunt d’exigències,
d’obligacions —encara que les tingui,
lògicament— sinó, abans que res,
com una elecció de Déu, com un gran
do de Déu.

L’horitzó que dona sentit a la vostra
missió és ser un llevat que divinitzi



els homes i, en fer-los divins,
alhora els faci veritablement
humans.[41] Com Àquila i Priscil·la,
que van acollir sant Pau a Corint (cf. 
Act 18, 2) i que van ser els qui van
anunciar l’Evangeli a Apol·lo i a
molts d’altres (cf. Act 18, 26; Rm 16, 3;
1 Co 16, 19); com tants d’aquells
primers cristians que tenien una
vida tan normal com la dels seus
contemporanis i que, alhora, eren sal
de la terra i llum d’un món que
estava en tenebres.

Entre els supernumeraris, hi ha
tota la gamma de les condicions
socials, de professions i d’oficis.
Totes les circumstàncies i les
situacions de la vida són
santificades per aquests fills meus
—homes i dones—, que dins del seu
estat i de la seva situació al món
es dediquen a buscar la perfecció
cristiana amb plenitud de vocació.
[42] Fixeu-vos en com insisteix el
nostre Pare en la plenitud de



vocació. Pel que fa a la varietat, és
clar que es basa en el fet que l’Obra
és un camí de santificació i apostolat
en la vida ordinària; una vida
ordinària que admet tota la varietat
del que és humà i honest.

Matrimoni i família

24. La vocació a l’Obra com a
supernumerari es desenvolupa en
primer lloc en l’àmbit familiar. El
vostre primer apostolat és a la
llar.[43] Sant Josepmaria tenia la
il·lusió que les llars dels
supernumeraris i de les
supernumeràries fossin lluminoses i
alegres, centres d’irradiació del
missatge evangèlic.[44] Aquesta és
l’herència que deixeu a la societat.
Per això, també us escrivia: La
formació que us dona l’Opus Dei
us porta a valorar la bellesa de la
família, l’obra sobrenatural que
significa la fundació d’una llar, la



font de santificació que s’amaga
en els deures conjugals.[45]

A més, esteu cridats a influir
positivament en altres famílies. En
particular, ajudant a fer que la seva
vida familiar tingui un sentit cristià i
preparant la joventut per al
matrimoni, perquè molts joves
s’il·lusionin i estiguin en condicions
de formar altres llars cristianes, de
les quals puguin sorgir també les
nombroses vocacions al celibat
apostòlic que Déu vulgui.

També els solters i els vidus —i,
naturalment, els matrimonis sense
fills— podeu veure en la família un
primer apostolat, ja que sempre
tindreu, d’una manera o una altra,
un ambient familiar per cuidar.

Incidir cristianament en el propi
entorn

25. Sant Josepmaria veia en vosaltres
una gran mobilització de cristians,



que irradia en la seva feina i en el
seu entorn social l’amor de Crist,
principalment a través del seu
apostolat d’amistat i confidència, i
que, en fer-ho, contribueix també a
millorar les estructures pròpies de la
societat, fent-les cada vegada més
humanes i conformes amb la vida de
fills de Déu, prenent una part activa
en la solució dels problemes del
nostre temps. Feu un apostolat
fecundíssim quan us esforceu per
orientar amb sentit cristià les
professions, les institucions i les
estructures humanes en què
treballeu i us moveu.[46]

És clar que la vocació i la missió
consegüent de les supernumeràries i
dels supernumeraris no es limita a
viure unes pràctiques de pietat,
assistir a uns mitjans de formació i
participar en alguna activitat
apostòlica, sinó que inclou tota la
vostra vida, perquè tot en la vostra
vida pot ser trobada amb Déu i



apostolat. Fer l’Opus Dei és fer-lo en
la mateixa vida i, per la comunió dels
sants, col·laborar per fer-lo a tot el
món. O, com ens recordava en una
frase gràfica el nostre fundador, fer
l’Opus Dei sent cada un Opus Dei.

Sentir l’Obra com a pròpia us porta a
tenir un interès viu per formar-vos,
per portar Crist als altres i donar raó
de la vostra fe. De fet, la formació
que us dona l’Opus Dei és flexible:
s’adapta, com un guant a la mà, a
la vostra situació personal i
social. (…) Com que en nosaltres
l’esperit és únic i també són únics
els mitjans ascètics, es poden i
s’han de fer realitat en cada cas
sense rigideses.[47]

La flexibilitat que evita les rigideses
no significa que ser supernumerari
comporti menys exigència
d’heroisme o de radicalitat en el
seguiment de Jesucrist. Per això,
convé que no ens fixem tant en la



diversitat de circumstàncies, sinó en
com l’essència mateixa del que en
aquestes circumstàncies és crida de
Déu, missió donada per Déu. En
qualsevol situació, del que es tracta
és d’estar amb Jesucrist, d’estimar
Jesucrist, de treballar amb Jesucrist i
de portar-lo a tot arreu.

Quan sant Josepmaria escrivia que 
els supernumeraris es dediquen
parcialment al servei de l’Obra,
[48] es referia a la disponibilitat
material per a les labors apostòliques
concretes, i no a una parcialitat en
fer l’Obra, ja que aquesta tasca,
insisteixo de nou, es realitza amb
tota la vida. Per això el nostre Pare
també escriu, en parlar sobre la
missió apostòlica de les
supernumeràries i supernumeraris: 
No és aquest un apostolat exercit
de manera esporàdica o eventual,
sinó habitualment i per vocació,
prenent-lo com l’ideal de tota la
vida.[49]



Déu compta amb el fet que,
espontàniament i amb iniciativa, us
obriu en ventall i porteu a tota mena
de persones l’alegria de l’Evangeli. 
En la vostra acció apostòlica heu
de tenir iniciativa, dins del marge
amplíssim que assenyala el nostre
esperit, per trobar —a cada lloc,
en cada ambient i en cada temps—
les activitats que s’acomodin
millor a les circumstàncies.[50]

Aquesta és la gran missió de les
meves filles i fills supernumeraris,
que no té límits: No hi ha d’haver
cap poble on no irradiï el nostre
esperit algun supernumerari.[51]

VIII. La vocació a l’Obra com a
agregat i supernumerari de la
Societat Sacerdotal de la Santa
Creu

26. Vosaltres sou tan de l’Opus Dei
com jo, deia sant Josepmaria als
sacerdots i diaques, agregats i
supernumeraris, de la Societat



Sacerdotal de la Santa Creu, que no
estan incardinats en la Prelatura.

Naturalment, la crida a la santedat al
mig del món inclou també els
sacerdots seculars incardinats en les
diòcesis. La vocació a l’Obra és la
mateixa: la crida divina a buscar la
santedat i exercir l’apostolat en les
circumstàncies i en el compliment
dels deures propis de cadascú, amb
el mateix esperit i els mateixos
mitjans ascètics, i formant part de la
família de l’Opus Dei.

L’expressió jurídica de la pertinença
a l’Obra és certament diversa en els
fidels de la Prelatura i en els socis de
la Societat Sacerdotal de la Santa
Creu no incardinats en la Prelatura.
Tanmateix, la diversitat de vincle
jurídic (respectivament, de
jurisdicció o associatiu) no treu res a
la identitat de la crida a tendir a la
santedat amb el mateix esperit i els
mitjans específics de l’Opus Dei.



Aquesta diferència jurídica permet
que la crida a l’Obra no us tregui del
vostre lloc, ja que us manteniu
incardinats en les vostres diòcesis
respectives sense que canviï res de la
relació amb el vostre bisbe i la resta
de sacerdots. La vostra vocació
reforça i facilita, amb els mitjans
corresponents, el compliment fidel i
generós dels compromisos
sacerdotals i les tasques ministerials,
i us fa més amable el vostre camí de
santedat. A més, us correspon
especialment la promoció de les
vocacions sacerdotals, i esteu cridats
a ser ferment d’unitat amb els bisbes
i de fraternitat dins del presbiteri de
la vostra diòcesi.

Com us animava en aquest sentit el
nostre Pare! Intenteu acompanyar-
vos, també humanament. Tingueu
un cor de carn, que de carn és el
cor amb què estimem Jesús i el
Pare i l’Esperit Sant. Si veieu
amoïnat algun dels vostres



germans, aneu-hi, aneu-hi, no
espereu que us ho demani![52]

Quina alegria considerar que la
santificació del treball —polleguera
de la vida espiritual— per als socis de
la Societat Sacerdotal de la Santa
Creu significa fonamentalment
santificar l’activitat sacerdotal. En els
seus aspectes principals ja és
objectivament una activitat sagrada;
però, alhora, com tota feina, és lloc i
mitjà de santificació personal i
d’apostolat.

***

27. Ens anem apropant al centenari
d’aquell 2 d’octubre del 1928, en què
Déu va fer veure l’Obra a sant
Josepmaria. Des d’aleshores, al món i
a l’Església —i, per tant, també a
l’Obra— hi ha hagut i hi continua
havent tantes alegries i tantes penes.

El 27 de març del 1975, fent oració
mentre predicava, el nostre Pare



rememorava la història relativament
breu de l’Opus Dei: Un panorama
immens: tants dolors, tantes
alegries. I ara, tot alegries, tot
alegries... Perquè tenim
l’experiència que el dolor és el
martelleig de l’artista que vol fer
de cadascú, d’aquesta massa
informe que som, un crucifix, un
Crist, l’alter Christus, que hem de
ser. Senyor, gràcies per tot. Moltes
gràcies![53]

La bellesa de la vocació cristiana, tal
com el Senyor l’ha concretada a
l’Obra per a cadascuna i cadascun,
ens ha d’omplir d’alegria: d’una
banda, d’una sana alegria humana
davant de tantes persones i coses
bones; d’una altra, molt especialment
d’aquesta alegria sobrenatural que,
com assegurava el nostre Pare, té 
arrels en forma de Creu. Ens omple
de goig saber —tornem-ho a
considerar— que la Santa Creu ens
farà perdurables, sempre amb el



mateix esperit de l’Evangeli, que
portarà l’apostolat d’acció com a
fruit saborós de l’oració i del
sacrifici.[54]

Demanem a la Mare de Déu que ens
beneeixi i ens recordi maternalment
que tots tenim l’Obra a les nostres
mans. Així, secundant el voler de
Déu i corresponent a la seva gràcia,
la història que va començar el 2
d’octubre del 1928 continuarà,
malgrat la nostra debilitat i els
nostres errors, fins al final dels
temps: continuarem treballant amb
alegria, buscant posar Crist al
capdamunt de totes les activitats
humanes, per a glòria de Déu.

Amb tot l’afecte us beneeix

el vostre Pare

Roma, 28 d’octubre de 2020



[1] Carta 9.I.1932, núm. 9.

[2] Carta 12.XII.1952, núm. 35.

[3] Carta 31.V.1954, núm. 17.

[4] Carta 19.III.1967, núm. 93.

[5] Amics de Déu, núm. 146.

[6] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, 
Comentari a l’epístola als Romans,
cap. 8, llicó 3.

[7] Francesc, Enc. Fratelli tutti, núm.
277.

[8] Conc. Vaticà II, Const. Lumen
gentium, núm. 3.

[9] Forja, núm. 69.

[10] Ibídem, núm. 835.

[11] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium, núm. 121.

[12] Converses, núm. 19.



[13] Carta 31.V.1954, núm. 34.

[14] És Crist que passa, núm. 74.

[15] Forja, núm. 156.

[16] Carta 24.XII.1951, núm. 137.

[17] Carta 25.I.1961, núm. 11.

[18] Beat Àlvar del Portillo, nota 135
a la Instrucción sobre la obra de San
Miguel.

[19] Cf. Missatge, 20.VII.2020.

[20] Carta 29.IX.1957, núm. 8.

[21] Ibídem, núm. 76.

[22]Xavier Echevarría, Carta
pastoral, 28.XI.1995, núm. 16.

[23] Instrucción para la obra de San
Gabriel, núm. 113.

[24] Instrucción sobre el espíritu
sobrenatural de la Obra, núm. 28.



[25] Meditació, 28.IV.1963.

[26] Sant Joan Pau II, Carta ap. 
Mulieris dignitatem, núm. 30.

[27] Converses, núm. 88.

[28] Carta 29.VII.1965, núm. 11.

[29] Tertúlia, 15.IX.1962.

[30] Carta 29.IX.1957, núm. 13.

[31] Carta 8.VIII.1956, núm. 7.

[32] Ibídem, núm. 1.

[33] Ibídem, núm. 5.

[34] És Crist que passa, núm. 163.

[35] Instrucció per a l’obra de sant
Miquel, núm. 84.

[36] Benet XVI, Discurs 22.XII.2006.

[37] Camí, núm. 380.

[38] Converses, núm. 92.



[39] Carta al Consell General de
l’Opus Dei, 18.XII.1947.

[40] Instrucció per a l’obra de sant
Gabriel, núm. 9.

[41] Carta 9.I.1959, núm. 7.

[42] Ibídem, núm. 10.

[43] Ibídem, núm. 53.

[44] És Crist que passa, núm. 30.

[45] Carta 9.I.1959, núm. 53.

[46] Ibídem, núm. 17.

[47] Ibídem, núm. 33.

[48] Instrucció per a l’obra de sant
Gabriel, núm. 23.

[49] Ibídem, núm. 15.

[50] Carta 24.X.1942, núm. 46.

[51] Carta 9.I.1959, núm. 13.



[52] Notes d’una reunió familiar amb
sacerdots, 26.X.1972, a l’Arxiu
General de la Prelatura, secció P04,
1972, II, p. 767.

[53] Paraules preses de la seva
predicació, a l’Arxiu General de la
Prelatura, secció P01, 1975, p. 809.

[54] Instrucció sobre l’esperit
sobrenatural de l’Obra, núm. 28.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Prohibida tota divulgació pública,
total o parcial,

sense autorització expressa del
titular del copyright)

(Pro manuscripto)

pdf | document generat
automàticament des de https://

https://opusdei.org/ca/article/carta-del-prelat-28-d-octubre-de-2020/


opusdei.org/ca/article/carta-del-
prelat-28-d-octubre-de-2020/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/carta-del-prelat-28-d-octubre-de-2020/
https://opusdei.org/ca/article/carta-del-prelat-28-d-octubre-de-2020/

	Carta del prelat (28 d'octubre de 2020) | Vocació

