
opusdei.org

Cap a una cultura de
diàleg

Som capaços de transmetre
pacíficament la nostra visió del
món i escoltar amb atenció el
que diuen els altres? La teòloga
Jutta Burggraf proposa el diàleg
per evitar el xoc entre les
cultures i mentalitats.

06/07/2009

Un nou repte

En la societat actual, convivim amb
persones diferents de nosaltres.
Aquest és un fet concretament i



fàcilment perceptible enfront del
qual no podem aclucar els ulls. Es
tracta generalment de gent provinent
d’altres països, amb una cultura i
religió diferents de les nostres; tenen
altres costums i un estil de vida que
ens resulta estrany i fins i tot curiós o
pintoresc. Potser viuran al mateix
poble o fins i tot pertanyin a la nostra
família. Són "els nostres veïns de
sempre"; però no pensen ni senten
com jo, o —dit des d’una altra
perspectiva— jo no penso ni sento
com ells. Cada persona té el propi
punt de vista, la seva mentalitat, el
seu projecte vital i el seu mode de
jutjar els esdeveniments polítics i
socials.

Lamentablement, les diferències
originen no poques vegades
antipaties o sospites; poden portar a
malentesos i incomprensions i fins i
tot despertar reaccions violentes.
Poden ser també la causa de



múltiples formes de rebuig que
fereixen el cor humà.

Molts pateixen injustícies i
humiliacions pel mer fet de no ser
"com els altres"; alguns han de
suportar diàriament tortures, no sols
en una presó, sinó també en un lloc
de treball o en l’entorn familiar. És
cert que ningú pot fer-nos tant de
mal com aquells que haurien
d’estimar-nos. "L’únic dolor que
destrueix més que el ferro és la
injustícia que procedeix dels nostres
familiars”, diuen els àrabs. És una
llàstima esmerçar les energies en
enuigs, recels, rancors o
desesperació; i potser és més trist
encara que una persona s’endureixi
per no patir més.

Com podem evitar aquest xoc entre
les cultures i mentalitats que sembla
caracteritzar cada vegada més
clarament la nostra vida? En els
últims anys —i especialment a partir



de l'11 de setembre de 2001— s’han
donat moltes respostes molt variades
a aquest interrogant. D’especial
importància és, certament, el diàleg.
Però, som capaços a transmetre
pacíficament la nostra visió del món,
i escoltar amb atenció el que diuen
els altres? O, preguntant de manera
més radical: tenim realment
conviccions pròpies? Hem trobat la
nostra identitat? És un fet conegut
que ningú pot donar (a conèixer) allò
que no té.

I. Dificultats per al diàleg

Som lliures per pensar per compte
propi. Però amb prou feines tenim el
valor de fer-ho de debò. Estem més
aviat acostumats a repetir el que
diuen els diaris i revistes, la televisió,
la ràdio, les coses que llegim en
Internet o allò que s’ha asseverat per
alguna persona, més o menys
interessant, amb qui ens creuem pel
carrer. Avui en dia, en molts països



sembla que ha desaparegut
l’autoritat que dicta els pensaments,
la censura. Però el que trobem, en
realitat, és que aquella autoritat n’ha
canviat la manera d’obrar: no es val
de la coerció sinó tan sols d’una
blana persuasió. S’ha fet invisible,
anònima, i es disfressa de normalitat,
sentit comú o opinió pública. No
demana una altra cosa que fer allò
que tots fan.

Resistim els trets constants d’aquest
"enemic invisible"? Hem après a
exercir la nostra facultat per
discórrer i discernir? Pensar no sols
és un joc divertit; és abans que res
una exigència de la nostra
naturalesa. No hauríem de tancar
voluntàriament els ulls a la llum,
sinó tot al contrari: hauríem
d’entusiasmar-nos amb la realitat
que ens envolta, i cercar respostes a
les qüestions grans i petites que ens
planteja la pròpia existència.



Patir un tràfec continu

Tanmateix, la nostra vida s’ha
convertit, en molts sentits, en un
tràfec continu. Moltes persones
pateixen les conseqüències de
l’estrès o d’un cansament crònic. La
duresa de la vida professional, i
també les exigències exagerades de
la indústria de l’oci, comporten unes
obligacions excessives, així que l’únic
que es desitja a la nit és descansar,
distreure’s dels problemes
quotidians, i no esforçar-se més. Tot
això pot portar a una certa
"alienació" psicològica i espiritual, a
la superficialitat d’una persona que
viu només en el moment, per a les
coses immediates. En la nostra
societat de benestar tan sadollada,
ben sovint, resulta molt difícil aturar-
nos a reflexionar. I resulta encara
més difícil parlar seriosament amb
una altra persona. Com es poden
transmetre les pròpies conviccions si
no se’n té cap?



Fugir en el món virtual

Ben sovint, coneixem millor els
protagonistes d’una determinada
sèrie televisiva que els veïns més
propers; escrivim mails als nostres
col·legues de les oficines del costat,
en comptes de mirar-los a la cara. A
banda de l'internet, la televisió és
actualment, sens dubte, la font
principal d’informació i deformació.
Consumim notícies de tot el món, 
talkshows i pel·lícules sense parar.
No són poques les cases on la
televisió està encesa tot el dia, fins i
tot durant els àpats. Això, òbviament,
dificulta la conversa. Hi ha estudis
que diuen, en les seves conclusions,
que els nens europeus veuen una
mitjana de quatre hores diàries de
televisió. Als Estats Units, sembla que
la veuen encara més, fins a sis hores
al dia, segons les investigacions de
l’especialista Milton Chen, de San
Francisco. Així quan un noi comença
l’ensenyament mitjà, ha vist 18.000



hores de televisió i ha passat 13.000
hores a l’escola. El seu cap és ple
d’imatges.

Però fins i tot el telespectador més
àvid es veu apartat, de tant en tant,
de la seva pantalla, i ha d’enfrontar-
se amb la realitat de la vida
quotidiana. Llavors es troba immers
en un món inevitablement menys
emocionant que aquell de les
imatges. La vida quotidiana pot
resultar lenta i avorrida;
normalment no és tan dinàmica com
una pel·lícula. És comprensible que
hom pugui tenir ganes de fugir,
tornar com més aviat millor al món
fantàstic de la televisió, i no es vulgui
sortir d’ell. Així, la televisió pot
arribar a ser una droga. Som
nosaltres els qui fem d'ella una de les
múltiples "drogues electròniques". Fa
pensar que existeixi també la
televisió de mida casset que es pot
portar en un transport públic, per no



estar sol amb un mateix, ni quinze
minuts.

Tenir un excés d’informació

Un excés d’informació pot ser un
altre gran impediment per pensar.
Vivim en l’era dels mitjans de
comunicació de masses. Rebem una
immensa quantitat d’informació. Qui
intenta accedir immediatament a
tota la informació dels cinc
continents, qui no es perd cap
tertúlia televisiva, cap xat ni
comentari polític, o sol veure una
pel·lícula després d’una altra, pot
esdevenir una mena de robot. Ben
sovint no tenim ni temps, ni forces
suficients per assimilar tota la
informació rebuda. A més a més,
absorbim inconscientment molts
milers de dades, quan, per exemple,
ens passegem pel centre d’una ciutat.

II. A la recerca de solucions
prudents



Com actuar en aquesta situació? Hi
ha una petita anècdota il·lustrativa
que hom explica de l’escriptora
alemanya Ida Friederike Görres. Un
vegada, en els anys cinquanta del
segle passat, li van preguntar què
feia per tenir sempre idees tan
originals i saber jutjar amb tanta
claredat la situació de la societat. Va
respondre: "No llegeixo cap diari.
Així puc concentrar les meves forces.
De l'important ja m’assabentaré de
totes maneres" Naturalment, aquesta
postura és molt discutible i, en
principi, no és digna d’imitació. Però
sí que pot invitar-nos a reflexionar.
Avui, diverses dècades més tard, s’ha
multiplicat enormement el volum de
la informació que rebem cada dia,
alhora que s’ha especialitzat. Els
coneixements de la humanitat es
dupliquen cada quatre anys [1]. Serà
difícil per a una persona arribar a
tenir conviccions pròpies sense una
certa "actitud distant" respecte als
mitjans d’informació. L’escriptor rus



Dostoievski afirma: "Estar només de
tant en tant, és més necessari per a
una persona normal que menjar i
beure" [2].

Evitar postures defensives

És comprensible que algunes
persones adoptin una postura
defensiva: prohibeixen als fills veure
la televisió, o ni tan sols volen tenir
un aparell a casa. Aquest
plantejament radical pot ser
enriquidor per a la vida de família i
la pròpia cultura [3]. Tanmateix, no
sembla que sigui el més apropiat per
als reptes del nostre temps: el
projecte cultural no pot prescindir de
l’aportació del cinema ja que aquest
assumeix un paper de primer pla,
perquè constitueix el punt de
trobada entre el món de les
comunicacions socials i altres formes
culturals. Amb controls i censures,
avui dia, pràcticament no
s’aconsegueix res. Un alumne pot



accedir per cable o satèl·lit a totes les
informacions que vulgui; pot veure
els programes més nocius als bars,
autobusos o botigues, a les cases dels
amics o a la pròpia casa, quan els
pares són fora (a banda que gairebé
la meitat dels adolescents a Occident
té la seva televisió pròpia). Expliquen
d’una bona senyora que havia
discutit molt amb els fills sobre una
determinada pel·lícula, plena
d’escenes de brutalitat i violència: els
fills volien veure-la, els pares ho van
prohibir. El dia en què va sortir
aquesta pel·lícula en la televisió, la
senyora havia d’acompanyar el seu
marit a una trobada important. Com
no estava segura de si els fills
obeirien o no, va portar la televisió
amb ella al cotxe. I els fills van veure
la pel·lícula a casa dels veïns.

No s’obté res amb prohibicions. La
meta no pot ser una simple renúncia.
Això és utòpic i poc atractiu. Cal un
esforç més gran, que consisteix a



ajudar els fills, amb arguments
sòlids, a utilitzar bé la televisió: a
prendre una actitud crítica positiva i
descobrir-ne els avantatges i
desavantatges.

La televisió no és un enemic; no és
necessàriament una "caixa ximple".
Pot ser un bon amic, un instrument
eficaç al servei de la cultura i de
l’educació. Un dels directors de la
televisió alemanya sol dir: "La
televisió fa als llestos més llestos i als
ximples més ximples" [4]. Convé
aprofitar-la bé. Per assolir-ho, és
aconsellable veure junt amb els
educands la televisió, i conversar
després sobre allò que s’ha vist. Així
l’aparell tan temut per alguns pot
esdevenir realment un "co-
educador", en el sentit més ple de la
paraula.

Pot obrir nous horitzons i transmetre
autèntics valors. Es pot descobrir
també la pròpia responsabilitat pels



programes, escrivint cartes al
director, fent sessions de treball.
D’aquesta manera cadascú pot sortir
de l’anonimat i de la passivitat, tan
propis a la societat de consum.
Cadascú pot contribuir a cercar "una
televisió amb rostre humà": és a dir,
una televisió a la mesura de l’home, i
no un home a la mesura de la
televisió.

Adaptar-se a la situació actual

En efecte, cal donar no sols als
mitjans electrònics, sinó a tota la
societat "un rostre humà". El primer
pas per assolir-ho consisteix a ser
nosaltres mateixos veritablement
"humans", és a dir, a viure a l’altura
de les nostres possibilitats, esforçar-
nos per "ser els qui som" —ni
autòmats, ni titelles— i obrir-nos als
altres.

La globalització ha conduït a un gran
canvi cultural en molts ambients
tradicionalment homogenis. Però



això no ha de portar-nos al
desconcert. No pot ser que, en alguns
cercles conservadors, hom vegi
persones preocupades i aclaparades
que enyoren temps passats. Perquè
una de les característiques
fonamentals del món és el seu
constant fer-se. Vivim avui d’una
manera diferent de com es vivia fa
vint, cinquanta o cinc-cents anys. El
nostre temps no és un camí exterior
pel qual correm, el nostre temps som
nosaltres: és el nostre mode de ser i
de veure la realitat, és la nostra
mentalitat, són les experiències que
hem tingut i la formació que hem
rebut, són les nostres sensibilitats i
els nostres gustos i totes les nostres
relacions humanes.

Qui vol influir en el present, ha de
tenir una actitud positiva vers el món
on viu. No ha de mirar cap al passat,
amb nostàlgia i resignació, sinó que
ha d’adoptar una actitud positiva
davant el moment històric concret:



hauria d’estar a l’altura dels nous
esdeveniments, que marquen les
seves alegries i preocupacions, les
seves il·lusions i decepcions, i tot el
seu estil de vida. "En tota la història
del món hi ha una única hora
important, que és la present," diu
Dietrich Bonhoeffer [5]. Els canvis de
mentalitat inviten a exposar les
pròpies conviccions d’una manera
diferent que abans, perquè puguin
comprendre-les també aquells que
no les comparteixen. A aquest
respecte comenta un escriptor
espanyol: "Naturalment, jo no estic
disposat a modificar les meves idees
per molt que els temps canviïn. Però
estic disposat a posar totes les
formulacions externes a l’altura dels
meus temps, per simple amor a les
meves idees i als meus germans, ja
que si parlo amb un llenguatge mort
o un enfocament superat, estaré
enterrant les meves idees i sense
comunicar-me amb ningú" [6].



Obrir-se al món

Qualsevol persona, per erronis que
ens semblin els seus plantejaments,
participa d’alguna manera de la
veritat: el bo pot existir sense barreja
del pitjor; però no existeix el pitjor
sense barreja del bo [7]. Per tant,
podem aprendre de tots. Si volem
comprendre el nostre món, hem
d’ampliar contínuament el nostre
horitzó, aprofundir en la veritat que
hem aconseguit, i cercar-la allí on pot
trobar-se, això és, en totes parts. En
altres paraules, hem d’estar disposats
al diàleg, especialment amb aquells
que són diferents de nosaltres.

Aquesta actitud —a banda de
contribuir al benestar dels altres
(que se senten apreciats)— facilita
també el propi creixement. La
situació és comparable a la d’una
persona que viu algun temps a
l’estranger. Quan torna al propi país,
es dóna compte que ha après molt:



veu el mateix de sempre, però ho veu
amb altres ulls; pot distingir ara
millor entre l'essencial i l'accidental i
ha adquirit certa flexibilitat per
adaptar-se a noves situacions. Per
aquesta raó, en moltes empreses es
prefereix donar l’ocupació a
persones que tinguin "experiència a
l’exterior"; i fins i tot, moltes vegades
tant se val en quin país han viscut.
L'important és que hagin estat fora
de la seva pàtria i hagin tornat.

III. Característiques del diàleg

Un diàleg no és una simple conversa,
sinó que és una trobada entre dos (o
diverses) persones en un clima
d’amistat. És una conversa feta amb
un esperit d’obertura, comprensió i
"benevolència", en la que cadascú es
mostra a l’altre tal com és i accepta a
l’altre tal com és. Així, cadascú
s’enriqueix amb la part de la veritat
que ve de l’altre, i sap integrar-la



harmònicament en la seva pròpia
visió del món.

Un clima d’amistat

A vegades, ens comportem d’una
manera poc natural: ens tanquem
davant els altres. En la nostra cultura
aprenem aviat a ser "forts" i a
"defensar-nos" en la selva de la vida.
La vulnerabilitat és perillosa i per
tant prohibida. Tendim a amagar
subtilment les nostres ombres i les
nostres pors, les nostres necessitats i
debilitats. Alguns aconsegueixen
amb aquest comportament un
determinat reconeixement social,
però paguen per això un gran preu:
neguen la pròpia humanitat, i
renuncien a una vida en llibertat.

Si una persona s’amaga darrere una
muralla grossa, no està ni en
contacte amb si mateixa, ni tampoc li
serà possible entrar en contacte amb
altres. Per aconseguir-ho, és
indispensable "desarmar-se",



acceptar que s’és vulnerable,
reconèixer els propis bloquejos,
fissures i deficiències.

Qui ha trobat la pròpia identitat, és
una persona forta. No necessita
ofendre a l’altre per mostrar la
pròpia superioritat. És serè, pacífic i
generós. I com més fermes són les
pròpies conviccions, més flexible i
acollidora pot ser la persona. És com
un arbre amb arrels profundes, que
dóna ombra, suport i alleugeriment a
qui el cerqui.

Quan es comença a dialogar, cadascú
ha de veure el bo en l’altre, segons
aconsella la saviesa popular: "Si vols
que els altres siguin bons, tracta’ls
com si ja ho fossin." On reina l’amor,
no cal tancar-se per por de ser ferit.
Per això, és tan important mostrar
simpatia i afecte, si volem entrar en
contacte amb els altres. Estimar no
consisteix simplement a fer coses per
a algú, sinó a confiar en la vida que



hi ha en ell. Consisteix a comprendre
a l’altre amb les seves reaccions més
o menys oportunes, les seves pors i
les seves esperances. És fer-li
descobrir que és únic i és digne
d’atenció, és ajuda’l a acceptar el seu
propi valor, la seva pròpia bellesa, la
llum oculta en ell, el sentit de la seva
existència. I consisteix a manifestar a
l’altre l’alegria d’estar al seu costat.

Si una persona experimenta que és
estimada pel que és, sense necessitat
de mostrar-se competent o
interessant, se sent segura en
presència de l’altre; desapareixen les
màscares i les barreres darrere de les
quals s’ha amagat. Ja no cal ni
demostrar ni retenir res; ja no cal
protegir-se. Quan algú adquireix la
llibertat d’ésser ell mateix, es fa
amable. Sorgeix en ell una vida nova
que li dóna una sana autonomia.

Conèixer l’altre



Per poder estimar, cal conèixer. De
vegades, tenim idees bastant
desfigurades sobre les tradicions i
costums dels ciutadans estrangers, i
fem judicis injustos sobre els seus
plans i intencions. A vegades,
ignorem completament les raons que
els mouen. Així, podem
inconscientment i per manca de
coneixements contristar i fins i tot
ferir-los. Per exemple, l’abstenció de
certs aliments —en el cas dels
musulmans o jueus— pot semblar
capritxosa, si no considerem la
motivació religiosa que està en els
fons d’aquest comportament.

Convé tenir en compte la disposició
d’ànim dels altres, saber el que volen
i el que rebutgen. Per això cal
estudiar la seva història i cultura, la
seva religió i vida espiritual, i fins a
la psicologia del seu poble. Coneixem
tot el que hi ha de bell i preciós en les
altres cultures?



Però per comprendre una altra
persona, necessitem més que un
coneixement merament llibresc. Cal
un coneixement per simpatia, que
arriba més lluny que qualsevol
teoria, per molt encertada que sigui:
una mare coneix, ordinàriament,
millor el seu fill que un grup de
pedagogs.

El coneixement per simpatia
s’aconsegueix en la convivència, en
el tracte directe, en la mútua
col·laboració. A Alemanya, durant
diversos segles, els cristians catòlics i
els evangèlics solien viure en regions
diferents, freqüentar col·legis
diversos, eren molt pocs els
matrimonis entre persones de
confessió diferent i, en general,
evitaven qualsevol contacte
personal. Així, uns construïen
d’altres una imatge cada vegada més
falsa i menys d’acord amb les
exigències mínimes de la justícia.
Però quan, durant la Segona Guerra



Mundial, els "germans separats" es
trobaven de sobte junts als camps de
concentració del "Tercer Reich",
lluitant per la mateixa causa i
disposats a morir —conjuntament-
per la seva fe en Jesucrist, llavors "va
començar l'ecumenisme a Alemanya"
[8]. Els catòlics i els evangèlics van
descobrir que tenien molt en comú,
van començar a apreciar-se
mútuament i, afavorits pels grans
desplaçaments de població després
d’aquesta guerra horrible —les
expatriacions i trasllats forçats-, es
van posar a treballar plegats. La
trobada existencial entre ells els
havia revelat la falsedat de molts dels
seus esquemes mentals.

Respectar l’altre

El fet de ser diferents constitueix una
gran riquesa i és, en principi, una
font d’aprenentatge continu. Les
diferències no poden ser negades; no
necessiten ser anivellades. Cada



home és original i té el ple dret a ser-
ho. S’ha arribat a dir que la capacitat
de reconèixer diferències és per
antonomàsia la regla que indica el
grau de cultura i intel·ligència del ser
humà. En aquest context podem
recordar un antic proverbi xinès,
segons el qual "la saviesa comença
perdonant el proïsme l’ésser
diferent." No és una harmonia
uniforme, sinó una tensió sana entre
els respectius pols allò que fa la vida
interessant, li dóna profunditat i
amplada, li dóna color i relleu.

Actualment, tenim un convenciment
més ferm que en altres èpoques que
cada home té el dret de ser ell mateix
el protagonista de la seva vida;
gaudeix d’una llibertat fonda per
decidir el seu destí (que pot
considerar-se el nucli de la seva
intimitat). No podem, sota cap
pretext, destruir aquest espai íntim.
És això el que s’intenta quan
s’impedeix a algú viure segons les



seves conviccions més profundes. Pot
ser que aquesta persona realitzi
objectivament un mal, però si ho fa
"lliurement" i seguint la seva llum
interior, és millor que quan fa un bé
d’una manera forçada [9].

Aquesta actitud de respecte profund
ho va manifestar, per exemple,
l’últim rei polonès de l’estirp dels
Jajhelloni. En el temps en què a
Occident tenien lloc els processos de
la Inquisició i s’encenien fogueres
per als heretges, aquest rei va donar
proves de la tolerància quan va
assegurar als seus súbdits: "No sóc
rei de les vostres consciències" [10].

D’altra banda, cal tenir en compte
que l’actitud de respecte és més que
mera tolerància. Mentre la tolerància
proporciona només el marge
(necessari) per a una convivència
possible entre els homes, el respecte
apunta a la relació mateixa entre ells
i al desafiament que suposa la vida



d’un per als altres. El fet que "la
veritat es coneix per la força de la
mateixa veritat", no significa només
la desqualificació de tots els actes
contraris a la llibertat i a l’estimació
de les decisions de l’altre. Implica
igualment la responsabilitat, per a
totes les persones, de cercar el sentit
complet de l’existència, cadascú en la
mesura de les seves possibilitats
individuals.

Però quant als altres, el primer deure
consisteix a respectar les decisions
que ells prenen sobre la seva vida.
No hem de retreure’ns mútuament
estretor d’ànim, hipocresia o una
intencionalitat poc noble. No hem de
posar etiquetes ni classificar ningú.

Només quan un tracta de
comprendre l’altre, es pot crear un
clima de confiança. I només quan un
es mostra obert cap a les persones
que pensen de manera diferent, que
parlen altres llengües, que creuen,



pensen i actuen de manera diferent,
es pot preparar un acostament mutu.
La delicadesa es reflecteix, no en
últim lloc, en el vocabulari. Porta a
eliminar paraules, judicis i actes que
no siguin conformes, segons justícia i
veritat, a la condició dels altres, i
que, per tant, poden fer més difícils
les mútues relacions amb ells.

És conegut l’extraordinari respecte
que mostrava Tomás d'Aquino vers
els adversaris. Fins i tot quan aquest
gran filòsof de l'Edat Mitjana estava
completament en desacord amb algú,
explicava la idea contrària amb els
termes més favorables, clars i
objectius que li fos possible,
procurant no distorsionar l’argument
a fi de facilitar la prevalença de la
pròpia posició. A vegades
demostrava tal imparcialitat a l’hora
de formular les postures dels altres
que les feia semblar raonables i
possibles; fins i tot, de vegades,



exposava les teories amb més
convicció que els seus instigadors [11].

Donar a conèixer la pròpia
identitat

Una persona que actua segons
aquesta espiritualitat de diàleg,
intenta donar a conèixer tot allò que
pensa, amb claredat i suavitat, i
adaptat a les circumstàncies de cada
cas. No cerca compromisos barats,
sabent que no hi ha res tan aliè a la
pau com una actitud relativista o
indiferent davant la veritat. Pel
contrari, vol fer participar als altres
de les solucions que ha trobat.

Així mateix, per guanyar en
sinceritat en qualsevol relació
humana, és convenient i necessari,
donar a conèixer la pròpia identitat.
L’altre vol saber qui sóc jo, i jo vull
saber qui és ell. Si fem amistat amb
una persona d’una altra raça o nació,
un altre partit polític o confessió
religiosa, ens interessa realment el



que pensa i creu. Si reprimim les
diferències i ens acostumem a callar-
ho tot, prèvia conformitat tàcita,
potser podrem gaudir durant algun
temps d’una harmonia aparent. Però
en els fons, ens mouríem en un
ambient de confusió. No ens
acceptaríem mútuament tal com som
en realitat, i la nostra relació es
tornaria cada vegada més superficial,
més decebedora, fins que, abans o
després, es trencaria. En canvi, quan
seguim cadascú fidelment les nostres
pròpies conviccions, pot semblar, en
certes circumstàncies, que tenim poc
en comú, que estem bastant allunyats
els uns dels altres. Però interiorment
ens semblem molt més que quan ens
ajuntem en acords superficials i
deixem de costat la pregunta per la
veritat. Si cadascú segueix la pròpia
llum interior, ens trobem units en el
més profund del nostre ésser. Tenim
la mateixa actitud fonamental que és
la fidelitat a la pròpia consciència.
Existeix entre nosaltres una unitat no



plenament visible, però summament
real. És tan real com l’amistat que
ens uneix.

Enriquir-se mútuament

El diàleg consisteix a donar i rebre;
significa que ambdues parts
s’escolten atentament, amb ànims
d’aprendre, ja que "en tot comentari
seriós d’un oponent s’expressa una
de les moltes facetes de la realitat" 
[12].

És precís distingir entre el més
important (en el que no podem cedir
sense canviar la nostra identitat) i
allò accidental (en el que caben
opinions diverses). El tenir una sola
postura, en coses accidentals, és
propi d’ideologies. John Henry
Newman comenta respecte d’això:
"Sempre hi ha hagut postures
diferents... (en la vida intel·lectual i
espiritual), i sempre les haurà. Si
s’acabessin per sempre, seria perquè
hauria cessat tota vida espiritual i



intel·lectual" [13]. I Kierkegaard
afirma que una persona es
converteix en aburgesada, si
absolutiza les coses relatives [14].

És enriquidor conèixer els
pensaments dels altres. Així es poden
corregir algunes postures pròpies
que potser s’han tornat
exageradament rígides. En aquest
sentit adverteix sant Agustí: "Que cap
de nosaltres digui que ja ha trobat la
veritat. Anem a cercar-la de tal
manera, com si fos desconeguda per
als dos. Llavors podem cercar-la amb
summa diligència i caritat. Per a això
cal que ningú pensi arrogantment
que ja ha trobat la veritat" [15].

Així, al final d’un diàleg, mai hi
haurà un vençut i un vencedor; en el
millor dels casos trobarem a dos
(convençuts per la veritat).

Nota final



El diàleg ens exigeix cercar la pròpia
identitat i superar aversions i
polèmiques. És un camí cap a la
maduresa i la pau. No sempre és
fàcil, però ens ajuda a obrir les
portes (en comptes de tancar les
fronteres) i a veure el bo en els altres
(en comptes de retreure’ls el seu
mode de ser diferents). Encara que es
produiran malentesos i patirem
decepcions, mentre els homes
visquin sobre la terra, a través del
diàleg podem atensar-nos, sempre
novament, a l’altre. Per això és tan
important educar en l’art de
practicar-lo.

Jutta Burggraf

Professora, Facultat de Teologia,
Universitat de Navarra.

Notes



[1] Cf. P. HAHNE, Schluss mit lustig.
Das Ende der Spassgesellschaft, Lahr/
Schwarzwald 2005, p.119.

[2] F. M. DOSTOIEVSKI, cit. en Anselm
GRÜN, 50 Engel für das Jahr,
Freiburg-Basel-Wien 2000, p.53.

[3] Així, per exemple, Tonino GUERRA,
el "poeta" que inspirava el gran
director de cinema Federico Fellini,
va llançar fa algun temps una
provocació atrevida: "Apaguem tots
els televisors durant un any, veuran
com els valors, la fantasia i
l’espiritualitat renaixeran en el cor
de tots." Cf. Les sanes provocacions
del Festival del Cinema Espiritual,
Agència internacional "Zenit", 19-
XI-1998.

[4] H. GIESECKE, Wozu ist die Schule
da? Die neue Rolle von Eltern und
Lehrern, 2ª ed. Stuttgart 1997, p.38.



[5] D. BONHOEFFER, Predigten,
Auslegungen, Meditationen I, 1984,
pp.196-202.

[6] J.L. MARTÍN DESCALZO, Razones
para la alegría, 8ª ed., Madrid 1988,
p.42.

[7] TOMÁS DE AQUINO, Summa
theologiae I-IIae q.109, a.1, ad 1.

[8] W. KASPER, Ein Herr, ein Glaube,
eine Taufe, en "Stimmen der
Zeit" (2002/2), p.75.

[9] Cfr. R. BUTTIGLIONE: Zur
Philosophie von Karol Wojtyla, en
Johannes Paul II., Zeuge des
Evangeliums, ed. por St. HORN y A.
RIEBEL, Würzburg 1999, pp.36 y39.

[10] JOAN PAU II, Creuant el llindar de
l'Esperanza, Barcelona 1994, p.160.

[11] Cfr. J.PIEPER, Guide to Thomas
Aquinas, Notre Dame/Indiana 1987,
p.77.



[12] Ibid., pp. 83s.

[13] J. H. NEWMAN, cit. per J. L.
MARTÍN DESCALZO, Razones para el
amor, Madrid 1991, p.47.

[14] S. KIERKEGAARD, cit. en P.
HAHNE, Schluss mit lustig. Das Ende
der Spassgesellschaft, cit., p.73. 15
SANT AGUSTÍ, Contra epistolam
quam vocant fundamenti, Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum 25, 195.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/cap-a-una-
cultura-de-dialeg/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/cap-a-una-cultura-de-dialeg/
https://opusdei.org/ca/article/cap-a-una-cultura-de-dialeg/
https://opusdei.org/ca/article/cap-a-una-cultura-de-dialeg/

	Cap a una cultura de diàleg

