opusdei.org

Cap a una cultura de
dialeg

Som capacos de transmetre
pacificament la nostra visio del
mon i escoltar amb atencio el
que diuen els altres? La teologa
Jutta Burggraf proposa el dialeg
per evitar el xoc entre les
cultures i mentalitats.

06/07/2009

Un nou repte

En la societat actual, convivim amb
persones diferents de nosaltres.
Aquest és un fet concretament i



facilment perceptible enfront del
qual no podem aclucar els ulls. Es
tracta generalment de gent provinent
d’altres paisos, amb una cultura i
religio diferents de les nostres; tenen
altres costums i un estil de vida que
ens resulta estrany i fins i tot curios o
pintoresc. Potser viuran al mateix
poble o fins i tot pertanyin a la nostra
familia. Son "els nostres veins de
sempre"; pero no pensen ni senten
com jo, o —dit des d’una altra
perspectiva— jo no penso ni sento
com ells. Cada persona té el propi
punt de vista, la seva mentalitat, el
seu projecte vital i el seu mode de
jutjar els esdeveniments politics i
socials.

Lamentablement, les diferencies
originen no poques vegades
antipaties o sospites; poden portar a
malentesos i incomprensions i fins i
tot despertar reaccions violentes.
Poden ser també la causa de



multiples formes de rebuig que
fereixen el cor huma.

Molts pateixen injusticies i
humiliacions pel mer fet de no ser
"com els altres"; alguns han de
suportar diariament tortures, no sols
en una preso, sind també en un lloc
de treball o en ’entorn familiar. Es
cert que ningu pot fer-nos tant de
mal com aquells que haurien
d’estimar-nos. "L'unic dolor que
destrueix més que el ferro és la
injusticia que procedeix dels nostres
familiars”, diuen els arabs. Es una
llastima esmercar les energies en
enuigs, recels, rancors o
desesperacio; i potser és més trist
encara que una persona s’endureixi
per no patir més.

Com podem evitar aquest Xoc entre
les cultures i mentalitats que sembla
caracteritzar cada vegada més
clarament la nostra vida? En els
ultims anys —i especialment a partir



de1'11 de setembre de 2001— s’han
donat moltes respostes molt variades
a aquest interrogant. D’especial
importancia és, certament, el dialeg.
Pero, som capacos a transmetre
pacificament la nostra visio del mon,
i escoltar amb atencio el que diuen
els altres? O, preguntant de manera
més radical: tenim realment
conviccions propies? Hem trobat la
nostra identitat? Es un fet conegut
que ningu pot donar (a coneixer) allo
que no té.

I. Dificultats per al dialeg

Som lliures per pensar per compte
propi. Pero amb prou feines tenim el
valor de fer-ho de debo. Estem més
aviat acostumats a repetir el que
diuen els diaris i revistes, la televisio,
la radio, les coses que llegim en
Internet o allo que s’ha asseverat per
alguna persona, més o menys
interessant, amb qui ens creuem pel
carrer. Avui en dia, en molts paisos



sembla que ha desaparegut
I’autoritat que dicta els pensaments,
la censura. Pero el que trobem, en
realitat, és que aquella autoritat n’ha
canviat la manera d’obrar: no es val
de la coercio sino tan sols d’una
blana persuasid. S’ha fet invisible,
anonima, i es disfressa de normalitat,
sentit comu o opinio publica. No
demana una altra cosa que fer allo
que tots fan.

Resistim els trets constants d’aquest
"enemic invisible"? Hem apreés a
exercir la nostra facultat per
discorrer i discernir? Pensar no sols
és un joc divertit; és abans que res
una exigencia de la nostra
naturalesa. No hauriem de tancar
voluntariament els ulls a la llum,
sind tot al contrari: hauriem
d’entusiasmar-nos amb la realitat
que ens envolta, i cercar respostes a
les quiestions grans i petites que ens
planteja la propia existencia.



Patir un trafec continu

Tanmateix, la nostra vida s’ha
convertit, en molts sentits, en un
trafec continu. Moltes persones
pateixen les consequeéncies de
I’estres o d’un cansament cronic. La
duresa de la vida professional, i
també les exigencies exagerades de
la industria de I’oci, comporten unes
obligacions excessives, aixi que I'inic
que es desitja a la nit és descansar,
distreure’s dels problemes
quotidians, i no esforcar-se més. Tot
aixo pot portar a una certa
"alienacio" psicologica i espiritual, a
la superficialitat d’'una persona que
viu nomeés en el moment, per a les
coses immediates. En la nostra
societat de benestar tan sadollada,
ben sovint, resulta molt dificil aturar-
nos a reflexionar. I resulta encara
més dificil parlar seriosament amb
una altra persona. Com es poden
transmetre les propies conviccions si
no se’n té cap?



Fugir en el mon virtual

Ben sovint, coneixem millor els
protagonistes d’'una determinada
serie televisiva que els veins més
propers; escrivim mails als nostres
col-legues de les oficines del costat,
en comptes de mirar-los a la cara. A
banda de l'internet, la televisio és
actualment, sens dubte, la font
principal d’informacio i deformacio.
Consumim noticies de tot el moén,
talkshows i pel-licules sense parar.
No son poques les cases on la
televisid esta encesa tot el dia, fins i
tot durant els apats. Aixo0, obviament,
dificulta la conversa. Hi ha estudis
que diuen, en les seves conclusions,
que els nens europeus veuen una
mitjana de quatre hores diaries de
televisio. Als Estats Units, sembla que
la veuen encara meés, fins a sis hores
al dia, segons les investigacions de
I’especialista Milton Chen, de San
Francisco. Aixi quan un noi comenca
I’ensenyament mitja, ha vist 18.000



hores de televisid 1 ha passat 13.000
hores a I’escola. El seu cap és ple
d’imatges.

Pero fins i tot el telespectador més
avid es veu apartat, de tant en tant,
de la seva pantalla, i ha d’enfrontar-
se amb la realitat de la vida
quotidiana. Llavors es troba immers
en un mon inevitablement menys
emocionant que aquell de les
imatges. La vida quotidiana pot
resultar lenta i avorrida;
normalment no és tan dinamica com
una pel-licula. Es comprensible que
hom pugui tenir ganes de fugir,
tornar com més aviat millor al mon
fantastic de la televisio, i no es vulgui
sortir d’ell. Aixi, la televisid pot
arribar a ser una droga. Som
nosaltres els qui fem d'ella una de les
multiples "drogues electroniques". Fa
pensar que existeixi també la
televisié de mida casset que es pot
portar en un transport public, per no



estar sol amb un mateix, ni quinze
minuts.

Tenir un excés d’informacio

Un excés d’informacio pot ser un
altre gran impediment per pensar.
Vivim en I’era dels mitjans de
comunicacio de masses. Rebem una
immensa quantitat d’informacié. Qui
intenta accedir immediatament a
tota la informacié dels cinc
continents, qui no es perd cap
tertulia televisiva, cap xat ni
comentari politic, o sol veure una
pel-licula després d’una altra, pot
esdevenir una mena de robot. Ben
sovint no tenim ni temps, ni forces
suficients per assimilar tota la
informacio rebuda. A més a més,
absorbim inconscientment molts
milers de dades, quan, per exemple,
ens passegem pel centre d’una ciutat.

II. A la recerca de solucions
prudents



Com actuar en aquesta situacié? Hi
ha una petita anecdota il-lustrativa
que hom explica de I’escriptora
alemanya Ida Friederike Gorres. Un
vegada, en els anys cinquanta del
segle passat, li van preguntar que
feia per tenir sempre idees tan
originals i1 saber jutjar amb tanta
claredat la situacid de la societat. Va
respondre: "No llegeixo cap diari.
Aixi puc concentrar les meves forces.
De I'important ja m’assabentaré de
totes maneres" Naturalment, aquesta
postura és molt discutible i, en
principi, no és digna d’imitacio. Pero
si que pot invitar-nos a reflexionar.
Avui, diverses decades més tard, s’ha
multiplicat enormement el volum de
la informaci6 que rebem cada dia,
alhora que s’ha especialitzat. Els
coneixements de la humanitat es
dupliquen cada quatre anys ", Sera
dificil per a una persona arribar a
tenir conviccions propies sense una
certa "actitud distant" respecte als
mitjans d’informacio. L’escriptor rus



Dostoievski afirma: "Estar només de
tant en tant, és més necessari per a
una persona normal que menjar i
beure" .

Evitar postures defensives

Es comprensible que algunes
persones adoptin una postura
defensiva: prohibeixen als fills veure
la televisio, o ni tan sols volen tenir
un aparell a casa. Aquest
plantejament radical pot ser
enriquidor per a la vida de familia i
la propia cultura *!. Tanmateix, no
sembla que sigui el més apropiat per
als reptes del nostre temps: el
projecte cultural no pot prescindir de
I’aportacio del cinema ja que aquest
assumeix un paper de primer pla,
perque constitueix el punt de
trobada entre el mon de les
comunicacions socials i altres formes
culturals. Amb controls i censures,
avuli dia, practicament no
s’aconsegueix res. Un alumne pot



accedir per cable o satel'lit a totes les
informacions que vulgui; pot veure
els programes més nocius als bars,
autobusos o botigues, a les cases dels
amics o a la propia casa, quan els
pares son fora (a banda que gairebé
la meitat dels adolescents a Occident
té la seva televisio propia). Expliquen
d’una bona senyora que havia
discutit molt amb els fills sobre una
determinada pel-licula, plena
d’escenes de brutalitat i violencia: els
fills volien veure-la, els pares ho van
prohibir. El dia en qué va sortir
aquesta pel-licula en la televisio, la
senyora havia d’acompanyar el seu
marit a una trobada important. Com
no estava segura de si els fills
obeirien o no, va portar la televisio
amb ella al cotxe. I els fills van veure
la pel-licula a casa dels veins.

No s’obté res amb prohibicions. La
meta no pot ser una simple renuncia.
Aix0 és utopic i poc atractiu. Cal un
esfor¢c més gran, que consisteix a



ajudar els fills, amb arguments
solids, a utilitzar bé la televisio: a
prendre una actitud critica positiva i
descobrir-ne els avantatges i
desavantatges.

La televisio no és un enemic; no és
necessariament una "caixa ximple".
Pot ser un bon amic, un instrument
eficac al servei de la cultura i de
I’educacié. Un dels directors de la
televisio alemanya sol dir: "La
televisio fa als llestos més llestos i als
ximples més ximples" . Convé
aprofitar-la bé. Per assolir-ho, és
aconsellable veure junt amb els
educands la televisio, i conversar
després sobre allo que s’ha vist. Aixi
I’aparell tan temut per alguns pot
esdevenir realment un "co-
educador”, en el sentit més ple de la
paraula.

Pot obrir nous horitzons i transmetre
autentics valors. Es pot descobrir
també la propia responsabilitat pels



programes, escrivint cartes al
director, fent sessions de treball.
D’aquesta manera cadascu pot sortir
de ’anonimat i de la passivitat, tan
propis a la societat de consum.
Cadascu pot contribuir a cercar "una
televisié amb rostre huma": és a dir,
una televisio a la mesura de I’home, i
no un home a la mesura de la

televisio.
Adaptar-se a la situacio actual

En efecte, cal donar no sols als
mitjans electronics, sind a tota la
societat "un rostre huma". El primer
pas per assolir-ho consisteix a ser
nosaltres mateixos veritablement
"humans", és a dir, a viure a I’altura
de les nostres possibilitats, esforcar-
nos per "ser els qui som" —ni
automats, ni titelles— i obrir-nos als
altres.

La globalitzacid ha conduit a un gran
canvi cultural en molts ambients
tradicionalment homogenis. Pero



aixo no ha de portar-nos al
desconcert. No pot ser que, en alguns
cercles conservadors, hom vegi
persones preocupades i aclaparades
que enyoren temps passats. Perqué
una de les caracteristiques
fonamentals del moén és el seu
constant fer-se. Vivim avui d’una
manera diferent de com es vivia fa
vint, cinquanta o cinc-cents anys. El
nostre temps no és un cami exterior
pel qual correm, el nostre temps som
nosaltres: és el nostre mode de ser i
de veure la realitat, és la nostra
mentalitat, son les experiencies que
hem tingut i la formaci6é que hem
rebut, son les nostres sensibilitats i
els nostres gustos i totes les nostres
relacions humanes.

Qui vol influir en el present, ha de
tenir una actitud positiva vers el mon
on viu. No ha de mirar cap al passat,
amb nostalgia i resignacio, siné que
ha d’adoptar una actitud positiva
davant el moment historic concret:



hauria d’estar a I’altura dels nous
esdeveniments, que marquen les
seves alegries i preocupacions, les
seves il-lusions i decepcions, i tot el
seu estil de vida. "En tota la historia
del mon hi ha una unica hora
important, que és la present,” diu
Dietrich Bonhoeffer ', Els canvis de
mentalitat inviten a exposar les
propies conviccions d’una manera
diferent que abans, perqué puguin
comprendre-les també aquells que
no les comparteixen. A aquest
respecte comenta un escriptor
espanyol: "Naturalment, jo no estic
disposat a modificar les meves idees
per molt que els temps canviin. Pero
estic disposat a posar totes les
formulacions externes a I’altura dels
meus temps, per simple amor a les
meves idees i als meus germans, ja
que si parlo amb un llenguatge mort
o un enfocament superat, estare
enterrant les meves idees i sense
comunicar-me amb ninga" .



Obrir-se al mon

Qualsevol persona, per erronis que
ens semblin els seus plantejaments,
participa d’alguna manera de la
veritat: el bo pot existir sense barreja
del pitjor; pero no existeix el pitjor
sense barreja del bo . Per tant,
podem aprendre de tots. Si volem
comprendre el nostre mon, hem
d’ampliar continuament el nostre
horitzo, aprofundir en la veritat que
hem aconseguit, i cercar-la alli on pot
trobar-se, aixo €s, en totes parts. En
altres paraules, hem d’estar disposats
al dialeg, especialment amb aquells
que son diferents de nosaltres.

Aquesta actitud —a banda de
contribuir al benestar dels altres
(que se senten apreciats)— facilita
també el propi creixement. La
situaci6 és comparable a la d’una
persona que viu algun temps a
I’estranger. Quan torna al propi pais,
es dona compte que ha apres molt:



veu el mateix de sempre, pero ho veu
amb altres ulls; pot distingir ara
millor entre 1'essencial i l'accidental i
ha adquirit certa flexibilitat per
adaptar-se a noves situacions. Per
aquesta rad, en moltes empreses es
prefereix donar I’ocupacio a
persones que tinguin "experiéncia a
I’exterior"; i fins i tot, moltes vegades
tant se val en quin pais han viscut.
L'important és que hagin estat fora
de la seva patria i hagin tornat.

II1. Caracteristiques del dialeg

Un dialeg no és una simple conversa,
sind que és una trobada entre dos (o
diverses) persones en un clima
d’amistat. Es una conversa feta amb
un esperit d’obertura, comprensio i
"benevolencia”, en la que cadascu es
mostra a l’altre tal com és i accepta a
Paltre tal com és. Aixi, cadascu
s’enriqueix amb la part de la veritat
que ve de l’altre, i sap integrar-la



harmonicament en la seva propia
visio del mon.

Un clima d’amistat

A vegades, ens comportem d’una
manera poc natural: ens tanquem
davant els altres. En la nostra cultura
aprenem aviat a ser "forts"ia
"defensar-nos" en la selva de la vida.
La vulnerabilitat és perillosa i per
tant prohibida. Tendim a amagar
subtilment les nostres ombres i les
nostres pors, les nostres necessitats i
debilitats. Alguns aconsegueixen
amb aquest comportament un
determinat reconeixement social,
pero paguen per aixo un gran preu:
neguen la propia humanitat, i
renuncien a una vida en llibertat.

Siuna persona s’amaga darrere una
muralla grossa, no esta ni en
contacte amb si mateixa, ni tampoc li
sera possible entrar en contacte amb
altres. Per aconseguir-ho, és
indispensable "desarmar-se",



acceptar que s’és vulnerable,
reconeixer els propis bloquejos,
fissures i deficiéncies.

Qui ha trobat la propia identitat, és
una persona forta. No necessita
ofendre a I’altre per mostrar la
propia superioritat. Es sere, pacific i
generos. I com més fermes son les
propies conviccions, més flexible i
acollidora pot ser la persona. Es com
un arbre amb arrels profundes, que
dona ombra, suport i alleugeriment a
qui el cerqui.

Quan es comenca a dialogar, cadascu
ha de veure el bo en I'altre, segons
aconsella la saviesa popular: "Si vols
que els altres siguin bons, tracta’ls
com si ja ho fossin." On reina I'amor,
no cal tancar-se per por de ser ferit.
Per aixo, és tan important mostrar
simpatia i afecte, si volem entrar en
contacte amb els altres. Estimar no
consisteix simplement a fer coses per
a algu, sind a confiar en la vida que



hi ha en ell. Consisteix a comprendre
a ’altre amb les seves reaccions més
0 menys oportunes, les seves pors i
les seves esperances. Es fer-li
descobrir que és unic i és digne
d’atencio, és ajuda’l a acceptar el seu
propi valor, la seva propia bellesa, la
Ilum oculta en ell, el sentit de la seva
existencia. I consisteix a manifestar a
I’altre I’alegria d’estar al seu costat.

Si una persona experimenta que és
estimada pel que és, sense necessitat
de mostrar-se competent o
interessant, se sent segura en
preséncia de l’altre; desapareixen les
mascares i les barreres darrere de les
quals s’ha amagat. Ja no cal ni
demostrar ni retenir res; ja no cal
protegir-se. Quan algu adquireix la
llibertat d’ésser ell mateix, es fa
amable. Sorgeix en ell una vida nova
que li dona una sana autonomia.

Coneéixer l’altre



Per poder estimar, cal conéixer. De
vegades, tenim idees bastant
desfigurades sobre les tradicions i
costums dels ciutadans estrangers, 1
fem judicis injustos sobre els seus
plans i intencions. A vegades,
ignorem completament les raons que
els mouen. Aixi, podem
inconscientment i per manca de
coneixements contristar i fins i tot
ferir-los. Per exemple, ’abstencio de
certs aliments —en el cas dels
musulmans o jueus— pot semblar
capritxosa, si no considerem la
motivacio religiosa que esta en els
fons d’aquest comportament.

Convé tenir en compte la disposicid
d’anim dels altres, saber el que volen
i el que rebutgen. Per aixo cal
estudiar la seva historia i cultura, la
seva religio i vida espiritual, i fins a
la psicologia del seu poble. Coneixem
tot el que hi ha de bell i precids en les
altres cultures?



Pero per comprendre una altra
persona, necessitem més que un
coneixement merament llibresc. Cal
un coneixement per simpatia, que
arriba meés lluny que qualsevol
teoria, per molt encertada que sigui:
una mare coneix, ordinariament,
millor el seu fill que un grup de
pedagogs.

El coneixement per simpatia
s’aconsegueix en la convivencia, en
el tracte directe, en la mutua
col-laboracio. A Alemanya, durant
diversos segles, els cristians catolics i
els evangelics solien viure en regions
diferents, freqiientar col-legis
diversos, eren molt pocs els
matrimonis entre persones de
confessio diferent i, en general,
evitaven qualsevol contacte
personal. Aixi, uns construien
d’altres una imatge cada vegada més
falsa i menys d’acord amb les
exigéncies minimes de la justicia.
Pero quan, durant la Segona Guerra



Mundial, els "germans separats" es
trobaven de sobte junts als camps de
concentracio del "Tercer Reich",
lluitant per la mateixa causa i
disposats a morir —conjuntament-
per la seva fe en Jesucrist, llavors "va
comengcar I'ecumenisme a Alemanya"
8l Els catolics i els evangelics van
descobrir que tenien molt en comu,
van comencar a apreciar-se
mutuament i, afavorits pels grans
desplacaments de poblacid després
d’aquesta guerra horrible —les
expatriacions i trasllats forgats-, es
van posar a treballar plegats. La
trobada existencial entre ells els
havia revelat la falsedat de molts dels
seus esquemes mentals.

Respectar I’altre

El fet de ser diferents constitueix una
gran riquesa i és, en principi, una
font d’aprenentatge continu. Les
diferéncies no poden ser negades; no
necessiten ser anivellades. Cada



home és original i té el ple dret a ser-
ho. S’ha arribat a dir que la capacitat
de reconeixer diferéncies és per
antonomasia la regla que indica el
grau de cultura i intel-ligéncia del ser
huma. En aquest context podem
recordar un antic proverbi xines,
segons el qual "la saviesa comenca
perdonant el proisme I’ésser
diferent.” No és una harmonia
uniforme, sind una tensio sana entre
els respectius pols allo que fa la vida
interessant, li dona profunditat i
amplada, li dona color i relleu.

Actualment, tenim un convenciment
més ferm que en altres epoques que
cada home té el dret de ser ell mateix
el protagonista de la seva vida;
gaudeix d’una llibertat fonda per
decidir el seu desti (que pot
considerar-se el nucli de la seva
intimitat). No podem, sota cap
pretext, destruir aquest espai intim.
Es aixo el que s’intenta quan
s’impedeix a algu viure segons les



seves conviccions més profundes. Pot
ser que aquesta persona realitzi
objectivament un mal, pero si ho fa
"lliurement” i seguint la seva llum
interior, és millor que quan fa un bé
d’una manera forcada .

Aquesta actitud de respecte profund
ho va manifestar, per exemple,
I'ultim rei polones de l’estirp dels
Jajhelloni. En el temps en que a
Occident tenien lloc els processos de
la Inquisicio i s’encenien fogueres
per als heretges, aquest rei va donar
proves de la tolerancia quan va
assegurar als seus subdits: "No soc
rei de les vostres consciéncies" ",

D’altra banda, cal tenir en compte
que lactitud de respecte és més que
mera tolerancia. Mentre la tolerancia
proporciona només el marge
(necessari) per a una convivencia
possible entre els homes, el respecte
apunta a la relacié mateixa entre ells
i al desafiament que suposa la vida



d’un per als altres. El fet que "la
veritat es coneix per la forca de la
mateixa veritat", no significa només
la desqualificacio de tots els actes
contraris a la llibertat i a I’estimacio
de les decisions de ’altre. Implica
igualment la responsabilitat, per a
totes les persones, de cercar el sentit
complet de I’existencia, cadascu en la
mesura de les seves possibilitats
individuals.

Pero quant als altres, el primer deure
consisteix a respectar les decisions
que ells prenen sobre la seva vida.
No hem de retreure’ns mutuament
estretor d’anim, hipocresia o una
intencionalitat poc noble. No hem de
posar etiquetes ni classificar ningu.

Només quan un tracta de
comprendre l’altre, es pot crear un
clima de confianca. I només quan un
es mostra obert cap a les persones
que pensen de manera diferent, que
parlen altres llengies, que creuen,



pensen i actuen de manera diferent,
es pot preparar un acostament mutu.
La delicadesa es reflecteix, no en
ultim lloc, en el vocabulari. Porta a
eliminar paraules, judicis i actes que
no siguin conformes, segons justicia i
veritat, a la condicio dels altres, i
que, per tant, poden fer més dificils
les mutues relacions amb ells.

Es conegut ’extraordinari respecte
que mostrava Tomas d'Aquino vers
els adversaris. Fins i tot quan aquest
gran filosof de I'Edat Mitjana estava
completament en desacord amb algu,
explicava la idea contraria amb els
termes més favorables, clars i
objectius que li fos possible,
procurant no distorsionar ’argument
a fi de facilitar la prevalenca de la
propia posicio. A vegades
demostrava tal imparcialitat a I’hora
de formular les postures dels altres
que les feia semblar raonables i
possibles; fins i tot, de vegades,



exposava les teories amb més

conviccié que els seus instigadors ",

Donar a coneixer la propia
identitat

Una persona que actua segons
aquesta espiritualitat de dialeg,
intenta donar a coneéixer tot allo que
pensa, amb claredat i suavitat, 1
adaptat a les circumstancies de cada
cas. No cerca compromisos barats,
sabent que no hi ha res tan alie a la
pau com una actitud relativista o
indiferent davant la veritat. Pel
contrari, vol fer participar als altres
de les solucions que ha trobat.

Aixi mateix, per guanyar en
sinceritat en qualsevol relacio
humana, és convenient i necessari,
donar a coneixer la propia identitat.
L’altre vol saber qui soc jo, ijo vull
saber qui és ell. Si fem amistat amb
una persona d’una altra racga o nacio,
un altre partit politic o confessio
religiosa, ens interessa realment el



que pensa i creu. Si reprimim les
diferencies i ens acostumem a callar-
ho tot, previa conformitat tacita,
potser podrem gaudir durant algun
temps d’'una harmonia aparent. Pero
en els fons, ens mouriem en un
ambient de confusio. No ens
acceptariem mutuament tal com som
en realitat, i la nostra relacio es
tornaria cada vegada més superficial,
més decebedora, fins que, abans o
després, es trencaria. En canvi, quan
seguim cadascu fidelment les nostres
propies conviccions, pot semblar, en
certes circumstancies, que tenim poc
en comu, que estem bastant allunyats
els uns dels altres. Pero interiorment
ens semblem molt més que quan ens
ajuntem en acords superficials i
deixem de costat la pregunta per la
veritat. Si cadascu segueix la propia
Ilum interior, ens trobem units en el
més profund del nostre ésser. Tenim
la mateixa actitud fonamental que és
la fidelitat a la propia consciencia.
Existeix entre nosaltres una unitat no



plenament visible, pero summament
real. Es tan real com I’amistat que
ens uneix.

Enriquir-se mutuament

El dialeg consisteix a donar i rebre;
significa que ambdues parts
s’escolten atentament, amb anims
d’aprendre, ja que "en tot comentari
serios d’un oponent s’expressa una

de les moltes facetes de la realitat"
[12]

Es precis distingir entre el més
important (en el que no podem cedir
sense canviar la nostra identitat) i
allo accidental (en el que caben
opinions diverses). El tenir una sola
postura, en coses accidentals, és
propi d’ideologies. John Henry
Newman comenta respecte d’aixo:
"Sempre hi ha hagut postures
diferents... (en la vida intel-lectual i
espiritual), i sempre les haura. Si
s’acabessin per sempre, seria perquée
hauria cessat tota vida espiritual 1



intel-lectual" "*. I Kierkegaard
afirma que una persona es
converteix en aburgesada, si

absolutiza les coses relatives "%,

Es enriquidor coneixer els
pensaments dels altres. Aixi es poden
corregir algunes postures propies
que potser s’han tornat
exageradament rigides. En aquest
sentit adverteix sant Agusti: "Que cap
de nosaltres digui que ja ha trobat la
veritat. Anem a cercar-la de tal
manera, com si fos desconeguda per
als dos. Llavors podem cercar-la amb
summa diligéncia i caritat. Per a aixo
cal que ningu pensi arrogantment
que ja ha trobat la veritat" ™'

Aixi, al final d’un dialeg, mai hi
haura un vencut i un vencedor; en el
millor dels casos trobarem a dos
(convencuts per la veritat).

Nota final



El dialeg ens exigeix cercar la propia
identitat i superar aversions i
polémiques. Es un cami cap a la
maduresa i la pau. No sempre és
facil, pero ens ajuda a obrir les
portes (en comptes de tancar les
fronteres) i a veure el bo en els altres
(en comptes de retreure’ls el seu
mode de ser diferents). Encara que es
produiran malentesos i patirem
decepcions, mentre els homes
visquin sobre la terra, a través del
dialeg podem atensar-nos, sempre
novament, a ’altre. Per aixo és tan
important educar en l’art de
practicar-lo.

Jutta Burggraf

Professora, Facultat de Teologia,
Universitat de Navarra.

Notes



™ Cf. P. HAHNE, Schluss mit lustig.
Das Ende der Spassgesellschaft, Lahr/
Schwarzwald 2005, p.119.

2I'F, M. DOSTOIEVSKI, cit. en Anselm
GRUN, 50 Engel fiir das Jahr,
Freiburg-Basel-Wien 2000, p.53.

B Aixi, per exemple, Tonino GUERRA,
el "poeta” que inspirava el gran
director de cinema Federico Fellini,
va llangar fa algun temps una
provocacio atrevida: "Apaguem tots
els televisors durant un any, veuran
com els valors, la fantasia i
I’espiritualitat renaixeran en el cor
de tots." Cf. Les sanes provocacions
del Festival del Cinema Espiritual,
Agéncia internacional "Zenit", 19-
XI-1998.

“I'H. GIESECKE, Wozu ist die Schule
da? Die neue Rolle von Eltern und
Lehrern, 22 ed. Stuttgart 1997, p.38.



®'D. BONHOEFFER, Predigten,
Auslegungen, Meditationen I, 1984,
pp.196-202.

®'7.L. MARTIN DESCALZO, Razones
para la alegria, 8 ed., Madrid 1988,
p-42.

"I TOMAS DE AQUINO, Summa
theologiae I-ITae q.109, a.1, ad 1.

81 W. KASPER, Ein Herr, ein Glaube,
eine Taufe, en "Stimmen der
Zeit" (2002/2), p.75.

®I' Cfr. R. BUTTIGLIONE: Zur
Philosophie von Karol Wojtyla, en
Johannes Paul II., Zeuge des
Evangeliums, ed. por St. HORN y A.
RIEBEL, Wirzburg 1999, pp.36 y39.

"1 JOAN PAU II, Creuant el llindar de
I'Esperanza, Barcelona 1994, p.160.

M cfr. J.PIEPER, Guide to Thomas
Aquinas, Notre Dame/Indiana 1987,
p-77.



"2 Thid., pp. 83s.

1317 H. NEWMAN, cit. per J. L.
MARTIN DESCALZO, Razones para el
amor, Madrid 1991, p.47.

14'S, KIERKEGAARD, cit. en P.
HAHNE, Schluss mit lustig. Das Ende
der Spassgesellschatft, cit., p.73. 15
SANT AGUSTI, Contra epistolam
quam vocant fundamenti, Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum 25, 195.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/cap-a-una-
cultura-de-dialeg/ (08/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/cap-a-una-cultura-de-dialeg/
https://opusdei.org/ca/article/cap-a-una-cultura-de-dialeg/
https://opusdei.org/ca/article/cap-a-una-cultura-de-dialeg/

	Cap a una cultura de diàleg

