opusdei.org

Camins de
contemplacio

Endinsar-se per camins de
contemplacio vol dir deixar
obrar ’Esperit Sant perqué Ell
reflecteixi en nosaltres el rostre
de Crist en totes les situacions
de la nostra vida.

02/08/2018

Una de les actituds que els Evangelis
ressalten més de Jesus mentre
compleix la seva missio és la
frequiéncia amb que acudeix a
I’oracid. El ritme del seu ministeri
esta, en cert sentit, marcat pels



moments en que s’adreca al Pare.
Jesus es recull en oracid abans del
seu baptisme (cf. Lc 3, 21), la nit
previa a I’elecci6 dels dotze (cf. Lc 6,
12), a la muntanya abans de la
transfiguracio (cf. Lc 9, 28), a I’hort
de les oliveres mentre es prepara per
enfrontar la Passi6 (cf. Lc 22, 41-44).
El Senyor dedicava molt de temps a
I’oracid: al capvespre, o la nit
sencera, o molt de matinada, o en
mig de jornades d’intensa predicacio;
en realitat pregava constantment, i
va recomanar repetidament als
deixebles «que cal pregar sempre
sense defallir» (Lc 18, 1).

Per que aquest exemple i aquesta
insisténcia del Senyor? Per que és
necessaria l’oracié? En realitat,
aquesta respon als desitjos més
intims de ’home, que ha estat creat
per entrar en dialeg amb Déu i
contemplar-lo. Pero 'oracio és,
sobretot, un do de Déu, un regal que
Ell ens ofereix: «el Déu viu i veritable



crida incansablement cada persona a
la cerca misteriosa de I’oracio.
Aquesta iniciativa d’amor del Déu
fidel és sempre la primera cosa en
Poracio, el caminar de ’home és
sempre una resposta».[1]

Per imitar Crist i participar de la seva
Vida és imprescindible ser animes
d’oracio. A traveés de la contemplacio
del Misteri de Déu, revelat en
Jesucrist, la nostra vida es va
transformant en la seva. Es fa realitat
el que sant Pau comentava als
corintis: «I tots nosaltres, sense cap
vel a la cara, reflectint com un mirall
la gloria del Senyor, som
transformats a la seva mateixa
imatge, amb una gloria cada vegada
més gran, per obra del Senyor, és a
dir, de ’Esperit» (2 Co 3, 18). Igual
com sant Pau, tots els cristians estem
cridats també a reflectir al rostre la
fac de Crist: en aix0 consisteix ser
apostols, a ser missatgers de I’amor
de Déu, que s’experimenta en



primera persona durant les estones
d’oracio. S’entén, per tant, ’actualitat
de la invitacio a «endinsar-se més en
I’oracid contemplativa al mig del
mon, i ajudar els altres a anar per
camins de contemplacio»[2].[3]

Acollir el do de Déu

L’apostol creix al ritme de I’oracio, la
renovacio personal en 'impuls
evangelitzador surt de la
contemplacid. El Papa recorda que:
«La millor motivacié per decidir-se a
comunicar ’Evangeli és contemplar-
lo amb amor, és aturar-se a les seves
pagines illegir-lo amb el cor. Si
I’abordem d’aquesta manera, la seva
bellesa ens sorpren, ens torna a
captivar una vegada i una altra».[4]
Per aixo, és fonamental
desenvolupar «un esperit
contemplatiu, que ens permeti
redescobrir cada dia que som
dipositaris d’un bé que humanitza,
que ajuda a portar una vida nova. No



hi ha res millor per transmetre als
altres».[5]

Els Evangelis ens presenten diferents
personatges a qui, la trobada amb
Crist, canvia la vida i els converteix
en portadors del missatge salvador
del Senyor. Un d’ells és la dona
samaritana que, com relata sant
Joan, va simplement a buscar aigua
al pou al costat del qual Jesus esta
assegut, descansant. I és Ell qui
comenca el dialeg: «Dona’m aigua»
(Jn 4, 10). A primera vista, la
samaritana no es mostra gaire
disposada a continuar la conversa:
«Com és que tu, que ets jueu, em
demanes aigua a mi, que soc
samaritana?» (Jn 4, 9). Pero el Senyor
li fa veure que, en realitat, Ell és
aquesta aigua que ella busca: «Si
sabessis quin és el do de Déu... (Jn 4,
10), el qui begui de ’aigua que jo li
donaré, mai més no tindra set:
I’aigua que jo li donaré es convertira
dintre d’ell en una font d’on brollara



vida eterna...» (Jn 4, 14). Després, una
vegada traspassat el cor de la
samaritana, li revela amb claredat i
senzillesa que sap quin és el seu
passat (cf. Jn 4, 17-18), pero amb
aquest amor que ella no se sent
desanimada ni rebutjada. Al
contrari: Jesus la fa participar d’'un
univers nou, la fa entrar en un mon
que viu amb esperanca, ja que ha
arribat el moment de la reconciliacio,
el moment en que s’obren les portes
de l’'oracio per a tots els homes:
«Creu-me, dona, arriba I’hora que el
lloc on adorareu el Pare no sera ni
aquesta muntanya ni Jerusalem. (...)
Pero arriba I’hora, més ben dit, és
ara, que els autentics adoradors
adoraran el Pare en Esperitien
veritat» (Jn 4, 21-23).

En el dialeg amb Jesus, la samaritana
descobreix la veritat de Déu ila de la
seva propia vida. Acull el do de Déu i
es converteix radicalment. Per aixo,
I’Església ha vist en aquest passatge



evangelic una de les imatges més
suggeridores sobre I’oracio: «Jesus té
set, la seva peticio arriba des de les
profunditats de Déu que ens desitja.
L’oracio, tant si ho sabem com si no,
és la trobada de la set de Déu i de set
de 'home. Déu té set que ’home
tingui set d’Ell».[6] L’oracio és una
manifestacio de la iniciativa de Déu,
que surt a la cerca de I’home, i espera
la seva resposta per transformar-lo
en amic seu. De vegades, sembla que
és un qui pren la iniciativa de
dedicar a Déu un temps d’oracio,
pero, en realitat, aix0 és ja una
resposta a la seva crida. L’oracio es
viu com una crida reciproca: Déu em
busca i m’espera, i jo necessito Déu i
el busco.

Temps per a Déu

L’home té set de Déu, tot i que sovint
no ho sap reconeixer, i fins i tot
rebutja anar a les fonts d’aigua viva,
que son els moments dedicats a



I’oracid. La historia de la samaritana,
en aquest sentit, es repeteix en
moltes animes: Jesus que demana
una mica d’atencio, que intenta
suscitar un dialeg dins del cor, en un
moment que potser sembla inoportu.
Fa ’efecte que aquests minuts diaris
son massa, que no hi ha espai en una
agenda tan atapeida! Pero quan un
es deixa endinsar pel Senyor en
aquest dialeg contemplatiu, llavors
es descobreix que I’oracio no és
quelcom que jo faig per Déu, sino,
sobretot, un do que Déu em
concedeix i que jo simplement acullo.

Dedicar temps al Senyor no és
simplement una tasca entre d’altres,
una carrega més en un horari moltes
vegades exigent. Es acollir un regal
infinitament valuds, una perla
preciosa o un tresor amagat en la
normalitat de la vida ordinaria, que
hem de cuidar amb delicadesa.



L’eleccidé del moment de I’oracio
depén d’una voluntat que es vol
deixar conquerir per I’Amor: no es fa
oracio quan es té temps, sino que es
pren el temps per fer Poracio. Quan
un supedita ’oracio als buits que
apareixen al seu horari,
possiblement no aconsegueix fer-la
amb regularitat. L’eleccio del
moment és reveladora dels secrets
del cor: manifesta el lloc que ocupa
I’amor a Déu en la jerarquia dels
nostres interessos diaris.[7]

Pregar és sempre possible: el temps
del cristia és el de Crist ressuscitat,
que és amb nosaltres cada dia (cf. Mt
28, 20). La temptacio més freqiient
per apartar-nos de ’oracio és una
certa falta de fe, que es manifesta en
unes preferencies de fet: «Es
presenten com a prioritaris mil
feines i cures que es consideren més
urgents; una vegada mes, és el
moment de la veritat del cor i
d’aclarir preferéncies».[8] El Senyor



és el primer. Per aquesta rad, és molt
convenient determinar I’horari
adequat per a I’oracio, potser amb el
consell en la direccio espiritual, per
adaptar aquest pla a les
circumstancies personals.

Sant Josepmaria va fer moltes
estones d’oraci6 al cotxe, durant els
viatges que feia per motius
apostolics; al tramvia, o caminant
pels carrers de Madrid, quan no
tenia cap altra possibilitat de fer-ho.
Els qui s’han de santificar enmig de
la vida ordinaria es poden trobar en
situacions semblants: un pare o una
mare de familia, de vegades potser
no tindran cap altra opcio que pregar
al Senyor mentre atenen els fills
petits: sera molt grat a Déu. En tot
cas, recordar que el Senyor ens
espera, i que té preparades les
gracies que necessitem per oferir-
nos-les en I’oracid, pot ajudar a
escollir el temps i el lloc més
propicis.



El combat de I’oracio

Considerar que l’oracio és un art
implica reconéixer que sempre s’hi
pot créixer, i deixar actuar cada
vegada més la gracia de Déu en les
nostres animes. En aquest sentit,
'oracié també és combat.[9] Es lluita,
en primer lloc, contra nosaltres
mateixos. Les distraccions envaeixen
la ment quan intentem crear el
silenci interior. Aquestes ens
descobreixen allo a que s’aferra el
cor i es poden convertir en una llum
per demanar ajuda a Déu.[10]

El nostre temps esta marcat per la
multiplicacio de les possibilitats
tecnologiques que faciliten la
comunicacié en molts sentits, pero
que també augmenten les ocasions
de distraccid. Es pot dir que ens
trobem davant d’un nou repte per al
creixement de la vida contemplativa:
aprendre a viure el silenci interior
envoltat de molt de soroll exterior.



En tants ambits es percep la primacia
de la gestio sobre la reflexio o
Pestudi; ens hem habituat a treballar
en multitasca, fent atencié
simultania a moltes tasques, i aixo
facilment pot portar a viure en la
immediatesa de I’accio-reaccio.
Tanmateix, davant d’aquest
panorama, s’han revalorat algunes
actituds com l’atencio o la
concentraciod, que es presenten com
una manera de protegir la capacitat
d’aturar-se i aprofundir en el que
realment val la pena.

El silenci interior es presenta com
una condicio necessaria per a la vida
contemplativa. Ens allibera de
Pafeccio al que és immediat, al que és
facil, al que distreu pero no omple,
de manera que ens puguem centrar
en el nostre veritable bé: Jesucrist,
que ens surt a cercar en ’oracio.

El recolliment interior implica un
moviment que va de la dispersio en



moltes activitats cap a la interioritat.
Alla és més senzill trobar Déu, i
reconeixer la seva preséncia en el
que Ell fa quotidianament a les
nostres vides —detalls del dia a dia,
Ilums rebudes, actituds d’altres
persones—, i aixi poder manifestar-li
la nostra adoracio, el penediment, la
peticio, etc. Per aixo, el recolliment
interior és fonamental per a una
anima contemplativa al mig del mon:
«La veritable oracid, la que absorbeix
tot 'individu, no I’afavoreix tant la
soledat del desert, com el recolliment
interior».[11]

A la cerca de llums noves

L’oracio, en ser també cerca de
I’home, implica el desig de no
conformar-se amb una manera
rutinaria d’adrecar-se al Senyor. Si
totes les relacions duradores
impliquen ’afany continu de renovar
I’amor, la relacié amb Déu que es
forja especialment en els moments



dedicats exclusivament a Ell també
s’hauria de caracteritzar per aquest
desig.

«En la teva vida, si t’ho proposes, tot
pot ser objecte d’oferiment al Senyor,
ocasio de col-loqui amb el teu Pare
del Cel, que sempre guarda i
concedeix llums noves».[12]
Certament, aquestes llums el Senyor
les concedeix comptant amb la cerca
apassionada dels seus fills, amb la
disposicio d’escoltar amb senzillesa
la paraula que ens dirigeix, deixant
de banda la idea que ja no hi ha res
nou per descobrir. En aixo, és un
exemple l'actitud de la samaritana al
costat del pou: tot i que la seva vida
de fe estava refredada, guardava
dins del seu cor el desig de I’arribada
del Messies.

La traducci6 d’aquesta aspiracio sera
tornar a portar els esdeveniments
diaris al dialeg amb el Senyor, pero
sense pretendre aconseguir una



solucio immediata i a la nostra mida.
Es més important pensar queé vol el
Senyor: tantes vegades, I'inic que
espera és que ens posem amb
senzillesa davant d’Ell, i que fem una
memoria agraida de tot allo que
I’Esperit Sant esta obrant
silenciosament en nosaltres. O potser
implicara també tornar a prendre els
Evangelis i contemplar amb calma
I’escena i participar-hi «com un
personatge més»,[13] per deixar-se
interpel-lar per Crist. Alimentar
I’oracid és també partir en el nostre
dialeg amb el Senyor dels textos que
I’Església posa als nostres llavis en la
liturgia que hem celebrat aquell dia.
Les fonts de ’oracid son inesgotables:
si sabem acudir-hi amb il-lusié nova,
I’Esperit Sant fara la resta.

Quan no es troben les paraules

Amb tot, de vegades passara que,
malgrat ’esforg, un no aconsegueix
entaular un dialeg amb Déu. Com



consola, llavors, recordar aquella
indicaci6 del Senyor: «Quan pregueu,
no parleu per parlar, com fan els
pagans: es pensen que amb la seva
xerrameca es faran escoltar» (Mt 6,
7). Es el moment de tornar a confiar
en I’accio de ’Esperit Sant en
I’anima, que «ve a ajudar la nostra
feblesa: nosaltres no sabem com hem
de pregar, pero el mateix Esperit
intercedeix per nosaltres amb
gemecs que no es poden

expressar» (Rm 8, 26).

Arran de les paraules de sant Pau als
Romans, Benet XVI descrivia quina
és l’actitud d’abandonament que
impregna l’oracio: «Volem pregar,
pero Déu és lluny, no tenim les
paraules, el llenguatge, per parlar
amb Déu, ni tan sols el pensament.
Només ens podem obrir, posar el
nostre temps a disposicid de Déu,
esperar que ell ens ajudi a entrar en
el veritable dialeg. L’Apostol diu:
precisament aquesta falta de



paraules, aquesta abséncia de
paraules, fins i tot aquest desig
d’entrar en contacte amb Déu, és
oracio que ’Esperit Sant no només
compren, sind que porta, interpreta
davant de Déu. Precisament aquesta
debilitat nostra es transforma, a
través de I’Esperit Sant, en veritable
oracio, en veritable contacte amb
Déu».[14]

No hi ha motius, per tant, per
desanimar-se si es troba dificultat
per mantenir un dialeg amb el
Senyor. Quan el cor sembla que esta
a desgrat amb les realitats
espirituals, el temps de meditacio es
fa llarg, el pensament divaga en
altres coses, o la voluntat es resisteix
i el cor esta sec, potser ens serveixen
les consideracions seguents:

«’oracio —recorda-ho— no
consisteix a fer discursos bonics,
frases grandiloquents o que
consolin...



Oracio és a vegades una mirada a
una imatge del Senyor o de la seva
Mare; d’altres vegades, una peticio,
amb paraules; unes altres,
I’'oferiment de les bones obres, dels
resultats de la fidelitat...

Com el soldat que fa guardia, aixi
hem d’estar nosaltres a la porta de
Déu Nostre Senyor: i aixo €s oracio. O
com el gosset, que s’ajau als peus del
seu amo.

—No et faci res de dir-li-ho: Senyor,
aqui em tens com un gos fidel; o
millor, com un ruquet, que no tirara
guitzes a qui ’estima».[15]

La font que canvia el méon

La vida d’oracio ens obre les portes
al tracte amb Déu, relativitza els
problemes a que de vegades donem
una importancia desmesurada, ens
recorda que sempre estem en mans
del nostre Pare del Cel. Tanmateix,
aquesta no ens ailla del moén, ni és



una escapatoria per als problemes
diaris. La veritable oracio és
significativa: incideix en la nostra
vida, la il'lumina, i ens obre al nostre
entorn amb una perspectiva
sobrenatural: «Una oracié intensa,
doncs, que tanmateix no aparta del
compromis en la historia: obrint el
cor a I’amor de Déu, ’obre també a
I’amor dels germans, i ens fa capacgos
de construir la historia segons el
designi de Déu».[16]

En I’oracid, el Senyor no vol apagar
unicament la nostra set, sin6é que
aquesta experiencia ens porti a
compartir I’alegria del tracte amb Ell.
Es el que va passar al cor de la
samaritana: després de la trobada
amb Jesus, es va afanyar a fer-ho
saber a la gent del seu entorn: «Molts
dels samaritans d’aquell poble van
creure en ell per la paraula de la
dona, que assegurava: «M’ha dit tot
el que he fet» (Jn 4, 39). Senyal de
I’oracio autentica és el desig de



compartir I’experiéncia de Crist amb
els altres, perqué «quin amor és
aquest que no sent la necessitat de
parlar de I’ésser estimat, de mostrar-
lo, de fer-lo coneixer?».[17]

Santa Maria és mestra d’oracid. Ella,
que va saber guardar les coses del
seu Fill, meditant-les al seu cor (cf. Lc
2, 51), acompanya els deixebles de
Jesus en l'oracio (cf. Ac 1,14), els
mostra el cami per rebre amb
plenitud el do de ’Esperit Sant, que
els fara llancar-se a ’aventura divina
de ’evangelitzacio.

Juan Francisco Pozo - Rodolfo Valdés

[1] Catecisme de I’Església Catolica,
num. 2.567.

[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 67.



[3] F. Ocariz, Carta pastoral, 14-
II-2017, num. 8.

[4] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), num. 264.

[5] Ibidem.

[6] Catecisme de ’Església Catolica,
num. 2.560. Cf. Sant Agusti, De
diversis quaestionibus octoginta
tribus, 64, 4: CCL 44 A140 (PL 40, 56).

[7] Cf. Catecisme de Església
Catolica, nam. 2.710.

[8] Catecisme de I’Església Catolica,
num. 2732.

[9] Cf. Catecisme de ’Església
Catolica, nam. 2.7251s.

[10] Cf. Catecisme de ’Església
Catolica, nam. 2729.

[11] Sant Josepmaria, Solc, 460.

[12] Sant Josepmaria, Forja, 743.



[13] Amics de Déu, nam. 222

[14] Benet XVI, Audiencia general, 16
de maig del 2012.

[15]Forja, num. 73.

[16] Sant Joan Pau II, carta apostolica
Novo millennio ineunte, num. 33.

[17] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), num. 264.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/camins-de-
contemplacio/ (05/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/camins-de-contemplacio/
https://opusdei.org/ca/article/camins-de-contemplacio/
https://opusdei.org/ca/article/camins-de-contemplacio/

	Camins de contemplació

