
opusdei.org

Camí cap al
centenari (6): El
treball, condició
natural de l’ésser
humà

A partir del desenvolupament
històric del treball, aquesta
entrega reflexiona sobre la seva
dignitat i rellevància en la vida
humana. A la llum de
l'ensenyament de sant
Josepmaria, proposa la feina
com a lloc de trobada amb Déu i
mitjà de santificació.



06/11/2025

Si repassem la trajectòria històrica
de la humanitat, sorprèn veure com
el treball ha evolucionat al llarg dels
segles. Fa tot just 12.000 anys, els
nostres avantpassats —que fins
llavors es dedicaven a la caça i la
recol·lecció— van començar a
conrear la terra. La ramaderia es va
anar perfeccionant progressivament
i es va anar tornant cada vegada més
productiva. El desenvolupament
d’eines mecàniques, al principi
rudimentàries i després cada vegada
més complexes, va transformar
l’artesania, l’agricultura, la
construcció i la producció tèxtil.
L’energia, que al principi depenia
dels elements naturals i de la força
dels animals o dels mateixos éssers
humans, va ser substituïda a partir
de la segona meitat del segle xviii per
les màquines de vapor, i més



endavant per motors de combustió
interna i sistemes de propulsió a
reacció. L’avenç de la ciència va
permetre el descobriment i l’ús de
l’electricitat, la transmissió d’ones
electromagnètiques i el control de
l’energia nuclear. Al llarg del segle
xx, la tecnologia es va incorporar de
manera generalitzada al món del
treball. En les últimes dècades, els
microprocessadors han facilitat el
processament d’informació i el
control de les màquines. Ha canviat
la manera de construir, de desplaçar-
se, de comunicar-se, d’ensenyar i
d’aprendre. Ha canviat —i
continuarà canviant— la nostra
manera de treballar.

Hi ha alguna cosa estable enmig
d’aquest desenvolupament constant?
Què defineix, en termes
antropològics, el treball humà més
enllà de tots aquests canvis? A
diferència d’altres éssers vius, l’ésser
humà no treballa només per satisfer



les seves necessitats bàsiques —com
la supervivència, l’alimentació o la
reproducció—, sinó que també és
capaç de planificar el futur,
transformar l’entorn segons les seves
necessitats vitals, crear obres d’art i
transmetre coneixements a les
generacions següents, la qual cosa fa
possible el progrés. El treball, en
definitiva, ens manté vius.

Tanmateix, en el món antic —tant en
la cultura grecoromana com en altres
tradicions extrabíbliques— el treball
no tenia una dignitat particular. Se’l
vinculava, més aviat, amb una
dimensió servil, pròpia d’una
condició humana fatigosa i
subordinada. La veritable plenitud
de la vida se situava en el lleure,
entès com la possibilitat de dedicar-
se als plaers intel·lectuals, com la
filosofia, o a diverses formes de
distracció i hedonisme. Potser per
aquesta concepció de fons, alguns
corrents de l’ascetisme cristià



acabarien considerant el treball, en
els segles posteriors, com un simple
mitjà per mantenir-se ocupats,
gairebé un remei davant els perills
de l’ociositat i la fantasia.

La filosofia moderna i
contemporània ha considerat sovint
la relació entre l’ésser humà i la
tècnica, oscil·lant sovint entre dos
extrems: d’una banda, l’optimisme
que confia que la història ens
conduirà a assoliments cada vegada
més grans, fins al punt de superar el
treball gràcies a la substitució
completa de l’ésser humà per la
màquina; i, d’altra banda, un
pessimisme catastrofista que tem que
un progrés tecnicocientífic
descontrolat acabi provocant la
destrucció de la humanitat i del
planeta que la sustenta.

Com és sabut, la teologia i el
Magisteri de l’Església han
reflexionat àmpliament sobre el



treball i s’han centrat, sobretot, en les
seves dimensions ètiques i morals, la
qual cosa ha donat lloc a la Doctrina
Social de l’Església. Tanmateix, molt
menys desenvolupada ha estat la
reflexió sobre el valor espiritual del
treball. No és freqüent trobar autors
o documents que parlin del
dinamisme que el treball enclou en
la vida espiritual cristiana: del treball
com a lloc de diàleg entre Déu i
l’home, com a espai per a l’anunci de
l’Evangeli i la construcció del Regne
de Déu. Aquesta és la raó per la qual
la predicació de sant Josepmaria
Escrivà desperta avui un interès
particular. En efecte, el fundador de
l’Opus Dei va ensenyar que el treball
—i, per extensió, la vida ordinària—
és un lloc de trobada amb Déu i
l’àmbit en què la majoria de les
persones podem buscar la santedat.
El treball genera una xarxa de
relacions humanes que afavoreixen
l’apostolat cristià i constitueix la 
matèria que cal santificar per fer més



cristiana —i, per tant, més humana—
la societat en què vivim. En realitat,
es pot parlar d’una vocació específica
a la santedat en el treball i a través
d’aquest. La proximitat del centenari
de la fundació de l’Opus Dei
(1928-2028) ofereix una ocasió
propícia per redescobrir l’actualitat
d’aquest missatge i valorar-ne
l’aportació a la missió de l’Església i a
la vida social, en un món en què
formes de treball sempre noves
modelen el present i orienten el
futur.

Benedicció, no càstig

Els qui s’apropen als ensenyaments
del fundador de l’Opus Dei se solen
sorprendre de la seva insistència per
subratllar la dignitat del treball, una
dignitat que ell ja situa en el context
de la creació, abans del pecat
d’Adam:

«El treball —ho predico des de 1928
— no és cap maledicció, ni un càstig



del pecat. El Gènesi parla d’aquesta
realitat, abans que Adam no es
rebel·lés contra Déu. En els plans del
Senyor, l’home havia de treballar
sempre, cooperant així en la
immensa tasca de la creació» (Amics
de Déu, núm. 81).

«Apreneu-ho bé: aquesta obligació
[la de treballar] no ha sorgit pas com
una seqüela del pecat original, ni
tampoc no es redueix a una troballa
dels temps moderns. Es tracta d’un
mitjà necessari que Déu ens confia
aquí a la terra, dilatant-nos els dies i
fent-nos partícips del seu poder
creador, perquè ens guanyem el pa i
collim alhora fruits per a la vida
eterna (Jn 4, 36): l’home neix per a
treballar, com els ocells neixen per a
volar (Jb 5, 7)» (Amics de Déu, núm.
57).

El treball és, per tant, la condició
inicial i la vocació natural de tot
ésser humà:



«El treball és la vocació inicial de
l’home, és una benedicció de Déu, i
s’equivoquen lamentablement els qui
el consideren un càstig. El Senyor, el
més bo dels pares, va col·locar el
primer home al Paradís, ut
operaretur —perquè treballés» (Solc,
núm. 482).

Per comprendre el sentit i el valor
del treball, no s’ha de partir del pecat
i de les seves conseqüències, sinó de
la imatge de Déu impresa en tot ésser
humà. La nova fundació que sant
Josepmaria se sent cridat a promoure
en l’Església té precisament com a
missió revalorar la dignitat
originària del treball:

«Certament, filles i fills meus, en
venir a l’Opus Dei i obrar així, no
hem fet més que recordar que Déu
ha volgut que estimem el treball.
Quan l’Escriptura narra la creació del
primer home, ens explica que el
Senyor-Déu va prendre l’home i el va



posar al jardí de l’Edèn perquè el
conreés i el guardés (Gn 2, 15).
Després del pecat, es manté la
mateixa realitat de treball, unit —a
causa d’aquest pecat— al dolor, a la
fatiga: et guanyaràs el pa amb la suor
del teu front (Gn 3, 19), es llegeix al
Gènesi. No és el treball quelcom
accidental, sinó llei per a la vida de
l’home» (Carta 14, núm. 3).

En efecte, es tracta de “recordar” una
cosa que certes lectures del Gènesi
podrien haver passat per alt: el
treball no és un càstig, sinó una
benedicció. Els nostres primers pares
no van rebre de Déu una simple
ordre ni una tasca servil, sinó una
autèntica benedicció: «Déu els beneí
dient-los: “Sigueu fecunds i
multipliqueu-vos, ompliu la terra i
domineu-la; sotmeteu els peixos del
mar, els ocells del cel i totes les
bestioles que s’arrosseguen per
terra”» (Gn 1, 28). Res més allunyat
de l’esperit bíblic que considerar el



treball com una maledicció. Després
del pecat d’Adam, l’home continua
sent el “cultivador” i el “guardià” de
la terra, tal com ho va voler el
Creador, tot i que ara la seva labor
estigui marcada per l’esforç, la
precarietat i la inseguretat. Tot i que
està exposat al risc del pecat —com
mostra l’episodi de la torre de Babel
(cf. Gn 11, 1-9)—, mitjançant un
treball curós i acurat l’ésser humà
pot retre culte a Déu: construeix
altars, fabrica l’arca de l’aliança,
edifica el Temple de Jerusalem.

Mentre hi hagi homes a la terra

L’originalitat del treball com a
dimensió existencial que acompanya
la vida de tota persona, així com la
diversitat de formes en què es
manifesta l’activitat humana, porten
sant Josepmaria a formular dues
consideracions fonamentals. La
primera és que la vocació a la
santedat enmig del món amb què



Déu crida cada persona de l’Opus Dei
ha d’incloure, d’alguna manera, la
vocació professional i humana que
cadascú ja exerceix o es prepara per
exercir:

«Convenceu-vos que la vocació
professional és part essencial,
inseparable, de la nostra condició de
cristians. El Senyor us vol sants al
lloc on us trobeu, en l’ofici que hàgiu
triat pels motius que siguin: a mi, tots
em semblen bons i nobles —mentre
no s’oposin a la llei divina—, i
capaços d’ésser elevats al pla
sobrenatural, és a dir, empeltats en
aquest corrent d’Amor que defineix
la vida d’un fill de Déu» (Amics de
Déu, núm. 60).

En segon lloc, atesa la riquesa i la
diversitat de les formes que adopta el
treball humà i de les circumstàncies
concretes de la vida ordinària, una
crida a la santedat en el treball i per
al treball implica —gairebé a



conseqüència natural— una crida 
universal a la santedat.

El camí que va proposar la nova
fundació està destinat a perdurar
fins al final dels temps, perquè —
com escriu sant Josepmaria— a la
terra sempre hi haurà homes i dones
que treballin: «Mentre hi hagi homes
a la terra, existirà l’Obra» (Carta 3,
núm. 92).

Certament, la universalitat de la
crida a la santedat té com a fonament
teològic el sagrament del baptisme, i
no el treball. En efecte, és el baptisme
el que configura el creient amb
Jesucrist i el convida a portar a la
plenitud aquesta identificació amb
ell al llarg de tota la seva vida. Tots
els membres del Poble de Déu —
ministres ordenats i laics, religiosos i
consagrats, homes i dones, sans i
malalts— estan cridats a tendir cap a
la perfecció cristiana.



Tanmateix, el fet d’haver vist que
aquesta santedat es podia buscar en
l’exercici del treball i en la vida
ordinària (cf. Carta 3, núm. 2) va
permetre al fundador de l’Opus Dei
mostrar que aquesta universalitat
era, a la pràctica, accessible a
tothom. Així —afirmava— s’obrien
els camins divins de la terra (cf. És
Crist que passa, núm. 21; Amics de
Déu, núm. 314), perquè tot treball i
tota activitat quotidiana es poden
convertir en lloc de trobada amb Déu
(cf. Amics de Déu, núm. 149, 208).

Vet aquí dos textos particularment
significatius:

«Fills meus, poseu-vos per tots els
racons. On pot viure una persona
honrada, allà trobarem aire per
respirar. Allà hem d’estar amb la
nostra alegria, amb la nostra pau
interior, amb el nostre afany de
portar les ànimes a Crist. A quins
llocs? On són els intel·lectuals? On



són els intel·lectuals. On són els que
treballen en coses manuals? On són
els que treballen en coses manuals. I
d’aquestes tasques quina és la
millor? Us diré el mateix que altres
vegades: té més categoria el treball
que es fa amb més amor de Déu.
Vosaltres, quan treballeu i ajudeu el
vostre amic, el vostre col·lega, el
vostre veí de manera que no ho noti,
l’esteu curant; sou Crist que guareix,
sou Crist que conviu sense fer fàstics,
amb els que necessiten la salut, com
ens pot passar a nosaltres un dia
qualsevol» (Tertúlia al Teatro Coliseo
de Buenos Aires, 23.VI.1974).

«Et sembla poca bogeria dir que al
mig del carrer es pot i s’ha de ser
sant? Que pot i ha de ser sant el que
ven gelats en un carro, i la
treballadora que es passa el dia a la
cuina, i el director d’una empresa
bancària, i el professor de la
universitat, i el que treballa al camp,
i el que carrega les maletes a



l’esquena...? Tots cridats a la
santedat!» (Tertúlia a São Paulo, 30.V.
1974, cit. a: S. Bernal, Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei, Rialp, Madrid 1977,
103).

Els dos textos —especialment el
segon— desenvolupen la
universalitat de la crida a la santedat
recorrent les diferents activitats,
professions i oficis. Si tot treball
honest pot ser santificat i convertir-
se en lloc de trobada amb Déu,
llavors la crida a la santedat és tan
universal com les innombrables
facetes del món laboral, exercides
per homes i dones de tots els temps.

La convicció de sant Josepmaria que
la nova fundació a la qual se sent
inspirat a promoure perdurarà en el
temps es basa en una certesa
senzilla, però profunda: com que
treballar és la condició natural de



l’ésser humà, la santificació del
treball sempre serà possible, perquè
sempre serà possible estimar i viure
en presència de Déu en el context de
la vida ordinària.

El camí que proposa no és una
adaptació per a laics d’altres formes
de testimoni cristià que, en virtut
d’una consagració específica o de
vots canònics, exigeixen una entrega
total a l’oració contemplativa i
diferents formes de separació del
món. Sant Josepmaria sap que
s’adreça a persones que estaran
immerses en les activitats seculars.
També aquestes —homes i dones—
poden assolir cims de vida intensa
d’oració i unió amb Déu. Així ho
suggereix, per exemple, l’ús insistent
de l’adjectiu contemplatiu i
l’expressió contemplatius al mig del
món (cf. Solc, núm. 497; Forja, núm.
738, 740), amb què es refereix a la
vida ordinària de les persones que
treballen. La mateixa profunditat



d’oració a la qual aspira un religiós
contemplatiu, seguint un estil de vida
retirat del món, l’ha de poder assolir
també un obrer, una mare de
família, una investigadora científica
o un artista:

«En suscitar en aquests anys la seva
Obra, el Senyor ha volgut que mai
més es desconegui o s’oblidi la veritat
que tots s’han de santificar, i que a la
majoria dels cristians els correspon
santificar-se en el món, en el treball
ordinari. Per això, mentre hi hagi
homes a la terra, existirà l’Obra.
Sempre es produirà aquest fenomen:
que hi hagi persones de totes les
professions i oficis que busquin la
santedat en el seu estat, en aquesta
professió o en aquest ofici seu, sent
ànimes contemplatives enmig del
carrer» (Carta 3, núm. 92).

El treball, lloc de la missió

Els experts en sociologia del treball
afirmen que aproximadament un



terç dels nens que neixen avui als
països desenvolupats, en el futur,
tindran llocs de treball que encara no
existeixen: es tracta de feines que la
dinàmica de la vida social anirà
configurant en els propers anys,
abans que accedeixin al mercat
laboral. Malgrat aquestes
transformacions accelerades que
caracteritzen la nostra època, estem
convençuts que l’ensenyament de
sant Josepmaria sobre la santificació
del treball manté plena vigència,
perquè es refereix a la persona que
treballa, no al tipus de treball concret
que fa.

El perfil espiritual que el fundador
de l’Opus Dei va delinear en la seva
predicació per als cristians immersos
en les realitats del món ofereix, de
fet, respostes clares a no poques de
les incerteses que avui enfrontem.

En el món contemporani, el treball se
sol percebre com un obstacle que



impedeix dedicar temps a un mateix,
a la família o als mateixos interessos.
La vida —la veritable vida— sembla
que començaria només quan acaba
la jornada laboral. La part
emblemàtica d’aquesta visió és
l’oposició entre els weekdays i el 
weekend: els dies feiners se suporten
esperant l’arribada del cap de
setmana; els llargs mesos de labor se
suporten per l’alleujament que
suposen les vacances. Fins i tot els
qui viuen de manera compromesa la
seva fe cristiana tendeixen a pensar
que només en acabar el treball es
podran dedicar als altres, participar
en iniciatives apostòliques, recollir-se
en oració o conrear la seva vida
interior.

Tot i que aquesta percepció té
quelcom de realisme —tant perquè el
treball efectivament exigeix temps i
energia que no es poden dedicar a
altres activitats, com perquè
l’experiència de molts treballadors



s’esdevé en condicions indignes per a
la condició humana—, la conclusió
implícita és que la vida espiritual, la
relació amb Déu i l’atenció al
proïsme floreixen únicament fora de
l’àmbit laboral, en espais diferents de
la vida ordinària. Les mateixes
ciutats sembla que reforcen aquesta
lògica i empenyen els seus habitants
a buscar llocs alternatius de lleure,
recolliment i sentit.

Tanmateix, en continuïtat amb
l’Evangeli —Jesús va predicar tant a
les ciutats com al camp, va treballar
amb les seves mans i coneixia bé els
contextos del treball humà—, la
predicació de sant Josepmaria no
compartia aquesta visió. Al contrari,
promovia decididament la unitat de
vida i la santificació del que és
quotidià: a Déu se’l troba en l’exercici
de la mateixa activitat diària; el
treball no només no impedeix
l’oració, sinó que es pot convertir en
oració; ocupa un lloc a l’altar, al



costat de l’Eucaristia. El compromís
cristià, l’apostolat i el creixement
humà i espiritual de la societat es
duen a terme, moltes vegades,
precisament a través del treball.

Això no significa que aquests
objectius no es puguin perseguir
també fora del context del treball,
una cosa de la qual tots tenim
experiència. Però sí que ens diu que
el treball no obstaculitza la vida i la
missió dels cristians; és més, per a
molts és un lloc natural on aquesta
vida i aquesta missió s’expressen i
s’alimenten.

Molts dels nostres contemporanis
veuen en el treball un mirall en el
qual poden projectar la seva imatge i
transformar el compromís
professional en una forma
d’autoafirmació. Els èxits laborals es
converteixen en la carta de
presentació davant del món, com a
prova del valor del propi jo. En



canvi, els fracassos no només
entristeixen, sinó que poden arribar
a anul·lar la persona.

Quan el treball es concep com l’espai
privilegiat per a l’autoafirmació
personal, fàcilment es converteix en
quelcom que es “venera”, fins i tot en
allò pel qual s’està disposat a
“sacrificar” moltes coses: el temps, la
salut, les relacions humanes. En
aquest punt, el treball —de manera
conscient o inconscient— es
transforma en un ídol. I aquest ídol
som nosaltres mateixos.

Fins i tot les eines tecnològiques, si
no s’orienten al servei dels altres i al
bé comú, es poden convertir en ídols.
No és casual que un document recent
de la Santa Seu, la nota Antiqua et
nova (2025) dedicada a la
intel·ligència artificial, adverteixi
precisament sobre aquest risc. Se’ns
posa en guàrdia davant la temptació
d’abocar en aquestes tecnologies les



nostres expectatives més profundes
—el desig de relacions, de certeses,
de seguretat—, ja que això equival a
convertir-les en un ídol tecnològic
(cf. Antiqua et nova, núm. 105).

Lluny d’aquesta visió idolàtrica, una
visió coherent del treball, com la que
proposa l’Evangeli i que sant
Josepmaria ha sabut rellegir i
transmetre en el nostre temps, ens
ajuda a mantenir clar el veritable
ordre de les finalitats de l’esforç
humà: donar glòria només a Déu,
servir el proïsme, promoure el bé de
la societat. Però també implica
acceptar el sacrifici de la creu,
confiant abans que res en Déu, i no
en les seguretats humanes.

La insistència amb què el fundador
de l’Opus Dei exhortava a treballar
bé —amb competència,
professionalitat i evitant la
superficialitat o les solucions
aproximades— no només era una



condició necessària per oferir el
treball a Déu com a sacrifici
agradable, sinó que també conté una
força transformadora capaç de
guarir molts dels mals del nostre
temps.

En una època en què la pressa
s’imposa sobre la reflexió, l’obsessió
per obtenir resultats a qualsevol
preu compromet la professionalitat i
el respecte pels procediments i les
lleis, i en què la por i l’emotivitat
moltes vegades reemplacen l’anàlisi
serena i raonada dels fets, la crida al
treball ben fet —encara que
requereixi esforç i temps— es
presenta com una invitació
providencial. Amb aquesta mirada,
l’èxit o el fracàs canvien de significat.

La competència, la professionalitat i
l’estudi protegeixen no només dels
errors, sinó també de causar mal als
altres i del malbaratament de
recursos. Educar les persones perquè



treballin bé és, sens dubte, un dels
serveis més grans que es pot prestar
no només a la societat, sinó també a
l’Església, que no està exempta del
risc del clericalisme quan falten
competències o hi ha un
coneixement insuficient de la realitat
i de les dinàmiques del món.

Finalment, haver presentat el treball
humà com a participació en l’obra de
la creació i de la redempció —una
idea recurrent en els escrits de sant
Josepmaria— ofereix una visió
profundament equilibrada del
progrés. Es tracta de reconèixer en la
tècnica una expressió legítima de la
creativitat i de la dimensió espiritual
de l’ésser humà, creat a imatge i
semblança de Déu.

Des d’aquesta perspectiva, el progrés
tecnicocientífic i la promoció de la
persona no s’han d’entendre com a
forces oposades. Tecnologia i ètica,
ciència i saviesa, poden cooperar



harmònicament, i ho han de fer. La
vida cristiana no dona suport a la
idea que necessitem “menys ciència i
més humanitat”, perquè és
precisament a través de la ciència i el
coneixement com creix també la
humanitat.

L’autonomia i la llibertat amb què els
homes orienten el progrés —ens
diria sant Josepmaria— no són
absolutes, sinó filials: exercides com
a fills de Déu, conscients de la seva
vocació a servir. En el Regne de Crist,
regnar és servir. Per això, quan el
treball s’informa veritablement per
la caritat i l’esperit de servei, el
progrés científic es converteix en
veritable progrés humà.

Aquesta sèrie està coordinada pel
professor Giuseppe Tanzella-Nitti.
Disposa d’altres col·laboradors,



alguns dels quals són professors i
professores de la Universitat
Pontifícia de la Santa Creu (Roma).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/cami-cap-al-
centenari-6-el-treball-condicio-natural-

de-lesser-huma/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/cami-cap-al-centenari-6-el-treball-condicio-natural-de-lesser-huma/
https://opusdei.org/ca/article/cami-cap-al-centenari-6-el-treball-condicio-natural-de-lesser-huma/
https://opusdei.org/ca/article/cami-cap-al-centenari-6-el-treball-condicio-natural-de-lesser-huma/
https://opusdei.org/ca/article/cami-cap-al-centenari-6-el-treball-condicio-natural-de-lesser-huma/

	Camí cap al centenari (6): El treball, condició natural de l’ésser humà

