opusdei.org

Cami cap al
centenari (6): El
treball, condicio
natural de I’ésser
huma

A partir del desenvolupament
historic del treball, aquesta
entrega reflexiona sobre la seva
dignitat i rellevancia en la vida
humana. A la llum de
I'ensenyament de sant
Josepmaria, proposa la feina
com a lloc de trobada amb Déu i
mitja de santificacio.



06/11/2025

Sirepassem la trajectoria historica
de la humanitat, sorprén veure com
el treball ha evolucionat al llarg dels
segles. Fa tot just 12.000 anys, els
nostres avantpassats —que fins
llavors es dedicaven a la cacaila
recol-leccio— van comencar a
conrear la terra. La ramaderia es va
anar perfeccionant progressivament
i es va anar tornant cada vegada més
productiva. El desenvolupament
d’eines mecaniques, al principi
rudimentaries i després cada vegada
més complexes, va transformar
I’artesania, I’agricultura, la
construccio i la produccio textil.
L’energia, que al principi depenia
dels elements naturals i de la forca
dels animals o dels mateixos éssers
humans, va ser substituida a partir
de la segona meitat del segle xviii per
les maquines de vapor, i més



endavant per motors de combustio
interna i sistemes de propulsio a
reaccio. ’avenc de la ciéncia va
permetre el descobriment i I'as de
Pelectricitat, la transmissié d’ones
electromagnetiques i el control de
I’energia nuclear. Al llarg del segle
XX, la tecnologia es va incorporar de
manera generalitzada al mon del
treball. En les ultimes décades, els
microprocessadors han facilitat el
processament d’informacio i el
control de les maquines. Ha canviat
la manera de construir, de desplacar-
se, de comunicar-se, d’ensenyar i
d’aprendre. Ha canviat —i
continuara canviant— la nostra
manera de treballar.

Hi ha alguna cosa estable enmig
d’aquest desenvolupament constant?
Queé defineix, en termes
antropologics, el treball huma més
enlla de tots aquests canvis? A
diferéncia d’altres éssers vius, 1’ésser
huma no treballa només per satisfer



les seves necessitats basiques —com
la supervivencia, I’alimentacio6 o la
reproduccio—, sind que també és
capac de planificar el futur,
transformar I’entorn segons les seves
necessitats vitals, crear obres d’art i
transmetre coneixements a les
generacions segients, la qual cosa fa
possible el progrés. El treball, en
definitiva, ens manté vius.

Tanmateix, en el mén antic —tant en
la cultura grecoromana com en altres
tradicions extrabibliques— el treball
no tenia una dignitat particular. Se’l
vinculava, més aviat, amb una
dimensio servil, propia d’'una
condicio humana fatigosa i
subordinada. La veritable plenitud
de la vida se situava en el lleure,
entes com la possibilitat de dedicar-
se als plaers intel-lectuals, com la
filosofia, o a diverses formes de
distraccio i hedonisme. Potser per
aquesta concepcio de fons, alguns
corrents de I’ascetisme cristia



acabarien considerant el treball, en
els segles posteriors, com un simple
mitja per mantenir-se ocupats,
gairebé un remei davant els perills
de l’ociositat i la fantasia.

La filosofia moderna i
contemporania ha considerat sovint
la relacio entre ’ésser huma i la
tecnica, oscil-lant sovint entre dos
extrems: d’una banda, 'optimisme
que confia que la historia ens
conduira a assoliments cada vegada
més grans, fins al punt de superar el
treball gracies a la substitucio
completa de I’ésser huma per la
maquina; i, d’altra banda, un
pessimisme catastrofista que tem que
un progrés tecnicocientific
descontrolat acabi provocant la
destruccio de la humanitat i del
planeta que la sustenta.

Com és sabut, la teologia i el
Magisteri de ’Església han
reflexionat ampliament sobre el



treball i s’han centrat, sobretot, en les
seves dimensions etiques i morals, la
qual cosa ha donat lloc a la Doctrina
Social de I’Església. Tanmateix, molt
menys desenvolupada ha estat la
reflexio sobre el valor espiritual del
treball. No és frequent trobar autors
0 documents que parlin del
dinamisme que el treball enclou en
la vida espiritual cristiana: del treball
com a lloc de dialeg entre Déu i
I’home, com a espai per a ’'anunci de
I’Evangeli i la construccio del Regne
de Déu. Aquesta és la ra0 per la qual
la predicacio de sant Josepmaria
Escriva desperta avui un interes
particular. En efecte, el fundador de
I’Opus Dei va ensenyar que el treball
—1, per extensio, la vida ordinaria—
és un lloc de trobada amb Déu i
I’ambit en que la majoria de les
persones podem buscar la santedat.
El treball genera una xarxa de
relacions humanes que afavoreixen
I’apostolat cristia i constitueix la
materia que cal santificar per fer més



cristiana —i, per tant, més humana—
la societat en qué vivim. En realitat,
es pot parlar d’'una vocacio especifica
a la santedat en el treball i a través
d’aquest. La proximitat del centenari
de la fundacio de I’Opus Dei
(1928-2028) ofereix una ocasio
propicia per redescobrir I’actualitat
d’aquest missatge i valorar-ne
I’aportacio a la missio de ’Esglésiaia
la vida social, en un mon en que
formes de treball sempre noves
modelen el present i orienten el
futur.

Benediccio, no castig

Els qui s’apropen als ensenyaments
del fundador de I’Opus Dei se solen
sorprendre de la seva insistencia per
subratllar la dignitat del treball, una
dignitat que ell ja situa en el context
de la creacio, abans del pecat
d’Adam:

«El treball —ho predico des de 1928
— no és cap malediccio, ni un castig



del pecat. El Genesi parla d’aquesta
realitat, abans que Adam no es
rebel-1és contra Déu. En els plans del
Senyor, ’home havia de treballar
sempre, cooperant aixi en la
immensa tasca de la creacié» (Amics
de Déu, num. 81).

«Apreneu-ho bé: aquesta obligacio
[la de treballar] no ha sorgit pas com
una sequela del pecat original, ni
tampoc no es redueix a una troballa
dels temps moderns. Es tracta d’'un
mitja necessari que Déu ens confia
aqui a la terra, dilatant-nos els dies i
fent-nos particips del seu poder
creador, perque ens guanyem el pa i
collim alhora fruits per a la vida
eterna (Jn 4, 36): ’home neix per a
treballar, com els ocells neixen per a
volar (Jb 5, 7)» (Amics de Déu, num.
57).

El treball és, per tant, la condicio
inicial i la vocacio natural de tot
ésser huma:



«El treball és la vocacio inicial de
I’home, és una benediccid de Déu, i
s’equivoquen lamentablement els qui
el consideren un castig. El Senyor, el
més bo dels pares, va col-locar el
primer home al Paradis, ut
operaretur —perque treballés» (Solc,
num. 482).

Per comprendre el sentit i el valor
del treball, no s’ha de partir del pecat
i de les seves consequiéncies, sin6 de
la imatge de Déu impresa en tot ésser
huma. La nova fundacié que sant
Josepmaria se sent cridat a promoure
en ’Església té precisament com a
missio revalorar la dignitat
originaria del treball:

«Certament, filles i fills meus, en
venir a ’Opus Dei i obrar aixi, no
hem fet més que recordar que Déu
ha volgut que estimem el treball.
Quan I’Escriptura narra la creaci6 del
primer home, ens explica que el
Senyor-Déu va prendre ’home i el va



posar al jardi de UEdeén perque el
conreés i el guardés (Gn 2, 15).
Després del pecat, es manté la
mateixa realitat de treball, unit —a
causa d’aquest pecat— al dolor, a la
fatiga: et guanyaras el pa amb la suor
del teu front (Gn 3, 19), es llegeix al
Geénesi. No és el treball quelcom
accidental, sing llei per a la vida de
I’home» (Carta 14, nam. 3).

En efecte, es tracta de “recordar” una
cosa que certes lectures del Génesi
podrien haver passat per alt: el
treball no és un castig, sind una
benediccio. Els nostres primers pares
no van rebre de Déu una simple
ordre ni una tasca servil, siné una
autentica benediccio: «Déu els benei
dient-los: “Sigueu fecunds i
multipliqueu-vos, ompliu la terra i
domineu-la; sotmeteu els peixos del
mar, els ocells del cel i totes les
bestioles que s’arrosseguen per
terra”» (Gn 1, 28). Res més allunyat
de l’esperit biblic que considerar el



treball com una malediccid. Després
del pecat d’Adam, ’home continua
sent el “cultivador” i el “guardia” de
la terra, tal com ho va voler el
Creador, tot i que ara la seva labor
estigui marcada per l’esforg, la
precarietat i la inseguretat. Tot i que
esta exposat al risc del pecat —com
mostra I’episodi de la torre de Babel
(cf. Gn 11, 1-9)—, mitjangant un
treball curos i acurat I’ésser huma
pot retre culte a Déu: construeix
altars, fabrica I’arca de I’alianga,
edifica el Temple de Jerusalem.

Mentre hi hagi homes a la terra

L’originalitat del treball com a
dimensio existencial que acompanya
la vida de tota persona, aixi com la
diversitat de formes en que es
manifesta ’activitat humana, porten
sant Josepmaria a formular dues
consideracions fonamentals. La
primera és que la vocacio a la
santedat enmig del mon amb que



Déu crida cada persona de ’Opus Dei
ha d’incloure, d’alguna manera, la
vocacio professional i humana que
cadascu ja exerceix o es prepara per
exercir:

«Convenceu-vos que la vocacio
professional és part essencial,
inseparable, de la nostra condicio6 de
cristians. El Senyor us vol sants al
lloc on us trobeu, en I’ofici que hagiu
triat pels motius que siguin: a mi, tots
em semblen bons i nobles —mentre
no s’oposin a la llei divina—, i
capacos d’ésser elevats al pla
sobrenatural, és a dir, empeltats en
aquest corrent d’Amor que defineix
la vida d’un fill de Déu» (Amics de
Déu, num. 60).

En segon lloc, atesa la riquesa i la
diversitat de les formes que adopta el
treball huma i de les circumstancies
concretes de la vida ordinaria, una
crida a la santedat en el treball i per
al treball implica —gairebé a



consequéncia natural— una crida
universal a la santedat.

El cami que va proposar la nova
fundacio esta destinat a perdurar
fins al final dels temps, perquée —
com escriu sant Josepmaria— a la
terra sempre hi haura homes i dones
que treballin: «Mentre hi hagi homes
a la terra, existira I’Obra» (Carta 3,
num. 92).

Certament, la universalitat de la
crida a la santedat té com a fonament
teologic el sagrament del baptisme, 1
no el treball. En efecte, és el baptisme
el que configura el creient amb
Jesucrist i el convida a portar a la
plenitud aquesta identificacié amb
ell al llarg de tota la seva vida. Tots
els membres del Poble de Déu —
ministres ordenats i laics, religiosos i
consagrats, homes i dones, sans i
malalts— estan cridats a tendir cap a
la perfecci6 cristiana.



Tanmateix, el fet d’haver vist que
aquesta santedat es podia buscar en
I’exercici del treball i en la vida
ordinaria (cf. Carta 3, num. 2) va
permetre al fundador de I’Opus Dei
mostrar que aquesta universalitat
era, a la practica, accessible a
tothom. Aixi —afirmava— s’obrien
els camins divins de la terra (cf. Es
Crist que passa, nam. 21; Amics de
Déu, num. 314), perque tot treball 1
tota activitat quotidiana es poden
convertir en lloc de trobada amb Déu
(cf. Amics de Déu, num. 149, 208).

Vet aqui dos textos particularment
significatius:

«Fills meus, poseu-vos per tots els
racons. On pot viure una persona
honrada, alla trobarem aire per
respirar. Alla hem d’estar amb la
nostra alegria, amb la nostra pau
interior, amb el nostre afany de
portar les animes a Crist. A quins
llocs? On son els intel-lectuals? On



son els intel-lectuals. On son els que
treballen en coses manuals? On son
els que treballen en coses manuals. I
d’aquestes tasques quina és la
millor? Us diré el mateix que altres
vegades: té més categoria el treball
que es fa amb més amor de Déu.
Vosaltres, quan treballeu i ajudeu el
vostre amic, el vostre col-lega, el
vostre vel de manera que no ho noti,
I’esteu curant; sou Crist que guareig,
sou Crist que conviu sense fer fastics,
amb els que necessiten la salut, com
ens pot passar a nosaltres un dia
qualsevol» (Tertulia al Teatro Coliseo
de Buenos Aires, 23.V1.1974).

«Et sembla poca bogeria dir que al
mig del carrer es pot is’ha de ser
sant? Que pot i ha de ser sant el que
ven gelats en un carro, ila
treballadora que es passa el dia a la
cuina, i el director d’'una empresa
bancaria, i el professor de la
universitat, i el que treballa al camp,
i el que carrega les maletes a



I’esquena...? Tots cridats a la
santedat!» (Tertulia a Sdo Paulo, 30.V.
1974, cit. a: S. Bernal, Mons.
Josemaria Escriva de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei, Rialp, Madrid 1977,
103).

Els dos textos —especialment el
segon— desenvolupen la
universalitat de la crida a la santedat
recorrent les diferents activitats,
professions i oficis. Si tot treball
honest pot ser santificat i convertir-
se en lloc de trobada amb Déu,
llavors la crida a la santedat és tan
universal com les innombrables
facetes del mon laboral, exercides
per homes 1 dones de tots els temps.

La convicci6 de sant Josepmaria que
la nova fundacio a la qual se sent
inspirat a promoure perdurara en el
temps es basa en una certesa
senzilla, pero profunda: com que
treballar és la condicio natural de



I’ésser huma, la santificacio del
treball sempre sera possible, perque
sempre sera possible estimar i viure
en presencia de Déu en el context de
la vida ordinaria.

El cami que proposa no és una
adaptacio per a laics d’altres formes
de testimoni cristia que, en virtut
d’una consagracio especifica o de
vots canonics, exigeixen una entrega
total a ’oracio contemplativa i
diferents formes de separacio del
mon. Sant Josepmaria sap que
s’adreca a persones que estaran
immerses en les activitats seculars.
També aquestes —homes i dones—
poden assolir cims de vida intensa
d’oracio i unié amb Déu. Aixi ho
suggereix, per exemple, I’ts insistent
de l’adjectiu contemplatiu i
I’expressio contemplatius al mig del
mon (cf. Solc, num. 497; Forja, nam.
738, 740), amb que es refereix a la
vida ordinaria de les persones que
treballen. La mateixa profunditat



d’oracio a la qual aspira un religios
contemplatiu, seguint un estil de vida
retirat del mon, I’ha de poder assolir
també un obrer, una mare de
familia, una investigadora cientifica
0 un artista:

«En suscitar en aquests anys la seva
Obra, el Senyor ha volgut que mai
més es desconegui o s’oblidi la veritat
que tots s’han de santificar, i que a la
majoria dels cristians els correspon
santificar-se en el mon, en el treball
ordinari. Per aixo, mentre hi hagi
homes a la terra, existira I’Obra.
Sempre es produira aquest fenomen:
que hi hagi persones de totes les
professions i oficis que busquin la
santedat en el seu estat, en aquesta
professio o en aquest ofici seu, sent
animes contemplatives enmig del
carrer» (Carta 3, num. 92).

El treball, lloc de la missio

Els experts en sociologia del treball
afirmen que aproximadament un



terc¢ dels nens que neixen avui als
paisos desenvolupats, en el futur,
tindran llocs de treball que encara no
existeixen: es tracta de feines que la
dinamica de la vida social anira
configurant en els propers anys,
abans que accedeixin al mercat
laboral. Malgrat aquestes
transformacions accelerades que
caracteritzen la nostra epoca, estem
convenguts que I’ensenyament de
sant Josepmaria sobre la santificacid
del treball manté plena vigeéncia,
perque es refereix a la persona que
treballa, no al tipus de treball concret
que fa.

El perfil espiritual que el fundador
de I’'Opus Dei va delinear en la seva
predicacio per als cristians immersos
en les realitats del mon ofereix, de
fet, respostes clares a no poques de
les incerteses que avui enfrontem.

En el mon contemporani, el treball se
sol percebre com un obstacle que



impedeix dedicar temps a un mateix,
a la familia o als mateixos interessos.
La vida —la veritable vida— sembla
que comengaria nomeés quan acaba
la jornada laboral. La part
emblematica d’aquesta visio és
I’oposicio entre els weekdays i el
weekend: els dies feiners se suporten
esperant ’arribada del cap de
setmana; els llargs mesos de labor se
suporten per I’alleujament que
suposen les vacances. Fins i tot els
qui viuen de manera compromesa la
seva fe cristiana tendeixen a pensar
que nomes en acabar el treball es
podran dedicar als altres, participar
en iniciatives apostoliques, recollir-se
en oracio o conrear la seva vida
interior.

Tot i que aquesta percepcio té
quelcom de realisme —tant perque el
treball efectivament exigeix temps i
energia que no es poden dedicar a
altres activitats, com perque
I’experiéncia de molts treballadors



s’esdevé en condicions indignes per a
la condicié humana—, la conclusio
implicita és que la vida espiritual, la
relacié amb Déu il’atencio al
proisme floreixen unicament fora de
I’ambit laboral, en espais diferents de
la vida ordinaria. Les mateixes
ciutats sembla que reforcen aquesta
logica i empenyen els seus habitants
a buscar llocs alternatius de lleure,
recolliment i sentit.

Tanmateix, en continuitat amb
I’Evangeli —Jesus va predicar tant a
les ciutats com al camp, va treballar
amb les seves mans i coneixia bé els
contextos del treball huma—, la
predicacio de sant Josepmaria no
compartia aquesta visio. Al contrari,
promovia decididament la unitat de
vida i la santificacio del que és
quotidia: a Déu se’l troba en I’exercici
de la mateixa activitat diaria; el
treball no només no impedeix
I’oracid, sino que es pot convertir en
oracio; ocupa un lloc a I’altar, al



costat de I’Eucaristia. E1 compromis
cristia, I’apostolat i el creixement
huma i espiritual de la societat es
duen a terme, moltes vegades,
precisament a través del treball.

Aix0 no significa que aquests
objectius no es puguin perseguir
també fora del context del treball,
una cosa de la qual tots tenim
experiéncia. Pero si que ens diu que
el treball no obstaculitza la vida i la
missio dels cristians; és més, per a
molts és un lloc natural on aquesta
vida i aquesta missio s’expressen i
s’alimenten.

Molts dels nostres contemporanis
veuen en el treball un mirall en el
qual poden projectar la seva imatge i
transformar el compromis
professional en una forma
d’autoafirmacio. Els exits laborals es
converteixen en la carta de
presentacio davant del mon, com a
prova del valor del propi jo. En



canvi, els fracassos no nomeés
entristeixen, sind que poden arribar
a anul-lar la persona.

Quan el treball es concep com I’espai
privilegiat per a I’autoafirmacio
personal, facilment es converteix en
quelcom que es “venera”, fins i tot en
allo pel qual s’esta disposat a
“sacrificar” moltes coses: el temps, la
salut, les relacions humanes. En
aquest punt, el treball —de manera
conscient o inconscient— es
transforma en un idol. I aquest idol
som nosaltres mateixos.

Fins i tot les eines tecnologiques, si
no s’orienten al servei dels altres i al
bé comu, es poden convertir en idols.
No és casual que un document recent
de la Santa Seu, la nota Antiqua et
nova (2025) dedicada a la
intel-ligéncia artificial, adverteixi
precisament sobre aquest risc. Se’ns
posa en guardia davant la temptacio
d’abocar en aquestes tecnologies les



nostres expectatives més profundes
—el desig de relacions, de certeses,
de seguretat—, ja que aixo equival a
convertir-les en un idol tecnologic
(cf. Antiqua et nova, nam. 105).

Lluny d’aquesta visio idolatrica, una
visio coherent del treball, com la que
proposa ’Evangeli i que sant
Josepmaria ha sabut rellegir i
transmetre en el nostre temps, ens
ajuda a mantenir clar el veritable
ordre de les finalitats de I’esforg
huma: donar gloria només a Déu,
servir el proisme, promoure el bé de
la societat. Pero també implica
acceptar el sacrifici de la creu,
confiant abans que res en Déu, i no
en les seguretats humanes.

La insistencia amb queé el fundador
de I’'Opus Dei exhortava a treballar
bé —amb competeéencia,
professionalitat i evitant la
superficialitat o les solucions
aproximades— no nomeés era una



condicio necessaria per oferir el
treball a Déu com a sacrifici
agradable, sin6 que també conté una
forca transformadora capac de
guarir molts dels mals del nostre
temps.

En una época en que la pressa
s’imposa sobre la reflexio, ’obsessio
per obtenir resultats a qualsevol
preu compromet la professionalitat i
el respecte pels procediments i les
lleis, i en que la por i ’'emotivitat
moltes vegades reemplacen I’analisi
serena i raonada dels fets, la crida al
treball ben fet —encara que
requereixi esforg i temps— es
presenta com una invitacio
providencial. Amb aquesta mirada,
I’éxit o el fracas canvien de significat.

La competencia, la professionalitat i
I’estudi protegeixen no només dels
errors, siné també de causar mal als
altres i del malbaratament de
recursos. Educar les persones perque



treballin bé és, sens dubte, un dels
serveis més grans que es pot prestar
no nomées a la societat, siné també a
I’Església, que no esta exempta del
risc del clericalisme quan falten
competencies o hi ha un
coneixement insuficient de la realitat
i de les dinamiques del mon.

Finalment, haver presentat el treball
huma com a participacio en I’obra de
la creacio i de la redempcio —una
idea recurrent en els escrits de sant
Josepmaria— ofereix una visio
profundament equilibrada del
progrés. Es tracta de reconeixer en la
técnica una expressio legitima de la
creativitat i de la dimensio espiritual
de I’ésser huma, creat a imatge i
semblanca de Déu.

Des d’aquesta perspectiva, el progrés
tecnicocientific i la promocio de la
persona no s’han d’entendre com a
forces oposades. Tecnologia i ética,
ciéncia i saviesa, poden cooperar



harmonicament, i ho han de fer. La
vida cristiana no dona suport a la
idea que necessitem “menys ciéncia i
més humanitat”, perque és
precisament a través de la cienciaiel
coneixement com creix també la
humanitat.

[’autonomia i la llibertat amb que els
homes orienten el progrés —ens
diria sant Josepmaria— no son
absolutes, sing filials: exercides com
a fills de Déu, conscients de la seva
vocacio a servir. En el Regne de Crist,
regnar és servir. Per aixo, quan el
treball s’informa veritablement per
la caritat i ’esperit de serveli, el
progrés cientific es converteix en
veritable progrés huma.

Aquesta serie esta coordinada pel
professor Giuseppe Tanzella-Nitti.
Disposa d’altres col-laboradors,



alguns dels quals son professors i
professores de la Universitat
Pontificia de la Santa Creu (Romay).

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/cami-cap-al-
centenari-6-el-treball-condicio-natural-
de-lesser-huma/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/cami-cap-al-centenari-6-el-treball-condicio-natural-de-lesser-huma/
https://opusdei.org/ca/article/cami-cap-al-centenari-6-el-treball-condicio-natural-de-lesser-huma/
https://opusdei.org/ca/article/cami-cap-al-centenari-6-el-treball-condicio-natural-de-lesser-huma/
https://opusdei.org/ca/article/cami-cap-al-centenari-6-el-treball-condicio-natural-de-lesser-huma/

	Camí cap al centenari (6): El treball, condició natural de l’ésser humà

