
opusdei.org

La llum de la fe (V):
«Busqueu la meva
presència». La fe en
el Déu personal

La fe cristiana és una fe amb
Presència, una fe que diu: no
estàs sol al món... hi ha Algú
que ha volgut que existeixis,
que t’ha dit «viu!».

15/05/2018

«Tu em parles dintre el cor:
“Busqueu la meva presència!”.
Buscar-la és el que vull, Senyor!» (Sl
27, 8). Aquest vers del salmista



respon a un motiu que recorre la
Sagrada Escriptura, des del Gènesi
fins a l’Apocalipsi:[1] tota la història
de Déu amb els homes, que segueix
avui el seu curs, entre els plecs de les
seves pàgines. En aquest anhel
s’expressa, doncs, quelcom que
batega també —d’una manera més o
menys explícita— al cor dels homes i
les dones del segle XXI. Perquè si
durant anys podia semblar que el
declivi de la religió al món occidental
era imparable, que la fe en Déu era
poc més que un moble obsolet
davant la cultura moderna i el món
científic; de fet, segueix viva la cerca
de Déu i d’un sentit transcendent per
a la mateixa existència.

No obstant això, en aquesta cerca del
que és sagrat s’ha produït un canvi
qualitatiu notable. El quadre de les
creences és avui més complex i
fragmentat que en el passat. A
l’Església catòlica ha caigut la
pràctica i han augmentat els qui es



declaren cristians però no accepten
alguns aspectes de la doctrina de fe o
de la moral. També hi ha una
tendència a barrejar lliurement
creences diverses (per exemple, el
cristianisme i el budisme). Ha
augmentat el nombre de persones
que afirmen que creuen en una força
impersonal i no en el Déu de la fe
cristiana, així com el dels membres
de les religions no cristianes,
especialment orientals, o moviments 
New Age. Per a molts, la imatge del
que és diví es difumina en els
contorns d’una força còsmica, d’una
font d’energia espiritual o d’un ésser
distant i indiferent. En definitiva, es
pot dir que en aquesta atmosfera
cultural s’ha tornat més difícil 
reconèixer el rostre d’un Déu
personal, considerar veritablement
creïble el missatge cristià sobre el
Déu que s’ha fet visible en Jesucrist o
advertir-ne de manera vital la
proximitat.



Si hi ha cultures en què la visió
impersonal de Déu rau en el fet que
la fe cristiana hi ha tingut poc influx,
en el món occidental es tracta més
aviat d’un fenomen cultural complex:
«un estrany oblit de Déu» pel que
«sembla que tot continuï igualment
sense ell».[2] Aquest oblit, que no pot
evitar un cert «sentiment de
frustració, d’insatisfacció de tot i de
tots»,[3] es manifesta, entre altres
coses, en la tendència a concebre la
religió des d’una òptica individual,
com un “consum” d’experiències
religioses, en funció de les mateixes
necessitats espirituals. Tot i que des
d’aquesta òptica és difícil
comprendre que Déu ens crida a una
relació personal, tampoc no ho
facilitava una concepció força estesa
temps enrere que veia la pràctica
religiosa fonamentalment com una
“obligació” o un simple deure
exterior cap a Déu. En aquest sentit,
és il·luminadora la mirada penetrant
del beat John Henry Newman sobre



la història: «cada segle és com els
altres, tot i que als qui hi viuen els
sembla pitjor que qualsevol dels
anteriors».[4]

El context en què actualment es
desenvolupa la fe cristiana té,
certament, una nova complexitat.
Però també avui —com ahir— és
possible redescobrir la força
abassegadora d’una fe amb Rostre,
una fe que ens diu: no estàs sol al
món; hi ha Algú que ha volgut que
existeixis, que t’ha dit «viu!» (cf. Ez
16, 6) i que et vol feliç per sempre. El
Déu de Jesucrist, al qual s’ha criticat
per «haver rebaixat l’existència
humana, traient novetat i aventura a
la vida»,[5] realment vol que tinguem
vida, i vida en abundància (cf. Jn 10,
10), és a dir, una felicitat que ningú
ni res no ens podrà treure (cf. Jn 16,
22).

El misteri d’un Rostre i els ídols
sense rostre



De manera especial a Occident,
algunes persones perceben avui
l’espiritualitat i la religió com a
antagòniques: mentre que en
l’“espiritualitat” perceben
autenticitat i proximitat ―es tracta
de les seves experiències, dels seus
sentiments―, en la religió veuen
sobretot un cos de normes i creences
que els resulta aliè. La religió apareix
així, potser, com un objecte d’interès
històric i cultural, però no com una
realitat essencial per a la vida
personal i social. Juntament amb
altres factors, això es pot deure a
certes carències en la catequesi,
perquè, de fet, la fe cristiana està
cridada a fer-se experiència en la
vida de cadascú, com ho són les
trobades interpersonals, l’amistat,
etc. «La vida interior ―escrivia sant
Josepmaria― si no és un encontre
personal amb Déu, no existirà».[6] En
aquesta mateixa línia, el Papa
Francesc ha escrit: «Invito cada
cristià, en qualsevol lloc i situació en



què es trobi, a renovar ara mateix el
seu trobament personal amb
Jesucrist o, almenys, a prendre la
decisió de deixar-se trobar per Ell,
d’intentar-ho cada dia sense parar.
No hi ha raó perquè algú pensi que
aquesta invitació no és per a ell».[7]

Aquest trobament, tanmateix, no
respon a la lògica immediata del que
és automàtic. No s’accedeix a una
persona de la mateixa manera que
s’accedeix a un web, seguint
senzillament un enllaç; ni es
descobreix veritablement una
persona de la mateixa manera que es
troba un objecte qualsevol. Fins i tot
quan sembla que la troballa de Déu
ha estat sobtada, com passa amb
algunes conversions, els relats dels
conversos solen mostrar com aquell
pas s’havia estat preparant des de
molt de temps abans, a foc lent. El
camí cap a la fe, i la vida mateixa del
creient, té molta espera pacient.
«Hem de viure esperant aquest



trobament!».[8] Els vaivens de la
història de la salvació ―tant els que
es relaten en l’Escriptura com els que
veiem en l’actualitat― mostren com
Déu sap esperar. Déu espera perquè
tracta amb persones. Però també per
això, perquè Ell és persona, l’home
ha d’aprendre a esperar. «La fe, per
la seva pròpia naturalesa, requereix
renunciar a la possessió immediata
que sembla oferir la visió, és una
invitació a obrir-se a la font de la
llum, respectant el misteri propi d’un
Rostre que vol revelar-se
personalment i en el moment
oportú».[9]

L’episodi del vedell de fosa al desert
(cf. Ex 32, 1-8) és una imatge perenne
d’aquesta impaciència dels homes
amb Déu. «Mentre Moisès parla amb
Déu al Sinaí, el poble no suporta el
misteri del rostre amagat de Déu, no
aguanta el temps d’espera».[10]
S’entenen així les advertències
insistents dels profetes de l’Antic



Testament sobre la idolatria,[11] que
passen els segles fins avui.
Certament, a ningú no li agrada que
li diguin idòlatra: la paraula té una
connotació de submissió i
d’irracionalitat que la fa poc
conciliadora. Tanmateix, és
interessant observar que els profetes
dirigien el terme sobretot a un poble 
creient. Perquè la idolatria no és
només ni principalment un problema
de «la gent» que no invoca el nom de
Déu (cf. Jr 10, 25): tendeix a fer-se un
lloc també en la vida del creient, com
una “reserva” per si Déu no omplís
les expectatives del cor, com si Déu
no fos suficient. «Davant l’ídol, no hi
ha risc d’una crida que faci sortir de
les pròpies seguretats, perquè els
ídols «tenen boca, però no parlen» (Sl
115, 5). Veiem llavors que l’ídol és un
pretext per a posar-se a si mateix al
bell mig de la realitat, adorant l’obra
de les pròpies mans».[12] Aquesta és,
doncs, la temptació: assegurar-se un
rostre, encara que no sigui més que



el nostre, com en un mirall. «En lloc
de tenir fe en Déu, hom prefereix
adorar l’ídol, el rostre del qual es pot
mirar, l’origen del qual és conegut,
perquè l’hem fet nosaltres».[13] Es
deixa per impossible la cerca del Déu
personal, del Rostre que vol ser
acollit, i s’opta per rostres que triem
nosaltres: déus “personalitzats”
―amb el gust agredolç que de
vegades deixa aquest adjectiu―;
déus «de plata, d’or, de bronze, de
ferro, de fusta i de pedra, que no hi
veuen, no hi senten ni
comprenen» (Dn 5, 23), però que es
presten als nostres desitjos.

Podem viure aferrats a aquestes
seguretats durant un temps, més o
menys llarg. Però és fàcil que un
revés professional, una crisi familiar,
un fill problemàtic o una malaltia
greu ens ensorrin aquesta seguretat.
«Què se n’ha fet, dels déus que
havíeu fabricat? Que vinguin ells a
salvar-vos a l’hora del desastre» (Jr 2,



28). L’home s’adona llavors que està
sol al món; com Adam i Eva al
paradís després del pecat, s’adona
que està nu, suspès en el buit (cf. Gn
3, 7). «Sempre arriba un moment que
l’ànima no pot més, no en té prou
amb les explicacions habituals, no la
satisfan les mentides dels falsos
profetes. I, encara que aleshores no
ho admetin, aquestes persones tenen
fam de saciar la seva inquietud amb
l’ensenyament del Senyor».[14]

El Déu personal

En quin sentit el cristianisme pot
superar les insuficiències dels ídols i
sadollar aquesta inquietud? Mentre
per a altres religions o espiritualitats
«Déu queda molt lluny, sembla que
no es dona a conèixer, no es fa
estimar»,[15] el Déu cristià «s’ha
deixat veure: al rostre de Crist veiem
Déu, Déu s’ha fet “conegut”».[16] El
Déu cristià és l’Algú per qui sospira el
cor humà. I Ell mateix ha vingut a



mostrar-nos el seu rostre: «allò que
hem sentit, que hem vist amb els
nostres ulls, que hem contemplat,
que hem tocat amb les nostres mans.
Us parlem del qui és la Paraula de la
vida.» Us ho anunciem! (1 Jn 1, 1-3).
Quan totes les seguretats humanes
fallen, quan la vida i el seu sentit es
tornen incerts, entra en escena la
«Paraula de la vida». Qui el rebutja
queda com a presoner de la seva
necessitat d’amor;[17] qui li obre les
portes i decideix no agafar-se a les
seves pròpies seguretats o a la seva
desesperació, qui es reconeix davant
d’Ell com un pobre malalt, un pobre
cec, pot descobrir el seu rostre
personal.

Ara bé, què significa que Déu és 
persona, que té rostre? I sobretot, té
sentit aquesta pregunta? Quan Felipe
demana a Jesús que els mostri al
Pare, el Senyor respon: «Qui m’ha
vist a mi ha vist el Pare» (Jn 14, 9). El
fet que Déu s’hagi fet home en Jesús,



que a través de la seva humanitat
s’hagi manifestat Déu en persona
―esdeveniment que és el centre
mateix de la fe cristiana―, mostra
que aquesta pregunta no designa una
quimera, sinó que té una meta real.

Tanmateix, si Déu té rostre personal,
si s’ha revelat en Jesucrist, per què
s’amaga a la nostra mirada? «No ho
donaria un tot només perquè se li
permetés veure’l caminar pel carrer,
sentir el timbre de la seva veu,
penetrar la seva mirada, sentir el seu
“poder”, percebre amb l’experiència
més íntima qui és ell?».[18] Per què,
si Déu va venir al món, ha tornat ara
a amagar-se en el seu misteri? En
realitat, el Gènesi ―que no només
versa sobre els orígens, sinó també
sobre els eixos mateixos de la
historia― mostra que és més aviat
l’home qui s’amaga de Déu pel pecat
(cf. Gn 3, 9-10).



Amb tot, imaginant que Jesús
s’hagués quedat a la terra,
veritablement seria més personal la
relació amb Ell? Cadascú disposaria,
en el millor dels casos, d’uns quants
instants a la vida per estar amb Ell.
Unes parauletes, i una foto, com amb
els famosos... Admetent, doncs, que
Déu «s’amagui»... es pot dir que ho fa
precisament perquè vol entaular una
relació personal amb cada home i
cada dona: de tu a tu, de cor a cor. En
la relació amb Déu succeeix, en la
manera més intensa possible, alguna
cosa que és pròpia de totes les
relacions personals: que no acabem
de conèixer mai l’altre del tot; que és
necessari buscar-lo. «Sí, per darrere
de la gent et busco. / No en el teu
nom, si el diuen, / no en la teva
imatge, si la pinten. / Darrere,
darrere, més enllà».[19]

«Qui m’ha vist a mi ha vist el
Pare» (Jn 14, 9). L’Encarnació de Déu
fa de la personalitat humana un camí



apte per apropar-se al misteri del
Déu personal. De fet, es tracta de
l’únic camí, perquè no coneixem de
manera directa cap altre mode
d’existència personal. En recórrer-lo,
tanmateix, cal evitar
l’antropomorfisme: la tendència a
descriure un Déu a la mida de
l’home, quelcom semblant a un ésser
humà engrandit, perfeccionat. Ja el
fet mateix que Déu sigui una Trinitat
de persones mostra com el seu Ésser
personal desborda els marcs de la
nostra pròpia experiència; però no la
fa per això inútil per intentar
apropar-nos al seu Misteri, amb les
ales de la fe i de la raó.[20]

Reprenguem, doncs, la pregunta: Què
significa ser persona? Una persona
es distingeix dels éssers no personals
en què «es posseeix a si mateixa per
la voluntat i es comprèn
perfectament per la intel·ligència: és
la transcendència d’un ésser que pot
dir “jo”».[21] Transcendència, perquè



el “jo” de cada persona ―fins i tot
dels que no poden dir “jo”― fa
d’aquesta una realitat irreductible a
la resta de l’univers; dit d’una altra
manera, cada persona és un abisme.
«Cada aiguat en crida un altre» (Sl 42,
8), diu el vers d’un salm, en el qual
sant Agustí reconeix el misteri de la
persona humana.[22] Doncs bé, dir
que Déu és persona significa que es
tracta d’un Jo que és amo de si
mateix i que és diferent de mi, però
que alhora no està al meu costat com
qualsevol altra persona humana. Déu
és, com deia també sant Agustí en
una expressió d’una profunditat i
bellesa difícils de superar, interior
intimo meo: Ell està més
profundament dins meu que jo
mateix,[23] perquè està en l’origen
més profund del meu ésser. És Ell qui
ha pensat en mi, i qui ja mai deixarà
de fer-ho.

Precisament aquí es dibuixa una
frontera decisiva entre el nostre



ésser personal i el de Déu. La nostra
existència és radicalment dependent
de Déu: som perquè Ell ha volgut; el
nostre ésser està a les seves mans.
«Al començament de la filosofia
occidental apareix repetidament la
qüestió de l’arjé, el principi de totes
les coses, i se li donen respostes
variades i profundes. Però hi ha
només una resposta que respongui
realment: adonar-se religiosament
que el meu principi està en Déu.
Diguem-ho millor: en la voluntat de
Déu, dirigida cap a mi, que he de ser,
i ser el que soc».[24] Déu ha decidit
que jo existeixi, i que sigui
precisament tal com soc; per això em
puc acceptar i considerar-me un bé.
És el que passa cada vegada que el
fill es descobreix estimat pels seus
pares, cada vegada que una mirada,
un somriure, un gest li diu: «Per a mi
és bo que existeixis!»:[25] es reconeix
enterament dependent... i al mateix
temps estimat sense reserves.



«Reconeixeu que el Senyor és Déu,
que és el nostre creador i que som
seus» (Sl 100, 3). Aquesta
dependència radical suposa una
manera de domini? Per respondre
afirmativament caldria dir que, quan
una mare somriu al seu fill petit, ho
fa amb afany de dominar-lo. És el
domini l’única manera de relació
entre persones? Més encara, és el
principal? Davant la lògica del domini
se’ns en presenta de seguida una
altra de més poderosa: la lògica de
l’amor. Davant la posició de qui diu a
un altre: «Has de ser com dic jo»,
s’alça el crit més profundament
personal: «És bo que existeixis... com
ets!». Aquesta és la paraula que es
dirigeix a la persona estimada, al fill
malalt, al pare ancià, quan se
l’afirma tal com és... i se l’estima.

Reconèixer que jo no soc el meu
origen, doncs, no suposa sense més ni
més acceptar la meva finitud:
aquesta és una conclusió que es



queda a la superfície de les coses. En
realitat, significa obrir-me a la
infinitud de Déu; significa reconèixer
que «quan jo existeixo, som dos. La
meva existència és en la seva
mateixa essència, relació. Només
subsisteixo perquè soc pronunciat
per un altre. Reconèixer aquesta
absoluta dependència és simplement
ratificar el que soc. Només existeixo
perquè soc estimat. I existir serà per
a mi estimar a la vegada, respondre a
la gràcia amb l’acció de gràcies».[26]
La Revelació cristiana ens dona a
conèixer un Déu que es regeix per
aquesta lògica. Un Déu que crea per
Amor, per una sobreabundància
d’Amor. Més: un Déu que és Amor. I
precisament en la trobada amb ell
descobrim el nostre rostre personal:
descobrim qui som.

El rostre de Déu

«No som el producte casual i sense
sentit de l’evolució ―apuntava Benet



XVI quan va ser elegit per a la seu de
Pere―. Cadascú de nosaltres és el
fruit d’un pensament de Déu.
Cadascú de nosaltres és volgut,
cadascú és estimat, cadascú és
necessari”».[27] Aquesta realitat no
és simplement objecte d’una captació
intel·lectual. En altres paraules, no
n’hi ha prou amb dir: «D’acord, ja ho
entenc». És una espurna que encén la
vida sencera: dona una visió del
cristianisme que supera de molt la
d’un sistema intel·lectual i
transforma l’existència des de la seva
arrel.

Des d’aquesta nova visió, l’oració
adquireix un lloc central en
l’existència, tal com veiem en la vida
de Jesús.[28] Lluny d’algunes
concepcions que en desfiguren el
sentit, l’oració no consisteix en un
buidament de si mateixa, ni en un
acatament servil d’una voluntat
aliena. Ho il·lustra bé el Papa
Francesc quan descriu com resa:



«Sento com si estigués en mans
d’algú altre, com si Déu m’estigués
agafant la mà. Crec que cal arribar a
l’alteritat transcendent del Senyor,
que és Senyor de tot, però que
respecta sempre la nostra llibertat».
[29] L’oració és, llavors, en primer
lloc, descobrir que estem amb Déu:
Algú viu, real, que no soc jo mateix;
Algú en qui descobreixo realment
qui soc, en qui descobreixo el meu
veritable rostre.

En reconèixer-nos creats per Déu,
doncs, no ens sentim negats, sinó
precisament afirmats. Algú ens ha
dit: «És bo que existeixis!». I aquest
Algú, a més, ho ha ratificat i ho ha
definit per sempre en donar la seva
vida per cadascun de nosaltres.
L’alternativa davant de Déu no és
sotmetre’s o rebel·lar-se, sinó tancar-
se a l’amor o, senzillament, deixar-se
estimar per respondre estimant. El
nostre Origen és l’Amor, i per a
l’Amor hem estat elegits i anomenats



per Déu. Per això, quan al cel «vegem
el rostre de Déu, sabrem que sempre
l’hem conegut. Ha format part, ha fet,
sostingut i mogut, moment a
moment, des de dins, totes les nostres
experiències terrenals d’amor pur.
Tot el que era en elles amor
veritable, fins i tot a la terra, era molt
més Seu que nostre, i només era
nostre perquè era Seu».[30]

Lucas Buch - Carles Ayxelá

* * * *

Lectures per aprofundir

Francesc, Ex. Ap. Evangelii gaudium,
24-11-2013, núm. 264-267: “El
trobament personal amb l’amor de
Jesús que ens salva”).

Francesc, Enc. Lumen Fidei,
29-6-2013, núm 8-39.

Benet XVI, Audiència, 16-1-2013.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130116.html


Consell Pontifici per a la Cultura,
Consell Pontifici per al Diàleg
Interreligiós (2003), Jesucristo,
portador de agua viva.Una reflexión
cristiana sobre la «Nueva Era» (sobre
el cristianisme, davant de l’auge del 
New Age i altres espiritualitats).

Congregació per a la doctrina de la fe
(1989) Orationis Formas. Carta a los
obispos de la Iglesia Católica sobre
algunos aspectos de la meditación
cristiana (sobre la relació personal
amb Déu, com a aspecte essencial de
l’oració cristiana)

Borghello, U. Liberare l’amore. La
comune idolatria, l’angoscia in
agguato, la salvezza cristiana, (cap.
2-4), Ares, 2009.

Burggraf, J. “La libertad, don y
tarea” (disponible en línia), a:
Burggraf, J. La transmisión de la fe en
la sociedad postmoderna y otros
escritos, Eunsa, 2015.

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.conoze.com/doc.php?doc=730


Daniélou, J. Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, cap. 2, “El
Dios de los filósofos” (orig. Dieu et
nous).

Guardini, R. La aceptación de sí
mismo – Las edades de la vida,
Guadarrama, Madrid 1962 (orig. Die
Annahme seiner selbst).

― Mundo y persona. Ensayos para
una teoría cristiana del hombre,
Encuentro, 2000. (orig.: Welt und
Person. Versuche zur christlichen
Lehre vom Menschen)

Ratzinger, J. Introducción al
cristianismo (I.4.2 “El Dios personal”)
Sígueme, 2016 (orig. Einführung in
das Christentum)

― El Dios de los cristianos (I.1 “Dios
tiene nombre”), Sígueme, 2009 (orig. 
Der Gott Jesu Christi. Betrachtungen
über den Dreieinigen Gott).



― Fe, verdad y tolerancia. El
cristianismo y las religiones del
mundo (I.1. “La unidad y la
pluralidad de las religiones. El lugar
de la fe cristiana en la historia de las
religiones”) Sígueme, 2005 (orig. 
Glaube, Wahrheit, Toleranz. Das
Christentum und die Weltreligionen)

― “Sobre el concepto de persona en
teología”, a Ratzinger, J. Palabra en la
Iglesia, Sígueme, 1976 pp. 165-180
(orig. “Zum Personverständnis in
Theologie”). Disponible en línia en
anglès.

Quadre de l’editorial: Pere i Joan
corrent al sepulcre, d’Eugène
Burnand.

[1] «M’hauré d’amagar de la teva
presència. Aniré pel món errant i
fugitiu» (Gn 4, 14); «No podràs veure
la meva cara, perquè el qui em veu
no pot continuar vivint» (Ex 33, 20);
«Que et faci veure la claror de la seva
mirada i s’apiadi de tu» (Nm 6, 25);

https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf
https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf


Per què t’amagues de mi i em tens
per enemic teu? (Jb 13, 24); «Quan
podré anar a veure Déu cara a
cara?» (Sl 42, 3); «No continuaré
enutjat, perquè soc bondadós» (Jr 3,
12); «El veuran cara a cara i portaran
el nom d’ell escrit al front» (Ap 22, 4).

[2] Benet XVI, Homilia, 21-VIII-2005.

[3] Ibídem.

[4] J. H. Newman, Lectures on the
Prophetical Office of the Church,
Londres 1838, p. 429.

[5] Francesc, Enc. Lumen Fidei, 29-
VI-2013, núm. 2.

[6] És Crist que passa, núm. 174.

[7] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, núm. 3.

[8] Francesc, Audiencia general, 11-
X-2017.

[9] Francesc, Lumen Fidei, núm. 13.



[10] Ibídem.

[11] Cf. per exemple Ba 6, 45-51; Jr 2,
28; Is 2, 8; 37, 19.

[12] Francesc, Lumen Fidei, núm. 13.

[13] Ibídem.

[14] Amics de Déu, núm. 260

[15] Benet XVI, Lectio divina, 12-
II-2010.

[16] Ibídem.

[17] Cf. U. Borghello. Liberare
l’amore, Milano, Ares 2009, p. 34.

[18] R. Guardini, El Señor, IV.6,
“Revelación y misterio”.

[19] P. Salinas, La voz a ti debida en 
Poesías Completas, Barral 1971, p.
223.

[20] Amb la imatge de les “ales” sant
Joan Pau II es refereix a la fe i la raó,



a l’inici de la seva encíclica Fides et
Ratio (14-IX-1998).

[21] J. Daniélou, Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, p. 95 (el
subratllat és nostre).

[22] Cf. Sant Agustí, Enarrationes in
Psalmos, 41, nn. 13-14.

[23] Sant Agustí, Confessions III.6.11.

[24] R. Guardini, La aceptación de sí
mismo – Las edades de la vida,
Guadarrama, Madrid 1962, p. 29.

[25] Aquesta és la definició que fa de
l’amor J. Pieper en la seva coneguda
obra Las Virtudes fonamentals, Rialp,
Madrid 2012, pp. 435-444.

[26] J. Daniélou, Dios y nosotros, p.
108.

[27] Benet XVI, Homilia en la Missa
d’inici del pontificat, 24-IV-2005.



[28] Cf. Benet XVI, Audiencia, 30-
XI-2011.

[29] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco, 54.

[30] C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid 1991, p. 153.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/busqueu-la-meva-
presencia-la-fe-en-el-deu-personal/

(31/12/2025)

https://opusdei.org/ca/article/busqueu-la-meva-presencia-la-fe-en-el-deu-personal/
https://opusdei.org/ca/article/busqueu-la-meva-presencia-la-fe-en-el-deu-personal/
https://opusdei.org/ca/article/busqueu-la-meva-presencia-la-fe-en-el-deu-personal/

	La llum de la fe (V): «Busqueu la meva presència». La fe en el Déu personal

