
opusdei.org

Audiència. Sant
Agustí viu en les
seves obres

Audiència general, dimecres 20
de febrer de 200

26/02/2008

Estimats germans i germanes,

Després de la pausa dels exercicis
espirituals de la setmana passada,
tornem avui a presentar la gran
figura de sant Agustí, sobre qui ja he
parlat diverses vegades en la
catequesi del dimecres. És el pare de
l'Església que ha deixat el nombre



més gran d’obres, de les quals vull
parlar breument. Alguns dels escrits
d'Agustí són d’importància capital, i
no sols per a la història del
cristianisme sinó també per a la
formació de tota la cultura
occidental: l’exemple més clar són les
«Confessions», sens dubte un dels
llibres de l’antiguitat cristiana més
llegits, encara avui. Igual que
diversos pares de l'Església dels
segles primers, encara que en una
mesura incomparablement més
àmplia, també el bisbe d’Hipona va
exercir una influència permanent,
com es pot veure per la
sobreabundant tradició manuscrita
de les seves obres, que són
extraordinàriament nombroses.

Ell mateix les va revisar anys abans
de morir en les Retractationes i poc
després de la seva mort van ser
registrades acuradament en el
«Indiculus» (Índex), afegit pel fidel
amic Posidi a la biografia de sant



Agustí, «Vita Augustini». La llista de
les obres d'Agustí va ser realitzada
amb l’objectiu explícit de
salvaguardar-ne la memòria, quan la
invasió dels vàndals s’estenia per
tota l’Àfrica romana i comptabilitza
1.300 escrits numerats per l’autor,
junt amb altres «que no poden
numerar-se perquè no va posar cap
número». Bisbe d’una ciutat
pròxima, Posidi dictava aquestes
paraules precisament a Hipona, on
s’havia refugiat i on havia assistit a la
mort del seu amic, i és gairebé segur
que es basava en el catàleg de la
biblioteca personal d'Agustí. Avui
han sobreviscut més de 300 cartes
del bisbe d’Hipona, i gairebé 600
homilies, però aquestes eren
originàriament moltes més, potser
fins i tot entre 3.000 i 4.000, fruit de
quatre dècades de predicació de
l’antic orador, que havia decidit
seguir Jesús i deixar de parlar als
grans de la cort imperial per dirigir-
se a la població senzilla d’Hipona.



En anys recents, el descobriment
d’un grup de cartes i d’algunes
homilies han enriquit el coneixement
d’aquest gran pare de l'Església.
«Molts llibres -escriu Posidi- van ser
redactats per ell i publicats, moltes
predicacions van ser pronunciades a
l’església, transcrites i corregides, ja
sigui per confutar heretges ja sigui
per interpretar les Sagrades
Escriptures per a edificació dels sants
fills de l'Església. Aquestes obres -
subratlla el bisbe amic- són tan
nombroses que amb prou feines un
estudiós té la possibilitat de llegir-les
i aprendre a conèixer-les» («Vita
Augustini», 18, 9).

Entre la producció literària d'Agustí,
per tant, més de mil publicacions
dividides en escrits filosòfics,
apologètics, doctrinals, morals,
monàstics, exegètics i contra els
heretges, així com les cartes i
homilies, destaquen algunes obres
excepcionals de gran importància



teològica i filosòfica. Primer que tot,
cal recordar les «Confessions», suara
esmentades, escrites en tretze llibres
entre els anys 397 i 400 per a lloança
de Déu. Són una mena
d’autobiografia en forma de diàleg
amb Déu. Aquest gènere literari
reflexa la vida de sant Agustí, que no
estava reclosa en si mateixa, dispersa
en mil coses, sinó viscuda
essencialment com un diàleg amb
Déu i, d’aquesta manera, una vida
amb els altres.

Ja de per si el títol, «Confessions»,
indica el caràcter específic d’aquesta
biografia. Aquesta paraula
«confessions» en el llatí cristià
desenvolupat per la tradició dels
Salms té dos significats, que
s’entrecreuen. «Confessions» indica,
en primer lloc, la confessió de les
pròpies debilitats, de la misèria dels
pecats; però al mateix temps,
«confessions» significa alabança a
Déu, reconeixement de Déu. Veure la



pròpia misèria a la llum de Déu es
converteix en lloança de Déu i en
acció de gràcies, perquè Déu ens
estima i ens accepta, ens transforma i
ens eleva cap a ell mateix.

Sant Agustí va escriure sobre
aquestes «Confessions», que van
tenir gran èxit ja en vida seva: «Han
exercit sobre mi un gran impacte
mentre les escrivia i el segueixen
exercint encara quan les torno a
llegir. Hi ha molts germans als qui els
agraden aquestes
obres» («Retractationes», II, 6): i he
de reconèixer que jo també sóc un
d’aquests «germans». I gràcies a les
«Confessions» podem seguir, pas a
pas, el camí interior d’aquest home
extraordinari i apassionat de Déu.

Menys difoses, encara que igualment
originals i molt importants són, a
més a més, les «Retractationes»,
redactades en dos llibres entorn de
l’any 427, en les que sant Agustí, ja



ancià, fa una «revisió» («retractatio»)
de tota la seva obra escrita, deixant
així un document literari singular i
summament preciós, però al mateix
temps un ensenyament de sinceritat i
d’humilitat intel·lectual.

«De civitate Dei», obra imponent i
decisiva per al desenvolupament del
pensament polític occidental i per a
la teologia cristiana de la història, va
ser escrita entre els anys 413 i 426 en
22 llibres. L’ocasió era el saqueig de
Roma per part dels gots l’any 410.
Molts pagans, encara en vida, així
com molts cristians havien dit: Roma
ha caigut, ara el Déu cristià i els
apòstols ja no poden protegir la
ciutat. Durant la presència de les
divinitats paganes, Roma era la
«caput mundi», la gran capital, i
ningú podia imaginar que caigués en
mans dels bàrbars. Ara, amb el Déu
cristià, aquesta gran ciutat ja no
semblava segura. Per tant, el Déu
dels cristians no protegia, no podia



ser el Déu a qui encomanar-se. A
aquesta objecció, que també tocava
profundament el cor dels cristians,
respon sant Agustí amb aquesta
grandiosa obra, «De civitate Dei»,
aclarint què podien esperar de Déu i
què no podien esperar d'Ell, quina és
la relació entre l’esfera política i
l’esfera de la fe, de l'Església. Encara
avui aquest llibre és una font per
definir bé l’autentica laïcitat i la
competència de l'Església, la gran
esperança que ens dóna la fe.

Aquest gran llibre és una presentació
de la història de la humanitat
governada per la Providència divina,
però actualment dividida en dos
amors. I aquest és el designi
fonamental, la seva interpretació de
la història, la lluita entre dos amors:
l’amor propi, «fins a arribar a
menystenir Déu» i l’amor a Déu «fins
a arribar al menyspreu d’un mateix»,
(«De civitate Dei», XIV, 28), a la plena
llibertat d’un mateix a través dels



altres a la llum de Déu. Aquest és
potser el llibre més gran de sant
Agustí, d’una importància
permanent.

Així mateix és important el «De
Trinitate», obra en quinze llibres
sobre el nucli principal de la fe
cristiana, la fe en el Déu trinitari,
escrita en dos temps: entre els anys
399 i 412 els primers dotze llibres,
publicats sense que Agustí ho sabés,
el qual els va completar cap a l’any
420 i va revisar l’obra completa. En
ell reflexiona sobre el rostre de Déu i
tracta de comprendre aquest misteri
de Déu que és únic, l’únic creador del
món, de tots nosaltres, i com,
tanmateix, aquest Déu únic és
trinitari, un cercle d’amor. Mira de
comprendre el misteri insondable:
precisament el seu ésser trinitari, en
tres Persones, és la unitat més real i
profunda de l’únic Déu.



«De doctrina Christiana» és una
autèntica introducció cultural a la
interpretació de la Bíblia i, en
definitiva, al mateix cristianisme,
que va tenir una importància
decisiva en la formació de la cultura
occidental.

Malgrat tota la seva humilitat, Agustí
va ésser certament conscient de la
seva pròpia talla intel·lectual. Però
per a ell era més important portar el
missatge cristià als senzills que
redactar grans obres d’elevat nivell
teològic. La seva intenció més
profunda, que el va guiar durant tota
la vida, es pot veure en una carta
escrita al col·lega Evodi, en què li
comunica la decisió de deixar de
dictar de moment els llibres del «De
Trinitate», «perquè són massa
cansats i crec que poden ser entesos
per uns pocs; fan més falta texts que
esperem que siguin útils per a
molts» («Epistolae», 169, 1, 1). Per
tant, per a ell era més útil comunicar



la fe de manera comprensible per a
tots, que escriure grans obres
teològiques.

La responsabilitat agudament
experimentada per la divulgació del
missatge cristià es troba en l’origen
d’escrits com «De catechizandis
rudibus», una teoria i també una
aplicació de la catequesi, o «Psalmus
contra partem Donati». Els donatistes
eren el gran problema d'Àfrica i de
sant Agustí, un cisma que volia ser
africà. Deien: l’autentica cristiandat
és l’africana. S’oposaven a la unitat
de l'Església. Contra aquest cisma, el
gran bisbe va lluitar durant tota la
vida, mirant de convèncer als
donatistes que només en la unitat
inclús l'africanitat pot ser vertadera.
I perquè l’entenguessin els senzills,
que no podien comprendre el gran
llatí de l’orador, va dir: he d’escriure
fins i tot amb errors gramaticals, en
un llatí molt simplificat. I ho va fer,
sobretot en aquest «Psalmus», una



mena de poesia senzilla contra els
donatistes per ajudar la gent a
comprendre que només en l'unitat de
l'Església es realitza realment la
nostra relació amb Déu i creix la pau
al món.

En aquesta producció adreçada a un
gran públic té una importància
especial el gran nombre de les
homilies, ben sovint improvisades,
transcrites per taquígrafs durant la
predicació i immediatament posades
en circulació. Entre aquestes,
destaquen les bellíssimes
«Enarrationes in Psalmos», molt
llegides durant l'Edat Mitjana. La
publicació dels milers d’homilies
d'Agustí, ben sovint sense control de
l’autor, n’explica tant l’amplia difusió
com la vitalitat. Immediatament les
predicacions del bisbe d’Hipona
esdevenien, per la fama de l’autor,
texts summament requerits i eren
utilitzats també pels altres bisbes i



preveres com a models, adaptats
sempre a contexts nous.

En la tradició iconogràfica, un fresc
del Laterà que es remunta al segle IV,
representa sant Agustí amb un llibre
a la mà, no sols per expressar la seva
producció literària, que tanta
influència va tenir en el pensament
dels cristians, sinó també per
expressar el seu amor pels llibres,
per la literatura i el coneixement de
la gran cultura precedent. A la seva
mort no va deixar res, compta Posidi,
però «recomanava sempre que es
conservés per a les futures
generacions la biblioteca de l’església
amb tots els còdexs», sobretot els de
les seves obres. En aquestes,
subratlla Posidi, Agustí és «sempre
viu» i és d’utilitat per a qui llegeix els
seus escrits, encara que com ell diu,
«crec que van poder treure més
profit del seu contacte els que el van
poder veure i escoltar quan parlava
personalment a l’església, i sobretot



els que van ser testimonis de la seva
vida quotidiana entre la gent» («Vita
Augustini», 31). Sí, també per a
nosaltres seria bell poder-lo sentir
viu. Però és realment viu en els seus
escrits, és present en nosaltres i
d’aquesta manera veiem també la
permanent vitalitat de la fe per la
qual va donar la vida.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/audiencia-sant-
agusti-viu-en-les-seves-obres/

(19/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/audiencia-sant-agusti-viu-en-les-seves-obres/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-sant-agusti-viu-en-les-seves-obres/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-sant-agusti-viu-en-les-seves-obres/

	Audiència. Sant Agustí viu en les seves obres

