
opusdei.org

Audiència. Ha
arribat el temps del
culte veritable

En la primera audiència de
l’any, dimecres 7 de gener,
Benet XVI reprengué la
catequesi sobre sant Pau. En
aquesta ocasió reflexionà sobre
un dels aspectes importants del
seu pensament, el relatiu al
culte que els cristians són
cridats a tributar.

15/01/2009

Estimats germans i germanes,



En aquesta primera audiència
general de l’any 2009 desitjo
expressar-vos la meva més cordial
felicitació a tots per l’any nou tot just
començat. Revifem en nosaltres el
compromís d’obrir a Crist la ment i el
cor per ser i viure com a veritables
amics seus. La seva companyia farà
que aquest any, malgrat les
inevitables dificultats, sigui un camí
ple d'alegria i de pau. En efecte,
només si romanem units a Jesús,
l’any nou serà bo i feliç.

El compromís d’unió amb Crist és
l’exemple que ens dóna també sant
Pau. Prosseguint les catequesis
dedicades a ell, reflexionarem avui
sobre un dels aspectes importants del
seu pensament, el relatiu al culte que
els cristians són cridats a tributar. En
el passat,

hom solia parlar d’una tendència
més aviat anti-cultual de l’apòstol,
d’una "espiritualització" de la idea



del culte. Avui comprenem millor
que sant Pau veu en la creu de Crist
un viratge històric, que transforma i
renova radicalment la realitat del
culte. Hi ha sobretot tres textos de la
carta als Romans on apareix aquesta
nova visió del culte.

1. En Rm 3, 25, després de parlar de
la "redempció realitzada per Crist
Jesús", sant Pau continua amb una
fórmula misteriosa per a nosaltres.
Diu així: Déu el "va exhibir com a
instrument de propiciació per la seva
pròpia sang, mitjançant la fe". Amb
l’expressió "instrument de
propiciació", més aviat estranya per
a nosaltres, sant Pau al·ludeix a l'així
anomenat "propiciatori" de l’antic
Temple , és a dir, a la coberta de
l’arca de l’aliança, que era pensada
com a punt de contacte entre Déu i
l’home, punt de la presència
misteriosa de Déu en el món dels
homes. Aquest "propiciatori", en el
gran dia de la reconciliació —"yom



kippur"— s’aspergia amb la sang
d’animals sacrificats, sang que
simbòlicament posava els pecats de
l’any transcorregut en contacte amb
Déu i, així, els pecats llançats a
l’abisme de la bondat divina
quedaven com absorbits per la força
de Déu, superats, perdonats. La vida
tornava a començar.

Sant Pau al·ludeix a aquest ritu i diu
que era expressió del desig que
realment es poguessin llançar totes
les nostres culpes a l’abisme de la
misericòrdia divina per fer-les així
desaparèixer. Però amb la sang
d’animals no es realitza aquest
procés. Era necessari un contacte
més real entre la culpa humana i
l’amor diví. Aquest contacte va tenir
lloc en la creu de Crist. Crist,
vertader Fill de Déu, que es va fer
vertader home, va assumir en si tota
la nostra culpa. Ell mateix és el lloc
de contacte entre la misèria humana
i la misericòrdia divina; en el seu cor



es desfà la massa trista del mal
realitzat per la humanitat i s’hi
renova la vida.

Revelant aquest canvi, sant Pau ens
diu: amb la creu de Crist —l’acte
suprem de l’amor diví esdevingut
amor humà— va acabar l’antic culte
amb sacrificis d’animals al Temple de
Jerusalem. Aquest culte simbòlic,
culte de desig, ha estat substituït ara
pel culte real: l’amor de Déu
encarnat en Crist i portat a la seva
plenitud en la mort de creu. Per tant,
no és una espiritualització del culte
real, sinó, al contrari: el culte real, el
vertader amor diví-humà, substitueix
al culte simbòlic i provisional. La
creu de Crist, el seu amor amb carn i
sang és el culte real, corresponent a
la realitat de Déu i de l’home. Per a
sant Pau, l’era del Temple i del seu
culte havia acabat ja abans de la
destrucció exterior del Temple: sant
Pau s’hi troba en perfecta
consonància amb les paraules de



Jesús, que havia anunciat la fi del
Temple i havia anunciat un altre
temple "no fet per mans humanes", el
temple del seu cos ressuscitat (cf. Mc
14, 58; Jo 2, 19 ss). Aquest és el
primer text.

2. El segon text de què vull parlar
avui es troba en el primer versicle
del capítol 12 de la carta als Romans.
L’hem escoltat i el repeteixo un cop
més: "Us exhorto, doncs, germans,
per la misericòrdia de Déu, que
oferiu els vostres cossos com una
víctima viva, santa, agradable a Déu:
tal serà el vostre culte espiritual". En
aquestes paraules es verifica una
paradoxa aparent: mentre el sacrifici
exigeix normalment la mort de la
víctima, sant Pau fa referència a la
vida del cristià. L’expressió
"presentar els vostres cossos", unida
al concepte successiu de sacrifici,
assumeix el matís cultual de "donar
en oblació, oferir". L’exhortació a
"oferir els cossos" es refereix a tota la



persona; en efecte, a Rm 6, 13
convida a "presentar-vos a vosaltres
mateixos". D’altra banda, la
referència explícita a la dimensió
física del cristià coincideix amb la
invitació a "glorificar Déu amb el
vostre cos" (1Co 6, 20); és a dir, es
tracta d’honorar Déu en l’existència
quotidiana més concreta, feta de
visibilitat relacional i perceptible.

Sant Pau qualifica aquest
comportament com "sacrifici viu,
sant, agradable a Déu". És aquí on
trobem precisament la paraula
"sacrifici". En l’ús corrent aquest
terme forma part d’un context sagrat
i serveix per designar la degolla d’un
animal, del qual una part pot
cremar-se en honor dels déus i una
altra consumir-se pels oferents en un
banquet. Sant Pau, en canvi, ho
aplica a la vida del cristià. En efecte,
qualifica aquest sacrifici servint-se
de tres adjectius. El primer —"viu"—
expressa una vitalitat. El segon



—"sant"— recorda la idea paulina
d’una santedat que no està vinculada
a llocs o objectes, sinó a la persona
mateixa del cristià. El tercer
—"agradable a Déu"— recorda potser
la freqüent expressió bíblica del
sacrifici "de suau olor" (cf. Lv 1,
13.17; 23, 18; 26, 31; etc.).

Immediatament després, sant Pau
defineix així aquesta nova forma de
viure: aquest és "el vostre culte
espiritual". Els comentaristes del text
saben bé que l’expressió grega (tēn
logikēn latreían) no és fàcil de
traduir. La Bíblia llatina tradueix:
"rationabile obsequium". La mateixa
paraula "rationabile" apareix en la
primera pregària eucarística, el
Cànon Romà: en ell hom demana a
Déu que accepti aquesta ofrena com
"rationabile". La traducció italiana
tradicional "culte espiritual" no
reflecteix tots els detalls del text grec
(i ni tan sols del llatí). En tot cas, no
es tracta d’un culte menys real, o fins



i tot només metafòric, sinó d’un culte
més concret i realista, un culte on
l’home mateix en la seva totalitat
d’ésser dotat de raó, esdevé adoració,
glorificació del Déu viu.

Aquesta fórmula paulina, que
apareix novament en la pregària
eucarística romana, és fruit d’un
llarg desenvolupament de
l’experiència religiosa en els segles
anteriors a Crist. En aquesta
experiència es barregen
desenvolupaments teològics de
l'Antic Testament i corrents del
pensament grec. Vull mostrar
almenys alguns elements d’aquest
desenvolupament. Els Profetes i
molts Salms critiquen fortament els
sacrificis cruents del Temple. Per
exemple, el salm 49, en el qual és Déu
qui parla, diu: "Si tenia fam, no t'ho
hauré de dir:: és ben meva la terra i
tot allò que s'hi mou. ¿Et creus que
menjaré carn de vedells, i beuré la
sang dels bocs? Ofereix a Déu accions



de gràcies " (vv. 12-14) En el mateix
sentit diu el salm següent, 50:"Les
víctimes no us satisfan; si us oferia
un holocaust no me’l voldríeu. La
víctima que ofereixo és un cor
penedit; un esperit que es penedeix,
vos Déu meu , no el menyspreeu" (v.
18 s). En el llibre de Daniel, en el
temps de la nova destrucció del
Temple per part del règim
hel·lenístic (segle II a.C.) trobem un
nou passatge que va en la mateixa
línia. Enmig del foc —és a dir, en la
persecució, en el patiment— Azaries
prega així: "Ja no hi ha, en aquest
temps, ni príncep ni profeta ni
cabdill ni holocaust ni sacrifici ni
oblació ni encens ni lloc on oferir-te
les primícies, i trobar misericòrdia
als teus ulls. Mes amb cor contrit i
esperit humiliat siguem acceptats per
tu, com si fóssim holocausts de
moltons i bous. (...) Tal sigui avui el
nostre sacrifici davant tu, i
t’agradi" (Dn 3, 38 ss). En la
destrucció del santuari i del culte, en



aquesta situació de privació de tot
signe de la presència de Déu, el
creient ofereix com a vertader
holocaust el seu cor contrit, el seu
desig de Déu.

Veiem un desenvolupament
important, bell, però amb un perill.
Hi ha una espiritualització, una
moralització del culte: el culte es
converteix només en quelcom del
cor, de l’esperit. Però falta el cos,
falta la comunitat. Així s’entén, per
exemple, que el salm 50 i també el
llibre de Daniel, malgrat criticar el
culte, desitgin tornar al mateix temps
dels sacrificis. Però es tracta d’un
temps renovat, d’un sacrifici renovat,
en una síntesi que encara no es podia
preveure, que encara no es podia
imaginar.

Tornem a sant Pau. Ell és hereu
d’aquests desenvolupaments, del
desig del culte vertader, en el qual
l’home mateix esdevé glòria de Déu,



adoració viva amb tot el seu ser. En
aquest sentit diu als Romans: "Oferiu
els vostres cossos com una víctima
viva. (...) Aquest serà el vostre culte
espiritual" (Rm 12, 1). Sant Pau
repeteix així allò que ja hi havia
assenyalat en el capítol 3: El temps
dels sacrificis d’animals, sacrificis de
substitució, ha acabat. Ha arribat el
temps del culte veritable.

També aquí , però, es dóna el perill
d’un malentès: aquest nou culte es
podria interpretar fàcilment en un
sentit moralista: oferint la nostra
vida fem nosaltres el culte veritable.
D’aquesta manera el culte amb els
animals seria substituït pel
moralisme: l’home ho faria tot per si
mateix amb el seu esforç moral. I
certament aquesta no era la intenció
de sant Pau.

Per tant persisteix la qüestió de com
hem d’interpretar aquest "culte
espiritual, raonable". Sant Pau



suposa sempre que hem arribat a ser
"un en Crist Jesús" (Ga 3, 28), que
hem mort en el baptisme (cf. Rm 1) i
ara vivim amb Crist, per Crist i en
Crist. En aquesta unió —i només així
— podem ser en ell i amb ell
"sacrifici viu", oferir el "culte
vertader". Els animals sacrificats
haurien degut substituir l’home, el
do de si de l’home, i no podien.
Jesucrist, en la seva entrega al Pare i
a nosaltres, no és una substitució,
sinó que porta realment en si l’ésser
humà, les nostres culpes i el nostre
desig; ens representa realment, ens
assumeix en si mateix. En la
comunió amb Crist, realitzada en la
fe i en els sagraments, esdevenim,
malgrat totes les nostres deficiències,
sacrifici viu: es realitza el "culte
veritable".

Aquesta síntesi està en els fons del
Cànon Romà, en el qual es prega
perquè aquesta ofrena sigui
"rationabile", perquè es realitzi el



culte espiritual. L'Església sap que, en
la santíssima Eucaristia, es fa present
l'autodonació de Crist, el seu sacrifici
vertader. Però l'Església resa perquè
la comunitat celebrant estigui
realment unida amb Crist, perquè
sigui transformada; resa perquè
nosaltres mateixos arribem a ser allò
que no podem ser amb les nostres
forces: ofrena "rationabile" que
agrada a Déu. Així la Pregària
eucarística interpreta de mode
adequat les paraules de sant Pau.
Sant Agustí va aclarir tot això de
forma admirable en el llibre desè de
la seva Ciutat de Déu. Cito només
dues frases: "Aquest és el sacrifici
dels cristians: fins i tot sent molts,
som un sol cos en Crist". "Tota la
comunitat (civitas) redimida, és a dir,
la congregació i la societat dels sants,
és oferta a Déu mitjançant el Summe
Sacerdot que s’ha entregat a si
mateix" (10, 6: CCL 47, 27 ss).



3. A l’últim, vull fer una reflexió breu
sobre el tercer text de la carta als
Romans referit al nou culte. En el
capítol 15 sant Pau diu: "La gràcia
que m’ha estat atorgada per Déu, de
ser per als gentils ministre (liturgo)
de Crist Jesús, de ser sacerdot
(hierourgein) de l'Evangeli de Déu,
perquè l'oblació dels gentils sigui
agradable, santificada per l'Esperit
Sant" (Rm 15, 15 s).

Vull subratllar només dos aspectes
d’aquest text meravellós i, per la seva
terminologia, únic en les cartes
paulines. Primer de tot, sant Pau
interpreta la seva acció missionera
entre els pobles del món per
construir l'Església universal com a
acció sacerdotal. Anunciar l'Evangeli
per unir els pobles en la comunió
amb Crist ressuscitat és una acció
"sacerdotal". L’apòstol de l’evangeli
és un vertader sacerdot, fa el que és
central en el sacerdoci: prepara el
sacrifici veritable.



I, després, el segon aspecte: podem
dir que la fita de l’acció missionera és
la litúrgia còsmica: que els pobles
units en Crist, el món, esdevingui
com a tal glòria de Déu, "oblació
agradable, santificada per l'Esperit
Sant". Aquí apareix l’aspecte
dinàmic, l’aspecte de l’esperança en
el concepte paulí del culte:
l'autodonació de Crist implica la
tendència d’atreure tots a la comunió
del seu Cos, d’unir al món. Només en
comunió amb Crist, l’home exemplar,
un amb Déu, el món arriba a ésser tal
com tothom ho desitja: mirall de
l’amor diví. Aquest dinamisme
sempre està present en l’Eucaristia;
aquest dinamisme ha d’inspirar i
formar la nostra vida. I amb aquest
dinamisme comencem el nou any.
Gràcies per la vostra paciència.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/audiencia-ha-
arribat-el-temps-del-culte-veritable/

(24/12/2025)

https://opusdei.org/ca/article/audiencia-ha-arribat-el-temps-del-culte-veritable/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-ha-arribat-el-temps-del-culte-veritable/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-ha-arribat-el-temps-del-culte-veritable/

	Audiència. Ha arribat el temps del culte veritable

