
opusdei.org

Audiència. El «Gran
Hallel». Salm 136
(135)

Benet XVI ens recorda en
aquesta audiència que: el Déu
que va crear el cel i la terra i les
grans llumeneres celestials,
entra a la història dels homes
per portar la salvació a tots els
seus fills, tal com ho diu la
lloança i benedicció del Salm
136.

06/12/2011

Estimats germans i germanes,



Avui vull meditar amb vosaltres un
Salm que resumeix tota la història de
la salvació testimoniada en l'Antic
Testament. Es tracta d'un gran himne
de lloança que celebra el Senyor en
les manifestacions múltiples i
repetides de la seva bondat al llarg
de la història dels homes. És el Salm
136, o 135 segons la tradició greco-
llatina.

Aquest Salm, pregària solemne
d'acció de gràcies, conegut com el
«Gran Hallel», es canta
tradicionalment al final del sopar
pasqual jueu i probablement també
Jesús el va resar en l'última Pasqua
celebrada amb els deixebles; a això,
en efecte, sembla al·ludir l'anotació
dels evangelistes: «Després de cantar
els salms van sortir cap a la
muntanya de les Oliveres» (cf. Mt 26,
30; Mc 14, 26). L'horitzó de la lloança
il·lumina el difícil camí del Calvari.
Tot el Salm 136 es desenvolupa en
forma de lletania, ritmat per la



repetició antifonal «perdura
eternament el seu amor». Al llarg de
la composició, s'enumeren els
nombrosos prodigis de Déu en la
història dels homes i les seves
contínues intervencions a favor del
seu poble; i a cada proclamació de
l'acció salvífica del Senyor respon
l'antífona amb la motivació
fonamental de la lloança: l'amor
etern de Déu, un amor que, segons el
terme jueu utilitzat, implica fidelitat,
misericòrdia, bondat, gràcia,
tendresa. Aquest és el motiu
unificador de tot el Salm, repetit
sempre de la mateixa manera,
mentre canvien les seves
manifestacions puntuals i
paradigmàtiques: la Creació,
l'alliberament de l’Èxode, el do de la
terra, l'ajuda provident i constant del
Senyor al seu poble i tota criatura.

Després d'una triple invitació a
l'acció de gràcies al Déu sobirà (vv.
1-3), se celebra el Senyor com Aquell



que realitza «grans meravelles» (v. 4),
la primera de les quals és la Creació:
el cel, la terra, els astres (vv. 5-9). El
món creat no és un mer escenari en
el qual s'insereix l'acció salvadora de
Déu, sinó que és el començament
mateix d'aquesta acció meravellosa.
Amb la Creació, el Senyor es
manifesta en tota la seva bondat i
bellesa, es compromet amb la vida,
revelant una voluntat de bé d'on
brolla cadascuna de les altres accions
de salvació. I en el nostre Salm,
al·ludint al primer capítol del Gènesi,
el món creat està sintetitzat en els
elements principals, insistint en
especial sobre els astres, el sol, la
lluna, les estrelles, criatures
magnífiques que governen el dia i la
nit. Aquí no es parla de la creació de
l'ésser humà, però ell hi és sempre
present, el sol i la lluna són per a ell -
per a l'home-, per regular el temps de
l'home, posant-lo en relació amb el
Creador sobretot a través de la
indicació dels temps litúrgics.



Tot seguit, s'esmenta precisament la
festa de la Pasqua, quan, passant a la
manifestació de Déu en la història,
comença el gran esdeveniment de
l'alliberament de l'esclavitud
d'Egipte, de l’Èxode, traçat en els
elements més significatius:
l'alliberament d'Egipte amb la plaga
dels primogènits egipcis, la sortida
d'Egipte, el pas del mar Roig, el camí
pel desert fins a l'entrada a la terra
promesa (vv. 10-20). Som en el
moment originari de la història
d'Israel. Déu va intervenir
poderosament per portar el seu
poble a la llibertat, a través de
Moisès, el seu enviat, es va imposar
al faraó revelant-se en tota la seva
grandesa i, al final, va vèncer la
resistència dels egipcis amb el
terrible flagell de la mort dels
primogènits. Així Israel va poder
deixar el país de l'esclavitud, amb
l'or dels opressors (cf. Ex 12, 35-36),
«triomfants» (Ex 14, 8), amb el signe
exultant de la victòria. També al mar



Roig el Senyor obra amb poder
misericordiós. Davant d'un Israel
espantat en veure’s perseguit pels
egipcis, fins al punt de lamentar-se
d’haver abandonat Egipte (cf. Ex 14,
10-12), Déu, com diu el nostre Salm,
«va partir en dos el Mar Roig [... ] va
fer passar Israel pel mig del mar
[...].Hi enfonsà el faraó amb el seu
exèrcit»(vv. 13-15). La imatge del mar
Roig «migpartit» sembla evocar la
idea del mar com un gran monstre al
qual es talla en dos parts i d'aquesta
manera es torna inofensiu. El poder
del Senyor venç la perillositat de les
forces de la naturalesa i de les forces
militars posades en acció pels homes:
la mar, que semblava obstruir el
camí al poble de Déu, deixa passar
Israel a la zona eixuta i després es
tanca sobre els egipcis, atropellats.
«La mà forta i el braç estès» del
Senyor (cf. Dt 5, 15, 7, 19, 26, 8) es
mostren d'aquesta manera amb tota
la força salvífica: l'opressor injust
queda vençut, engolit per les aigües,



mentre que el poble de Déu «passa
enmig» per seguir el seu camí cap a
la llibertat.

A aquest camí fa referència ara el
nostre Salm, recordant amb una
frase brevíssima el llarg peregrinar
d'Israel cap a la terra promesa: «Va
conduir pel desert el seu poble .
Perdura eternament el seu amor» (v.
16). Aquestes poques paraules
tanquen una experiència de
quaranta anys, un temps decisiu per
a Israel que, deixant-se guiar pel
Senyor, aprèn a viure de fe, en
l'obediència i en la docilitat a la Llei
de Déu. Són anys difícils, marcats per
la duresa de la vida al desert, però
també anys feliços, de familiaritat
amb el Senyor, de confiança filial; és
el temps de la «joventut», com el
defineix el profeta Jeremies parlant a
Israel, en nom del Senyor, amb
expressions plenes de tendresa i de
nostàlgia: «Recordo el teu afecte
juvenil, l'amor que em tenies de



núvia, quan anaves darrere meu pel
desert, per terra que ningú no
sembra» (Jr 2, 2). El Senyor, com el
pastor del Salm 23 que contemplem
en una catequesi, durant quaranta
anys va guiar el poble, el va educar i
va estimar, menant-lo fins a la terra
promesa, vencent també les
resistències i l'hostilitat de pobles
enemics que volien obstaculitzar el
seu camí de salvació (cf. vv. 17-20).

En l'enumeració que fa el nostre
Salm de les «grans meravelles»
s'arriba així al moment del do
conclusiu, a la realització de la
promesa divina feta als Pares: «Els va
donar la seva terra en heretat,
perquè perdura eternament el seu
amor, en heretat a Israel el seu
servent, perquè perdura eternament
el seu amor»(vv. 21-22). En la
celebració de l'amor etern del
Senyor, ara es fa memòria del do de
la terra, un do que el poble ha de
rebre sense possessionar–se mai



d'ella, vivint contínuament en una
actitud d'acollida agraïda i grata.
Israel rep el territori on habitar com
«herència», un terme que designa de
manera genèrica la possessió d'un bé
rebut d'un altre, un dret de propietat
que, de manera específica, fa
referència al patrimoni patern. Una
de les prerrogatives de Déu és la de
«donar», i ara, al final del camí de
l’Èxode, Israel, destinatari del do,
com un fill, entra al país de la
promesa realitzada. S'ha acabat el
temps de rodamón, sota les tendes,
en una vida marcada per la
precarietat. Ara ha començat el
temps feliç de l'estabilitat, de l'alegria
de construir les cases, de plantar les
vinyes, de viure en la seguretat (cf. 
Dt 8, 7-13). També és el temps, però,
de la temptació idolàtrica, de la
contaminació amb els pagans, de
l'autosuficiència que fa oblidar
l'Origen del do. Per això, el salmista
esmenta la humiliació i els enemics,
una realitat de mort en la qual el



Senyor, un cop més, es revela com a
Salvador: «Es recordà que vivíem
trepitjats. Perdura eternament el seu
amor. Ens alliberà dels nostres
enemics. Perdura eternament el seu
amor»(vv. 23-24).

Aquí sorgeix la pregunta: com podem
fer d'aquest Salm la nostra pregària?
Com podem apropiar-nos d'aquest
Salm per a la nostra pregària? És
important el marc del Salm, el
començament i el final: és la Creació.
Tornarem sobre aquest punt: la
Creació com el gran do de Déu del
qual vivim, en el qual ell es revela en
la seva bondat i grandesa. Per tant,
tenir present la Creació com a do de
Déu és un punt comú per a tots
nosaltres. Després segueix la història
de la salvació. Naturalment nosaltres
podem dir: aquest alliberament
d'Egipte, el temps del desert,
l'entrada a la Terra Santa i després
els altres problemes, són molt
distants de nosaltres, no són la nostra



història. Hem d'estar atents, però, a
l'estructura fonamental d'aquesta
oració. L'estructura fonamental és
que Israel es recorda de la bondat del
Senyor. En aquesta història hi ha
moltes valls fosques, hi ha molts
moments de dificultat i de mort, però
Israel es recorda que Déu és bo i pot
sobreviure en aquesta vall fosca, en
aquesta vall de mort, perquè se'n
recorda. Té la memòria de la bondat
del Senyor, del seu poder, la seva
misericòrdia és eterna. I també per a
nosaltres és important recordar-nos
de la bondat del Senyor. La memòria
esdevé la força de l'esperança. La
memòria ens diu: Déu existeix, Déu
és bo, la seva misericòrdia és eterna.
D'aquesta manera, fins i tot en la
foscor d'un dia, d'un temps, la
memòria obre el camí cap al futur: és
llum i estrella que ens guia. També
nosaltres recordem el bé, l'amor
misericordiós i etern de Déu. La
història d'Israel ja és una memòria
també per a nosaltres: com es va



manifestar Déu, com es va crear el
seu poble. Després Déu es va fer
home, un de nosaltres: va viure amb
nosaltres, va patir amb nosaltres, va
morir per nosaltres. Roman amb
nosaltres en el Sagrament i en la
Paraula. És una història, una
memòria de la bondat de Déu que
ens assegura la seva bondat: el seu
amor perdura. Després també en
aquests dos mil anys de la història de
l'Església hi és sempre, de nou, la
bondat del Senyor. Després del
període fosc de la persecució nazi i
comunista, Déu ens ha alliberat, ha
mostrat que és bo, que té força, que
la seva misericòrdia és eterna. I, de
la mateixa manera que en la història
comuna, col·lectiva, és present
aquesta memòria de la bondat de
Déu, ens ajuda i es converteix en
estrella de l'esperança, així també
cada un té la seva història personal
de salvació, i hem de considerar
realment aquesta història, tenir
sempre present la memòria de les



grans meravelles que ha fet també en
la meva vida, per tenir confiança: la
seva misericòrdia és eterna. I si avui
em trobo en la nit fosca, demà ell em
lliura perquè la seva misericòrdia és
eterna.

Tornem al Salm perquè, al final, es
refereix de nou a la Creació. El
Senyor -diu així- «Ell alimenta tots els
vivents. Perdura eternament el seu
amor» (v. 25). L'oració del Salm
conclou amb una invitació a la
lloança: «Enaltiu el Déu del cel.
Perdura eternament el seu amor» (v.
26). El Senyor és Pare bo i provident,
que dóna l'herència als fills i
proporciona a tots l'aliment per
viure. El Déu que va crear el cel i la
terra i les grans llumeneres celestials,
que entra a la història dels homes
per portar a la salvació a tots els seus
fills, és el Déu que omple l'univers
amb la seva presència de bé tenint
cura de la vida i donant pa. El poder
invisible del Creador i Senyor, cantat



en el Salm, es revela en la petita
visibilitat del pa que ens dóna, amb
el qual ens fa viure. Així, aquest pa
de cada dia simbolitza i sintetitza
l'amor de Déu com a Pare, i ens obre
a la plenitud neotestamentària, a
aquell «pa de vida», l'Eucaristia, que
ens acompanya en la nostra vida de
creients, anticipant l'alegria
definitiva del banquet messiànic al
cel.

Germans i germanes, la lloança i
benedicció del Salm 136 ens ha fet
recórrer les etapes més importants
de la història de la salvació, fins
arribar al misteri pasqual, on l'acció
salvífica de Déu arriba al seu cim.
Amb goig agraït celebrem, per tant, el
Creador, Salvador i Pare fidel, que
«ha estimat tant el món que ha donat
el seu Unigènit, perquè tots els qui
creuen en ell no es perdin, sinó que
tinguin vida eterna» (Jn 3 , 16). En la
plenitud dels temps, el Fill de Déu es
fa home per donar la vida, per a la



salvació de cada un de nosaltres, i es
dóna com pa en el misteri eucarístic
per fer-nos entrar en la seva aliança
que ens fa fills. A tant arriba la
bondat misericordiosa de Déu i la
sublimitat del seu «amor per
sempre».

Per això, vull concloure aquesta
catequesi fent meves les paraules
que sant Joan escriu en la seva
Primera Carta i que hauríem de tenir
presents sempre en la nostra
pregària: «Mireu quin amor ens ha
donat el Pare dient-nos fills de Déu, i
ho som!» (1 Jo 3, 1). Gràcies.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/audiencia-el-
gran-hallel-salm-136-135/ (18/12/2025)

https://opusdei.org/ca/article/audiencia-el-gran-hallel-salm-136-135/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-el-gran-hallel-salm-136-135/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-el-gran-hallel-salm-136-135/

	Audiència. El «Gran Hallel». Salm 136 (135)

