
opusdei.org

Audiència. El concili
de Jerusalem i la
controvèrsia
d'Antioquia

Us oferim el text íntegre de
l’audiència de dimecres 1
d’octubre que Benet XVI dedicà
a sant Pau en la qual parla de la
veneració i, alhora la llibertat
amb què l'Apòstol s’adreça a
Kephas (Pere) i als altres
Apòstols.

15/10/2008

Estimats germans i germanes,



El respecte i la veneració que sant
Pau va conrear sempre vers els Dotze
no van disminuir quan defensava
amb franquesa la veritat de
l'Evangeli, que no és cap altra que
Jesucrist, el Senyor. Avui volem
detenir-nos en dos episodis que
palesen la veneració i, alhora la
llibertat amb què l'Apòstol s’adreça a
Kephas (Pere) i als altres Apòstols:
l’anomenat "Concili" de Jerusalem i
la controvèrsia d'Antioquia de Síria,
relatats a la carta als Gàlates (cf. Ga
2, 1-10; 2, 11-14).

Tot concili i sínode de l'Església és
"esdeveniment de l'Esperit" i en la
seva realització hi aplega la
sol·licitud de tot el poble de Déu: ho
van experimentar personalment els
qui van tenir el do de participar en el
concili Vaticà II. Per això sant Lluc,
en informar-nos sobre el primer
concili de l'Església, que va tenir lloc
a Jerusalem, introdueix així la carta
que els Apòstols van enviar en



aquesta circumstància a les
comunitats cristianes de la diàspora:
"Hem decidit l'Esperit Sant i
nosaltres..." (Ac 15, 28). L'Esperit, que
obra en tota l'Església, mena els
Apòstols a l’hora d’encetar nous
camins per realitzar els seus
projectes: Ell és l’artífex principal de
l’edificació de l'Església.

I tanmateix, l’assemblea de
Jerusalem va esdevenir-se en un
moment de no poca tensió dins la
comunitat original. Es tractava de
respondre a la pregunta de si era
indispensable exigir als pagans que
s’estaven convertint a Jesucrist, el
Senyor, la circumcisió, o si era lícit
deixar-los lliures de la Llei mosaica,
és a dir, de l’observança de les
normes necessàries per ser homes
justos, obedients a la Llei, i sobretot,
lliures de les normes relatives a les
purificacions rituals, els aliments
purs i impurs i el dissabte. A
l’assemblea de Jerusalem es refereix



també sant Pau a la carta als Gàlates
(Ga 2, 1-10): d’ençà de catorze anys
del seu encontre amb el Ressuscitat a
Damasc —som a la segona meitat de
la dècada del 40 d.C.—, Pau surt amb
Bernabé des d'Antioquia de Síria i es
fa acompanyar de Titus, el seu fidel
col·laborador que, fins i tot sent
d’origen grec, no havia estat obligat a
fer-se circumcidar quan va entrar a
l'Església. En aquesta ocasió, sant
Pau va exposar als Dotze, definits
com les persones més rellevants, el
seu evangeli de llibertat de la Llei (cf.
Ga 2, 6). A la llum de la trobada amb
Crist ressuscitat, ell havia comprès
que en el moment del pas a l’evangeli
de Jesucrist, als pagans ja no els eren
necessàries la circumcisió, les lleis
sobre els aliments i sobre el dissabte,
com a mostra de justícia: Crist és la
nostra justícia i "just" és tot aquell
que és conforme a Ell. No són
necessaris altres signes per ser
justos. A la carta als Gàlates refereix,
amb poques paraules, el



desenvolupament de l'Assemblea:
recorda amb entusiasme que
l’evangeli de la llibertat de la Llei va
ser aprovat per Jaume, Kephas (Pere)
i Joan, "les columnes", que li van
oferir a ell i a Bernabé la mà dreta en
signe de comunió eclesial en Crist (cf.
Ga 2, 9). Si, com hem notat, per a sant
Lluc el concili de Jerusalem expressa
l’acció de l'Esperit Sant, per a sant
Pau representa el reconeixement
decisiu de la llibertat compartida
entre tots aquells que van participar
en ell: llibertat de les obligacions
provinents de la circumcisió i de la
Llei; la llibertat per a la qual "Crist
ens ha alliberat, perquè siguem
lliures" i no ens deixem imposar ja el
jou de l’esclavitud (cf. Ga 5, 1). Les
dues modalitats amb què sant Pau i
sant Lluc descriuen l’assemblea de
Jerusalem s’uneixen per l’acció
alliberadora de l'Esperit, perquè "on
és l'Esperit del Senyor hi ha llibertat",
com diu en la segona carta als
Corintis (cf. 2 Co 3, 17).



Amb tot, com apareix amb gran
claredat en les cartes de sant Pau, la
llibertat cristiana no s’identifica mai
amb el llibertinatge o amb l’arbitri
de fer el que es vol; aquesta es
realitza de conformitat amb Crist i
per això, en l’autèntic servei als
germans, sobretot als més
necessitats. Per aquesta raó, el relat
de sant Pau sobre l’assemblea es
tanca amb el record de la
recomanació que li van adreçar els
Apòstols: "Encara que nosaltres
havíem de tenir presents els pobres,
cosa que he procurat complir amb
tota cura" (Ga 2, 10). Cada concili
neix de l'Església i torna a l'Església:
en aquella ocasió torna amb l’atenció
als pobres que, segons les anotacions
diverses de sant Pau a les seves
cartes, es tracta sobretot dels de
l'Església de Jerusalem. En la
preocupació pels pobres,
testimoniada particularment a la
segona carta als Corintis (cf. 2 Co 8-9)
i a la conclusió de la carta als



Romans (cf. Rm 15), sant Pau hi
palesa la fidelitat a les decisions
madurades durant l'Assemblea.

Potser ja no siguem capaços de
comprendre plenament el significat
que sant Pau i les seves comunitats
van atribuir a la col·lecta per als
pobres de Jerusalem. Es va tractar
d’una iniciativa totalment nova en
l’àmbit de les activitats religioses: no
va ser obligatòria, sinó lliure i
espontània; van prendre part totes
les Esglésies fundades per sant Pau a
Occident. La col·lecta expressava el
deute de les comunitats a l'Església
mare de Palestina, de la qual havien
rebut el do inefable de l'Evangeli.
Tan gran és el valor que Pau
atribueix a aquest gest de
participació que rarament li diu
simplement "col·lecta": per a ell és
més aviat "servei", "benedicció",
"amor", "gràcia", més encara,
"litúrgia" (2 Co 9). Sorprèn,
particularment, aquest últim terme,



que confereix a la col·lecta en diners
un valor fins i tot de culte: d’una
banda és un gest litúrgic o "servei",
ofert per cada comunitat a Déu, i de
l’altra és acció d’amor complerta a
favor del poble. Amor als pobres i
litúrgia divina van juntes, l’amor als
pobres és litúrgia. Els dos horitzons
són presents en tota litúrgia
celebrada i viscuda a l'Església, que
per la seva natura s’oposa a la
separació entre el culte i la vida,
entre la fe i les obres, entre l’oració i
la caritat amb els germans. Així el
concili de Jerusalem neix per dirimir
la qüestió sobre com comportar-se
amb els pagans que arribaven a la fe,
optant per la llibertat de la
circumcisió i de les observances
imposades per la Llei, i es resol en la
sol·licitud eclesial i pastoral que posa
al centre la fe en Crist Jesús i l’amor
als pobres de Jerusalem i de tota
l'Església.



El segon episodi és la coneguda
controvèrsia d'Antioquia, a Síria, que
testimonia la llibertat interior de què
gaudia sant Pau: Com captenir-se en
la comunió de taula entre creients
d’origen jueu i els procedents dels
gentils? Aquí es posa de manifest
l’altre epicentre de l’observança
mosaica: la distinció entre aliments
purs i impurs, que dividia
profundament els hebreus
observants dels pagans. Inicialment
Kephas, Pere, compartia la taula amb
uns i amb altres: però amb l’arribada
d’alguns cristians vinculats a Jaume,
"el germà del Senyor" (Ga 1, 19), Pere
havia començat a evitar entaular-se
amb els pagans, per no escandalitzar
els qui continuaven observant les
lleis de puresa alimentària; i l’opció
era compartida per Bernabé. Tal
opció dividia profundament els
cristians procedents de la
circumcisió i els cristians vinguts del
paganisme. Aquest comportament,
que amenaçava realment la unitat i



la llibertat de l'Església, va suscitar
les enceses reaccions de Pau, que va
arribar a acusar Pere i els altres
d’hipocresia: "Si tu, sent jueu, vius
com gentil i no com a jueu, com
forces els gentils a judaïtzar-se?" (Ga
2, 14). En realitat, les preocupacions
de Pau, d’una banda, i de Pere i
Bernabé, de l’altra, eren distintes:
per als últims la separació dels
pagans representava una modalitat
per tutelar i per no escandalitzar els
creients provinents del judaisme; per
a Pau constituïa, en canvi, un perill
de malentès de la salvació universal
en Crist oferta tant als pagans com
als jueus. Si la justificació es realitza
només en virtut de la fe en Crist, de
la conformitat amb Ell, sense obra
alguna de la Llei, quin sentit té
observar encara la puresa
alimentària amb ocasió de la
participació a la taula comuna? Molt
probablement les perspectives de
Pere i de Pau eren distintes: per al
primer, no perdre els jueus que



s’havien adherit a l'Evangeli; per al
segon, no disminuir el valor salvífic
de la mort de Crist per a tots els
creients.

Fa estrany de dir-ho, però en escriure
als cristians de Roma, alguns anys
després (cap a la meitat de la dècada
del 50 d.C.), sant Pau mateix es
trobarà davant una situació anàloga i
demanarà als forts que no mengin
carn impura per no perdre o per no
escandalitzar els febles: "Bo és no
menjar carn, ni beure vi, ni fer res
amb què el teu germà ensopegui, o
s’escandalitzi, o flaquegi" (Rm 14, 21).
La controvèrsia d'Antioquia es va
revelar així com una lliçó tant per a
sant Pere com per a sant Pau. Només
el diàleg sincer, obert a la veritat de
l'Evangeli, va poder orientar el camí
de l'Església: "El regne de Déu no és
menjar ni beguda, sinó justícia i pau i
goig en l'Esperit Sant" (Rm 14,17). És
una lliçó que hem d’aprendre també
nosaltres: amb els diversos carismes



confiats a sant Pere i a sant Pau,
deixem-nos tots guiar per l'Esperit,
intentant viure en la llibertat que
troba la seva orientació en la fe en
Crist i es concreta en el servei als
germans. És essencial conformar-nos
cada vegada més a Crist. Així s’és
realment lliure. Així es palesa en
nosaltres el nucli més profund de la
Llei: l’amor a Déu i al proïsme.
Demanem al Senyor que ens ensenyi
a compartir els seus sentiments, per
aprendre d’Ell la llibertat veritable i
l’amor evangèlic que abraça tot ésser
humà.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/audiencia-el-
concili-de-jerusalem-i-la-controversia-

dantioquia/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/audiencia-el-concili-de-jerusalem-i-la-controversia-dantioquia/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-el-concili-de-jerusalem-i-la-controversia-dantioquia/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-el-concili-de-jerusalem-i-la-controversia-dantioquia/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-el-concili-de-jerusalem-i-la-controversia-dantioquia/

	Audiència. El concili de Jerusalem i la controvèrsia d'Antioquia

