opusdei.org

Audiencia.
Demanem al Senyor
poder caminar
també nosaltres pels
seus camins. Salm
110 (109)

Amb el Salm 110, Benet XVI, ens
recorda que hem de mirar Crist
per comprendre el sentit de la
reialesa veritable, per viure en
el serveii en la donacio d’un
mateix, en un cami
d’obediencia i d’amor portat
«fins a ’extremn».



26/12/2011

Benvolguts germans i germanes,

Vull concloure avui les meves
catequesis sobre la pregaria del
Saltiri meditant un dels famosos
«Salms reials», un salm que Jesus
mateix va citar i que els autors del
Nou Testament van reprendre
ampliament i van llegir en relacio
amb el Messies, amb Crist. Es tracta
del Salm 110 segons la tradicio jueva,
109 segons la tradicio grecollatina;
un salm molt apreciat per ’Església
antiga i pels creients de totes les
eépoques. Aquesta oracio, en els inicis,
potser estava vinculada a
I’entronitzacio d’un rei davidic; aixo
no obstant, el seu sentit va més enlla
de la contingéncia especifica del fet
historic, obrint-se a dimensions més
amplies i convertint-se aixi en



celebracio del Messies victorios,
glorificat a la dreta de Déu.

El Salm comeng¢a amb una declaracid
solemne: «Oracle del Senyor al meu
senyor: “Seu a la meva dreta, i espera
que faci dels enemics l'escambell dels
teus peus”» (v. 1).

Déu mateix entronitza el rei en la
gloria, fent-lo seure a la seva dreta,
un signe d’honor grandissim i de
privilegi absolut. D’aquesta manera,
el rei és admes a participar en la
senyoria divina de qui és mitjancer
davant del poble. Aquest senyoria del
rei es concretiza també en la victoria
sobre els adversaris, que Déu mateix
posa als seus peus; la victoria sobre
els enemics és del Senyor, pero el rei
en participa i el triomf esdevé
testimoni i signe del poder divi.

La glorificacio régia expressada a
I'inici d’aquest Salm va ser assumida
pel Nou Testament com a profecia
messianica; per aixo el verset és un



dels més emprats pels autors
neotestamentaris, com a cita
explicita o com a al-lusio. Jesus
esmenta aquest verset a proposit del
Messies per a mostrar que el Messies
és més que David, és el Senyor de
David (cf. Mt 22,41-45; Mc 12,35-37;
Lc 20,41-44); i Pere ho repréen en el
seu discurs per Pentecosta anunciant
que en la resurreccio de Crist es
realitza aquesta entronitzacio del rei
i que des d’ara Crist és a la dreta del
Pare, participa en la potestat de Déu
sobre el moén (cf. Ac 2,29-35). En
efecte, Crist és el Senyor entronitzat,
el Fill de 'home assegut a la dreta de
Déu que ve sobre els nuvols del cel,
com Jesus mateix es defineix durant
el procés davant el Sanedri (cf. Mt
26,63-64; Mc 14,61-62; cf. també Lc
22,66-69). Ell és el rei veritable que
amb la resurreccio va entrar a la
gloria a la dreta del Pare (cf. Rm 8,34;
Ef 2,5; Col 3,1; He 8,1; 12,2), fet
superior als angels, assegut en el cel
per damunt de tota potestat i amb



tots els adversaris als seus peus, fins
que l’'altima enemiga, la mort, sigui
definitivament vencuda per ell (cf.
1Co 15,24-26; Ef 1,20-23; He 1,3-4.13;
2,5-8; 10,12-13; 1Pe 3,22). I es
compren immediatament que aquest
rei, que és a la dreta de Déu i
participa de la seva senyoria, no és
un d’aquests homes successors de
David, sin6 ni més ni menys que el
nou David, el Fill de Déu, que ha
vencut la mort i participa realment
en la gloria de Déu. Es el nostre rei,
que ens dona també la vida eterna.

Entre el rei celebrat pel nostre Salm i
Déu hi ha, per tant, una relacio
inseparable; els dos governen plegats
un unic govern, fins al punt que el
salmista pot afirmar que és Déu
mateix qui estén el ceptre del sobira
donant-li ’encarrec de dominar
sobre els seus adversaris, com diu el
verset 2: «Que el Senyor estengui
lluny, des de Sio, el poder del teu
ceptre. Impera enmig dels enemics».



L’exercici del poder és un encarrec
que el rei rep directament del
Senyor, una responsabilitat que ha
de viure en la dependéncia i en
I’obediencia, convertint-se aixi en
signe, dins el poble, de la preséencia
poderosa i provident de Déu. El
domini sobre els enemics, la gloria i
la victoria son dons rebuts, que fan
del sobira un mitjancer del triomf
divi sobre el mal. Ell domina sobre
els enemics, transformant-los, els
ven¢ amb ’amor.

Per aixo, en el verset seglient, se
celebra la grandesa del rei. El verset
3, en realitat, presenta algunes
dificultats d’interpretacid. En el text
original hebreu es fa referéncia a la
crida de l’exércit, a la qual el poble
respon generosament reunint-se
entorn del seu rei el dia de la seva
coronacio. En canvi, la traduccio
grega dels LXX, que es remunta al
segle III-IT abans de Crist, fa
referencia a la filiacié divina del rei,



al seu naixement o generacio de part
del Senyor, i aquesta és I’eleccio
interpretativa de tota la tradici6 de
I’Església, per la qual el verset sona
de la manera segiient: «Ets princep
des del dia que vas néixer, tens la
gloria sagrada des del si de la mare;
des de l'aurora, com rosada, ell t'ha
engendrat».

Aquest oracle divi sobre el rei
afirmaria, per tant, una generacio
divina tenyida d’esplendor i de
misteri, un origen secret i
inescrutable, vinculat a la bellesa
arcana de ’aurora i a la meravella de
la rosada que a la llum del mati
llueix sobre els camps i els fa
fecunds. Es delinea aixi,
indissolublement vinculada a la
realitat celestial, la figura del rei que
ve realment de Déu, del Messies que
porta la vida divina al poble i és
mitjancer de santedat i de salvacio.
També aqui veiem que tot aixo no ho
realitza la figura d’un rei davidic,



sino el Senyor Jesucrist, que ve
realment de Déu; Ell és la llum que
porta la vida divina al mon.

Amb aquesta imatge suggestiva i
enigmatica acaba la primera estrofa
del Salm, a la qual segueix un altre
oracle, que obre una nova
perspectiva, en la linia d’'una
dimensio sacerdotal connectada amb
la reialesa. El verset 4 diu: «El Senyor
no es desdiu del que jura: “Ets
sacerdot per sempre com ho fou
Melquisedec”».

Melquisedec era el sacerdot rei de
Salem que havia beneit Abram i
havia ofert pa i vi després de la
victoriosa campanya militar lliurada
pel patriarca per a salvar Lot, el seu
nebot, de les mans dels enemics que
I’havien capturat (cf. Gn 14). En la
figura de Melquisedec convergeixen
poder reial i sacerdotal, i ara el
Senyor els proclama en una
declaracio que promet eternitat: el



rei celebrat pel Salm sera sacerdot
per sempre, mitjancer de la
presencia divina enmig del seu
poble, a través de la benediccié que
ve de Déu i que en l’accio liturgica es
troba amb la resposta de benediccio
de I’home.

La Carta als hebreus fa referéncia
explicita a aquest verset (cf. 5,5-6.10;
6,19-20) i en ell centra tot el capitol 7,
en que elabora la reflexio sobre el
sacerdoci de Crist. Jesus —aixi ho diu
la Carta als hebreus a la llum del
Salm 110 (109)— és el sacerdot
definitiu i veritable, que porta a
compliment els trets del sacerdoci de
Melquisedec, fent-los perfectes.

Melquisedec, com diu la Carta als
hebreus, no tenia «pare, ni mare, ni
genealogia» (7,3a); per tant, no era
sacerdot segons les regles
dinastiques del sacerdoci levitic. Aixi
doncs, «resta sacerdot per

sempre» (7,3c), prefiguracio de Crist,



summe sacerdot perfecte «no en
virtut d’'una llei de descendencia
humana sino pel poder d’una vida
indestructible» (7,16). En el Senyor
Jesus, que va ressuscitar i va
ascendir al cel, on esta assegut a la
dreta del Pare, es realitza la profecia
del nostre Salm i el sacerdoci de
Melquisedec arriba a compliment,
perque es fa absolut i etern, es
converteix en una realitat que no
coneix fi (cf. 7,24). I ’'oferiment del
paidel vi, realitzat per Melquisedec
en els temps d’Abram, troba la seva
realitzacio en el gest eucaristic de
Jesus, que en el paien el vi s’ofereix
a ell mateix i, vencuda la mort,
condueix a la vida a tots els creients.
Sacerdot perpetu, «sant i innocent,
sense taca» (7,26), ell, com diu un cop
més la Carta als hebreus, «té el poder
de salvar definitivament els qui per
ell s’acosten a Déu, ja que viu per
sempre intercedint a favor

d’ells» (7,25).



Després d’aquest oracle divi del
verset 4, amb el seu jurament
solemne, I’escena del Salm canvia i el
poeta, adrecant-se directament al rei,
proclama: «El Senyor és al teu
costat» (v. 5a). Si en el versicle 1 qui
s’asseia a la dreta de Déu, com a
signe de summe prestigi i d’honor,
era el rei, ara és el Senyor qui es
col-loca a la dreta del sobira per a
protegir-lo amb I’escut en la batalla i
salvar-lo de qualsevol perill. El rei és
fora de perill, Déu n’és el defensor i
junts combaten i vencen qualsevol
mal.

Aixi els versets finals del Salm
comencen amb la visid del sobira
triomfant que, amb el suport del
Senyor, havent rebut d’ell poder i
gloria (cf. v. 2), s’oposa als enemics
dispersant els adversaris i jutjant les
nacions. ’escena esta dibuixada amb
colors intensos, per a significar el
dramatisme del combat i la plenitud
de la victoria reial. El sobira, protegit



pel Senyor, ven¢ qualsevol obstacle i
avanca segur cap a la victoria. Ens
diu: si, en el mon hi ha molt de mal,
hi ha una batalla permanent entre el
bé i el mal, i sembla que el mal és
més fort. No, més fort és el Senyor, el
nostre veritable rei i sacerdot Crist,
perque combat amb tota la forca de
Déu i, no obstant totes les coses que
ens fan dubtar sobre el desenllag
positiu de la historia, veng Crist i
veng el bé, veng ’'amor i no I’odi.

Es aqui on s’insereix la imatge
suggestiva amb queé es conclou el
nostre Salm, que també és una
paraula enigmatica: «En plena
campanya beus al torrent i despreés
aixeques el cap» (v. 7).

Enmig de la descripci6 de la lluita, es
perfila la figura del rei que, en un
moment de treva i de descans, beu
d’un torrent d’aigua, trobant-hi forca
inou vigor, per a poder reprendre el
cami triomfant, amb el cap alt, com a



signe de victoria definitiva. Es obvi
que aquesta paraula tan enigmatica
era un desafiament per als Pares de
I’Església per les interpretacions
diverses que se’'n podien fer. Aixi,
per exemple, sant Agusti diu: aquest
torrent és I’ésser huma, la humanitat,
i Crist va beure d’aquest torrent fent-
se home, i aixi, entrant en la
humanitat de I’ésser huma, va
aixecar el seu capiara és el cap del
Cos mistic, és el nostre cap, és el
vencedor definitiu (cf. Enarratio in
Psalmum CIX, 20: pl 36, 1462).

Benvolguts amics, seguint la linia
interpretativa del Nou Testament, la
tradici6 de ’Església ha tingut en
gran consideracio aquest Salm com
un dels textos messianics meés
significatius. I, de manera eminent,
els Pares es van referir continuament
a ell en clau cristologica: el rei cantat
pel salmista és, en definitiva, Crist, el
Messies que instaura el regne de Déu
i veng les poténcies del mon; és el



Verb engendrat pel Pare abans de
tota criatura, abans de I’aurora; el
Fill encarnat, mort, ressuscitat i
elevat als cels; el sacerdot etern que,
en el misteri del pa i del vi, dona la
remissio dels pecats i la reconciliacio
amb Déu; el rei que aixeca el cap
triomfant sobre la mort amb la seva
resurreccio. Bastaria recordar un cop
més un passatge també del
comentari de sant Agusti a aquest
Salm, on escriu: «Era necessari
coneixer el Fill unic de Déu, que
estava a punt de venir entre els
homes, per assumir I’home i
convertir-se en home a través de la
naturalesa assumida: ell va morir, va
ressuscitar, va pujar al cel, esta
assegut a la dreta del Pare i va
realitzar entre les nacions tot allo
que havia promes [...]. Tot aix0, per
tant, havia de ser profetitzat, havia
de ser anunciat, havia de ser indicat
com destinat a esdevenir, perque, en
succeir d’improvis, no provoqués
temor, sind que més aviat fos



acceptat amb fe. En ’ambit
d’aquestes promeses s’insereix
aquest Salm, el qual profetitza, en
termes tan segurs com explicits,
nostre Senyor i Salvador Jesucrist, 1
nosaltres no podem dubtar ni tan
sols minimament que en ell esta
realment anunciat el Crist» (cf.
Enarratio in Psalmum CIX, 3: pl 35,
1447).

[’esdeveniment pasqual de Crist es
converteix d’aquesta manera en la
realitat a qué ens convida a mirar el
Salm: mirar Crist per comprendre el
sentit de la reialesa veritable, per
viure en el serveiien la donacié d’un
mateix, en un cami d’obediéncia i
d’amor portat «fins a I’extrem» (cf. Jn
13,1119,30). Pregant amb aquest
Salm, per tant, demanem al Senyor
poder caminar també nosaltres pels
seus camins, en el seguiment de Crist,
el rei Messies, disposats a pujar amb
Ell a la muntanya de la creu per
assolir amb Ell la gloria, 1



contemplar-lo assegut a la dreta del
Pare, rei victorids i sacerdot
misericordids que dona perdd i
salvacio a tots els homes. I també
nosaltres, per gracia de Déu
convertits en «llinatge escollit, casa
reial, comunitat sacerdotal, nacio
santa» (1Pe 2,9), podrem beure amb
alegria a les fonts de la salvacio (cf. Is
12,3) i proclamar a tot el mon les
meravelles d’aquell que ens «ha
cridat de les tenebres a la seva llum
admirable» (cf. 1Pe 2,9).

Benvolguts amics, en aquestes
ultimes catequesis he volgut
presentar-vos alguns salms,
pregaries precioses que trobem en la
Biblia i que reflecteixen les diverses
situacions de la vida i els diferents
estats d’anim que podem tenir
respecte Déu. Per aixo, vull renovar a
tots la invitaci6 a pregar amb els
Salms, potser acostumant-se a
utilitzar la litargia de les hores de
I’Església, laudes al mati, vespres al



captard, completes abans d’anar a
dormir. La nostra relacié amb Déu es
veura enriquida en el cami quotidia
vers Ell i realitzada amb més alegria i
confianga. Gracies.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/audiencia-
demanem-al-senyor-poder-caminar-
tambe-nosaltres-pels-seus-camins-
salm-110-109/ (18/12/2025)


https://opusdei.org/ca/article/audiencia-demanem-al-senyor-poder-caminar-tambe-nosaltres-pels-seus-camins-salm-110-109/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-demanem-al-senyor-poder-caminar-tambe-nosaltres-pels-seus-camins-salm-110-109/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-demanem-al-senyor-poder-caminar-tambe-nosaltres-pels-seus-camins-salm-110-109/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-demanem-al-senyor-poder-caminar-tambe-nosaltres-pels-seus-camins-salm-110-109/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-demanem-al-senyor-poder-caminar-tambe-nosaltres-pels-seus-camins-salm-110-109/

	Audiència. Demanem al Senyor poder caminar també nosaltres pels seus camins. Salm 110 (109)

