
opusdei.org

Audiència.
Demanem al Senyor
poder caminar
també nosaltres pels
seus camins. Salm
110 (109)

Amb el Salm 110, Benet XVI, ens
recorda que hem de mirar Crist
per comprendre el sentit de la
reialesa veritable, per viure en
el servei i en la donació d’un
mateix, en un camí
d’obediència i d’amor portat
«fins a l’extrem».



26/12/2011

Benvolguts germans i germanes,

Vull concloure avui les meves
catequesis sobre la pregària del
Saltiri meditant un dels famosos
«Salms reials», un salm que Jesús
mateix va citar i que els autors del
Nou Testament van reprendre
àmpliament i van llegir en relació
amb el Messies, amb Crist. Es tracta
del Salm 110 segons la tradició jueva,
109 segons la tradició grecollatina;
un salm molt apreciat per l’Església
antiga i pels creients de totes les
èpoques. Aquesta oració, en els inicis,
potser estava vinculada a
l’entronització d’un rei davídic; això
no obstant, el seu sentit va més enllà
de la contingència específica del fet
històric, obrint-se a dimensions més
àmplies i convertint-se així en



celebració del Messies victoriós,
glorificat a la dreta de Déu.

El Salm comença amb una declaració
solemne: «Oracle del Senyor al meu
senyor: “Seu a la meva dreta, i espera
que faci dels enemics l'escambell dels
teus peus”» (v. 1).

Déu mateix entronitza el rei en la
glòria, fent-lo seure a la seva dreta,
un signe d’honor grandíssim i de
privilegi absolut. D’aquesta manera,
el rei és admès a participar en la
senyoria divina de qui és mitjancer
davant del poble. Aquest senyoria del
rei es concretiza també en la victòria
sobre els adversaris, que Déu mateix
posa als seus peus; la victòria sobre
els enemics és del Senyor, però el rei
en participa i el triomf esdevé
testimoni i signe del poder diví.

La glorificació règia expressada a
l’inici d’aquest Salm va ser assumida
pel Nou Testament com a profecia
messiànica; per això el verset és un



dels més emprats pels autors
neotestamentaris, com a cita
explícita o com a al·lusió. Jesús
esmenta aquest verset a propòsit del
Messies per a mostrar que el Messies
és més que David, és el Senyor de
David (cf. Mt 22,41-45; Mc 12,35-37;
Lc 20,41-44); i Pere ho reprèn en el
seu discurs per Pentecosta anunciant
que en la resurrecció de Crist es
realitza aquesta entronització del rei
i que des d’ara Crist és a la dreta del
Pare, participa en la potestat de Déu
sobre el món (cf. Ac 2,29-35). En
efecte, Crist és el Senyor entronitzat,
el Fill de l’home assegut a la dreta de
Déu que ve sobre els núvols del cel,
com Jesús mateix es defineix durant
el procés davant el Sanedrí (cf. Mt
26,63-64; Mc 14,61-62; cf. també Lc
22,66-69). Ell és el rei veritable que
amb la resurrecció va entrar a la
glòria a la dreta del Pare (cf. Rm 8,34;
Ef 2,5; Col 3,1; He 8,1; 12,2), fet
superior als àngels, assegut en el cel
per damunt de tota potestat i amb



tots els adversaris als seus peus, fins
que l’última enemiga, la mort, sigui
definitivament vençuda per ell (cf.
1Co 15,24-26; Ef 1,20-23; He 1,3-4.13;
2,5-8; 10,12-13; 1Pe 3,22). I es
comprèn immediatament que aquest
rei, que és a la dreta de Déu i
participa de la seva senyoria, no és
un d’aquests homes successors de
David, sinó ni més ni menys que el
nou David, el Fill de Déu, que ha
vençut la mort i participa realment
en la glòria de Déu. És el nostre rei,
que ens dóna també la vida eterna.

Entre el rei celebrat pel nostre Salm i
Déu hi ha, per tant, una relació
inseparable; els dos governen plegats
un únic govern, fins al punt que el
salmista pot afirmar que és Déu
mateix qui estén el ceptre del sobirà
donant-li l’encàrrec de dominar
sobre els seus adversaris, com diu el
verset 2: «Que el Senyor estengui
lluny, des de Sió, el poder del teu
ceptre. Impera enmig dels enemics».



L’exercici del poder és un encàrrec
que el rei rep directament del
Senyor, una responsabilitat que ha
de viure en la dependència i en
l’obediència, convertint-se així en
signe, dins el poble, de la presència
poderosa i provident de Déu. El
domini sobre els enemics, la glòria i
la victòria són dons rebuts, que fan
del sobirà un mitjancer del triomf
diví sobre el mal. Ell domina sobre
els enemics, transformant-los, els
venç amb l’amor.

Per això, en el verset següent, se
celebra la grandesa del rei. El verset
3, en realitat, presenta algunes
dificultats d’interpretació. En el text
original hebreu es fa referència a la
crida de l’exèrcit, a la qual el poble
respon generosament reunint-se
entorn del seu rei el dia de la seva
coronació. En canvi, la traducció
grega dels LXX, que es remunta al
segle III-II abans de Crist, fa
referència a la filiació divina del rei,



al seu naixement o generació de part
del Senyor, i aquesta és l’elecció
interpretativa de tota la tradició de
l’Església, per la qual el verset sona
de la manera següent: «Ets príncep
des del dia que vas néixer, tens la
glòria sagrada des del si de la mare;
des de l'aurora, com rosada, ell t'ha
engendrat».

Aquest oracle diví sobre el rei
afirmaria, per tant, una generació
divina tenyida d’esplendor i de
misteri, un origen secret i
inescrutable, vinculat a la bellesa
arcana de l’aurora i a la meravella de
la rosada que a la llum del matí
llueix sobre els camps i els fa
fecunds. Es delinea així,
indissolublement vinculada a la
realitat celestial, la figura del rei que
ve realment de Déu, del Messies que
porta la vida divina al poble i és
mitjancer de santedat i de salvació.
També aquí veiem que tot això no ho
realitza la figura d’un rei davídic,



sinó el Senyor Jesucrist, que ve
realment de Déu; Ell és la llum que
porta la vida divina al món.

Amb aquesta imatge suggestiva i
enigmàtica acaba la primera estrofa
del Salm, a la qual segueix un altre
oracle, que obre una nova
perspectiva, en la línia d’una
dimensió sacerdotal connectada amb
la reialesa. El verset 4 diu: «El Senyor
no es desdiu del que jurà: “Ets
sacerdot per sempre com ho fou
Melquisedec”».

Melquisedec era el sacerdot rei de
Salem que havia beneït Abram i
havia ofert pa i vi després de la
victoriosa campanya militar lliurada
pel patriarca per a salvar Lot, el seu
nebot, de les mans dels enemics que
l’havien capturat (cf. Gn 14). En la
figura de Melquisedec convergeixen
poder reial i sacerdotal, i ara el
Senyor els proclama en una
declaració que promet eternitat: el



rei celebrat pel Salm serà sacerdot
per sempre, mitjancer de la
presència divina enmig del seu
poble, a través de la benedicció que
ve de Déu i que en l’acció litúrgica es
troba amb la resposta de benedicció
de l’home.

La Carta als hebreus fa referència
explícita a aquest verset (cf. 5,5-6.10;
6,19-20) i en ell centra tot el capítol 7,
en què elabora la reflexió sobre el
sacerdoci de Crist. Jesús —així ho diu
la Carta als hebreus a la llum del
Salm 110 (109)— és el sacerdot
definitiu i veritable, que porta a
compliment els trets del sacerdoci de
Melquisedec, fent-los perfectes.

Melquisedec, com diu la Carta als
hebreus, no tenia «pare, ni mare, ni
genealogia» (7,3a); per tant, no era
sacerdot segons les regles
dinàstiques del sacerdoci levític. Així
doncs, «resta sacerdot per
sempre» (7,3c), prefiguració de Crist,



summe sacerdot perfecte «no en
virtut d’una llei de descendència
humana sinó pel poder d’una vida
indestructible» (7,16). En el Senyor
Jesús, que va ressuscitar i va
ascendir al cel, on està assegut a la
dreta del Pare, es realitza la profecia
del nostre Salm i el sacerdoci de
Melquisedec arriba a compliment,
perquè es fa absolut i etern, es
converteix en una realitat que no
coneix fi (cf. 7,24). I l’oferiment del
pa i del vi, realitzat per Melquisedec
en els temps d’Abram, troba la seva
realització en el gest eucarístic de
Jesús, que en el pa i en el vi s’ofereix
a ell mateix i, vençuda la mort,
condueix a la vida a tots els creients.
Sacerdot perpetu, «sant i innocent,
sense taca» (7,26), ell, com diu un cop
més la Carta als hebreus, «té el poder
de salvar definitivament els qui per
ell s’acosten a Déu, ja que viu per
sempre intercedint a favor
d’ells» (7,25).



Després d’aquest oracle diví del
verset 4, amb el seu jurament
solemne, l’escena del Salm canvia i el
poeta, adreçant-se directament al rei,
proclama: «El Senyor és al teu
costat» (v. 5a). Si en el versicle 1 qui
s’asseia a la dreta de Déu, com a
signe de summe prestigi i d’honor,
era el rei, ara és el Senyor qui es
col·loca a la dreta del sobirà per a
protegir-lo amb l’escut en la batalla i
salvar-lo de qualsevol perill. El rei és
fora de perill, Déu n’és el defensor i
junts combaten i vencen qualsevol
mal.

Així els versets finals del Salm
comencen amb la visió del sobirà
triomfant que, amb el suport del
Senyor, havent rebut d’ell poder i
glòria (cf. v. 2), s’oposa als enemics
dispersant els adversaris i jutjant les
nacions. L’escena està dibuixada amb
colors intensos, per a significar el
dramatisme del combat i la plenitud
de la victòria reial. El sobirà, protegit



pel Senyor, venç qualsevol obstacle i
avança segur cap a la victòria. Ens
diu: sí, en el món hi ha molt de mal,
hi ha una batalla permanent entre el
bé i el mal, i sembla que el mal és
més fort. No, més fort és el Senyor, el
nostre veritable rei i sacerdot Crist,
perquè combat amb tota la força de
Déu i, no obstant totes les coses que
ens fan dubtar sobre el desenllaç
positiu de la història, venç Crist i
venç el bé, venç l’amor i no l’odi.

És aquí on s’insereix la imatge
suggestiva amb què es conclou el
nostre Salm, que també és una
paraula enigmàtica: «En plena
campanya beus al torrent i després
aixeques el cap» (v. 7).

Enmig de la descripció de la lluita, es
perfila la figura del rei que, en un
moment de treva i de descans, beu
d’un torrent d’aigua, trobant-hi força
i nou vigor, per a poder reprendre el
camí triomfant, amb el cap alt, com a



signe de victòria definitiva. És obvi
que aquesta paraula tan enigmàtica
era un desafiament per als Pares de
l’Església per les interpretacions
diverses que se’n podien fer. Així,
per exemple, sant Agustí diu: aquest
torrent és l’ésser humà, la humanitat,
i Crist va beure d’aquest torrent fent-
se home, i així, entrant en la
humanitat de l’ésser humà, va
aixecar el seu cap i ara és el cap del
Cos místic, és el nostre cap, és el
vencedor definitiu (cf. Enarratio in
Psalmum CIX, 20: pl 36, 1462).

Benvolguts amics, seguint la línia
interpretativa del Nou Testament, la
tradició de l’Església ha tingut en
gran consideració aquest Salm com
un dels textos messiànics més
significatius. I, de manera eminent,
els Pares es van referir contínuament
a ell en clau cristològica: el rei cantat
pel salmista és, en definitiva, Crist, el
Messies que instaura el regne de Déu
i venç les potències del món; és el



Verb engendrat pel Pare abans de
tota criatura, abans de l’aurora; el
Fill encarnat, mort, ressuscitat i
elevat als cels; el sacerdot etern que,
en el misteri del pa i del vi, dóna la
remissió dels pecats i la reconciliació
amb Déu; el rei que aixeca el cap
triomfant sobre la mort amb la seva
resurrecció. Bastaria recordar un cop
més un passatge també del
comentari de sant Agustí a aquest
Salm, on escriu: «Era necessari
conèixer el Fill únic de Déu, que
estava a punt de venir entre els
homes, per assumir l’home i
convertir-se en home a través de la
naturalesa assumida: ell va morir, va
ressuscitar, va pujar al cel, està
assegut a la dreta del Pare i va
realitzar entre les nacions tot allò
que havia promès […]. Tot això, per
tant, havia de ser profetitzat, havia
de ser anunciat, havia de ser indicat
com destinat a esdevenir, perquè, en
succeir d’improvís, no provoqués
temor, sinó que més aviat fos



acceptat amb fe. En l’àmbit
d’aquestes promeses s’insereix
aquest Salm, el qual profetitza, en
termes tan segurs com explícits,
nostre Senyor i Salvador Jesucrist, i
nosaltres no podem dubtar ni tan
sols mínimament que en ell està
realment anunciat el Crist» (cf. 
Enarratio in Psalmum CIX, 3: pl 35,
1447).

L’esdeveniment pasqual de Crist es
converteix d’aquesta manera en la
realitat a què ens convida a mirar el
Salm: mirar Crist per comprendre el
sentit de la reialesa veritable, per
viure en el servei i en la donació d’un
mateix, en un camí d’obediència i
d’amor portat «fins a l’extrem» (cf. Jn
13,1 i 19,30). Pregant amb aquest
Salm, per tant, demanem al Senyor
poder caminar també nosaltres pels
seus camins, en el seguiment de Crist,
el rei Messies, disposats a pujar amb
Ell a la muntanya de la creu per
assolir amb Ell la glòria, i



contemplar-lo assegut a la dreta del
Pare, rei victoriós i sacerdot
misericordiós que dóna perdó i
salvació a tots els homes. I també
nosaltres, per gràcia de Déu
convertits en «llinatge escollit, casa
reial, comunitat sacerdotal, nació
santa» (1Pe 2,9), podrem beure amb
alegria a les fonts de la salvació (cf. Is
12,3) i proclamar a tot el món les
meravelles d’aquell que ens «ha
cridat de les tenebres a la seva llum
admirable» (cf. 1Pe 2,9).

Benvolguts amics, en aquestes
últimes catequesis he volgut
presentar-vos alguns salms,
pregàries precioses que trobem en la
Bíblia i que reflecteixen les diverses
situacions de la vida i els diferents
estats d’ànim que podem tenir
respecte Déu. Per això, vull renovar a
tots la invitació a pregar amb els
Salms, potser acostumant-se a
utilitzar la litúrgia de les hores de
l’Església, laudes al matí, vespres al



captard, completes abans d’anar a
dormir. La nostra relació amb Déu es
veurà enriquida en el camí quotidià
vers Ell i realitzada amb més alegria i
confiança. Gràcies.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/audiencia-
demanem-al-senyor-poder-caminar-
tambe-nosaltres-pels-seus-camins-

salm-110-109/ (18/12/2025)

https://opusdei.org/ca/article/audiencia-demanem-al-senyor-poder-caminar-tambe-nosaltres-pels-seus-camins-salm-110-109/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-demanem-al-senyor-poder-caminar-tambe-nosaltres-pels-seus-camins-salm-110-109/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-demanem-al-senyor-poder-caminar-tambe-nosaltres-pels-seus-camins-salm-110-109/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-demanem-al-senyor-poder-caminar-tambe-nosaltres-pels-seus-camins-salm-110-109/
https://opusdei.org/ca/article/audiencia-demanem-al-senyor-poder-caminar-tambe-nosaltres-pels-seus-camins-salm-110-109/

	Audiència. Demanem al Senyor poder caminar també nosaltres pels seus camins. Salm 110 (109)

