opusdei.org

Article del cardenal
Joseph Ratzinger

“Deixar obrar a Déu”. Article
del cardenal Joseph Ratzinger
sobre sant Josepmaria Escriva.
(“L'Osservatore Romano”, 6-
X-2002). El cardenal Ratzinger,
futur papa Benet XVI illavors
prefecte de la Congregacio per a
la Doctrina de la Fe, escriu
sobre l'esperit que va difondre
sant Josepmaria Escrivaila
seva personalitat de fundador.

10/03/2006

L'Osservatore Romano. 6-X-2002



Sempre m’ha cridat ’atencio el sentit
que Josepmaria Escriva donava al
nom Opus Dei; una interpretacio que
podriem anomenar biografica i que
permet entendre al fundador en la
seva fisonomia espiritual. Escriva
sabia que havia de fundar quelcom, i
a la vegada estava convencut que
“allo” no era obra seva; ell no havia
inventat res: senzillament el Senyor
s’havia servit d’ell i, en consequeéncia,
allo no era la seva obra, sind I’Obra
de Déu. Ell era només un instrument
a través del qual Déu havia actuat.

En considerar aquesta actitud em
venen al cap les paraules del Senyor
recollides a ’evangeli de Sant Joan
5,17: “El meu Pare fins ara treballa i
jo també treballo”. Son paraules
pronunciades per Jesus en el
transcurs d’una discussio amb alguns
especialistes de la religio que no
volien reconéixer que Déu pot
treballar en el dia de dissabte. Un
debat encara obert i actual, en certa



manera, entre els homes —també
cristians— dels nostres temps.
Alguns pensen que Déu, després de la
creacio, s’ha desentés i ja no mostra
gens d'intereés pels nostres assumptes
de cada dia. Segons aquesta manera
de pensar, Déu no podria intervenir
en el teixit de la nostra vida
quotidiana; pero les paraules de
Jesucrist ens indiquen el contrari. Un
home obert a la presencia de Déu
s’adona que Déu obra sempre i que
també avui actua; per aixo hem de
deixar que entri i facilitar que pugui
obrar en nosaltres. Es aixi com
neixen les coses que obren futur i
renoven la humanitat.

Tot aix0 ens ajuda a comprendre
millor per que Josepmaria Escriva no
es considerava “fundador” de res, i
perque es veia a si mateix nomes
com un home que vol fer la voluntat
de Déu, secundar I’obra de Déu. En
aquest sentit, constitueix per a mi un
missatge de gran importancia el



teocentrisme d’Escriva de Balaguer:
esta en coheréncia amb les paraules
de Jesus aquesta confianca en quée
Déu no s’ha retirat del mon, perque
esta actuant constantment; i en qué a
nosaltres només ens correspon
posar-nos a la seva disposicio, estar a
I’aguait, sent capacos de
correspondre a la seva crida. Es un
missatge que ajuda també a superar
allo que pot considerar-se com la
gran temptacio del nostre temps: la
pretensio de pensar que després del
big bang, Déu s’ha retirat de la
historia. I’accié de Déu no “ha parat”
en el moment del big bang, siné que
continua al llarg dels temps, tant en
el mon de la naturalesa com en el
dels homes.

El fundador de I’Obra deia: jo no he
inventat res; és un Altre qui ho ha fet
tot; jo he procurat estar disponible i
servir-lo com a instrument. El mot 1
tota la realitat que anomenem Opus
Dei esta profundament connectada



amb la vida interior del Fundador,
que malgrat intenta ser molt discret
en aquest punt, dona a entendre que
va romandre en dialeg constant, en
contacte real amb Aquell que ens ha
creat i obra per nosaltres i amb
nosaltres. Sobre Moiseés es diu en el
llibre de 'Exode (33,11) que Déu
parlava amb ell “cara a cara, com un
amic parla amb un amic”. Crec que,
tot i que el vel de la discrecio amaga
alguns petits senyals, hi ha fonament
suficient per poder aplicar molt bé a
Josepmaria Escriva allo de “parlar
com un amic parla amb el seu amic”,
que obre les portes del mon per a
que pugui fer-se present, obrar i
transformar-ho tot.

En aquesta perspectiva s’entén millor
que significa santedat i vocacio
universal a la santedat. Coneixent
una mica la historia dels sants i que
en els processos de canonitzacio es
busca la virtut “heroica” podem
tenir, quasi inevitablement, un



concepte equivocat de la santedat
perque acostumem a pensar: “aixo
no és per a mi”; “jo no em sento
capag de practicar virtuts heroiques”;
“és un ideal massa alt per a mi”. En
aquell cas la santedat estaria
reservada per a alguns “gegants” dels
quals veiem les seves imatges als
altars i que son molt diferents de
nosaltres, normals pecadors. Aquesta
seria una idea totalment equivocada
de la santedat, una concepcio erronia
que ha estat corregida — i aix0 em
sembla un punt central—
precisament per Josepmaria Escriva.

Virtut heroica no vol dir que el sant
sigui una mena de “gimnasta” de la
santedat, que realitza uns exercicis
inassequibles per a les persones
normals. Vol dir, al contrari, que en
la vida d’'un home es revela la
presencia de Déu, i queda més patent
tot el que ’home no és capac de fer
per si mateix. Potser, en el fons, es
tracta d’una questié semantica,



perqueé I’adjectiu “heroic” ha estat
amb frequencia mal interpretat.
Virtut heroica no significa
exactament que un fa coses grans per
si mateix, sin6 que en la seva vida
apareixen realitats que no ha fet ell
mateix, perqueé ell només ha estat
disponible per deixar que Déu
actués. Amb altres paraules, ser sant
no és altra cosa que parlar amb Déu
com un amic parla amb P’amic. Aixo
és la santedat.

Ser sant no comporta ser superior als
altres; al contrari, el sant pot ser molt
debil, i comptar amb nombrosos
errors en la seva vida. La santedat és
el contacte profund amb Déu: és fer-
se amic de Déu, deixar obrar a
I’Altre, I’'Unic que pot fer realment
que aquest mon sigui bo i feli¢c. Quan
Josepmaria Escriva parla que tots els
homes estem cridats a ser sants, em
sembla que en el fons s’esta referint
a la seva experiéencia personal,
perque mai va fer per si mateix coses



increibles sino que es va limitar a
deixar obrar a Déu. Es per aixo que
ha nascut una gran renovacio, una
forca de bé en el mon, encara que
restin presents totes les debilitats
humanes.

Veritablement tots som capagos, tots
estem cridats a obrir-nos a aquesta
amistat amb Déu, a no deixar-nos de
les seves mans, a no cansar-nos de
tornar i retornar al Senyor parlant
amb Ell com es parla amb un amic,
amb la certesa de que el Senyor és el
vertader amic de tots, també de tots
els que no son capacos de fer per si
mateixos coses grans.

Por tot aixo he compres millor la
fisonomia de I’Opus Dei: el fort
lligam que hi ha entre una absoluta
fidelitat a la gran tradicio de
I’Església, a la seva fe, amb una
sorprenent simplicitat, i I’'obertura
incondicionada a tots els
desafiaments d’aquest mon, sigui a



I’ambit académic, al del treball
ordinari, a ’economia, etc. Aquell
que té aquesta vinculacio amb Déu,
que manté un col-loqui
ininterromput amb Ell, pot atrevir-se
a respondre a nous desafiaments, i
no té por; perque qui esta en les
mans de Déu, cau sempre en les
mans de Déu. Es aixi com desapareix
la por i neix la valentia de respondre
als reptes del mon d’avui.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/article-del-
cardenal-joseph-ratzinger/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/article-del-cardenal-joseph-ratzinger/
https://opusdei.org/ca/article/article-del-cardenal-joseph-ratzinger/
https://opusdei.org/ca/article/article-del-cardenal-joseph-ratzinger/

	Article del cardenal Joseph Ratzinger

